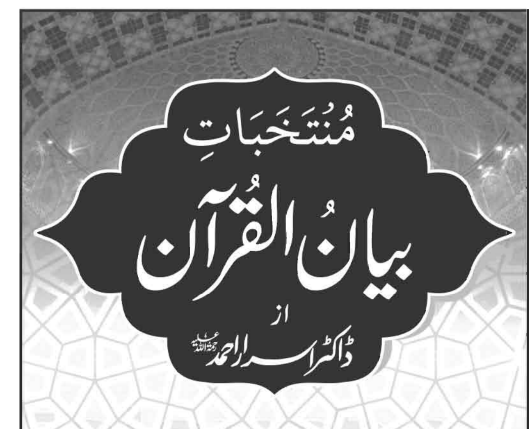
ذُوالقعده ۱۳۴۰هه بخرم الحرام ۱۳۴۱هه جولانگی ستنبر ۲۰۱۹ء

مای کمک

مِسْ ڈاکٹراسسدار حدیث نے فرقہ م العرب مرکزی الجمن ام القران لاهور



قرآنی مضامین کے گلہائے رنگارنگ مشتمل ایک خوبصورت گل دستہ

ا امپورٹڈ آفسٹ بیپر 🔹 معیاری طباعت 🔹 مضبوط جلد

صفحات:437
 قیمت:800روپے

مكتبه خُرِّام القرآن لاهور 36-K،ماذل ٹاؤن لاہور،فون 3-35869501

Email:maktaba@tanzeem.org



ذُوالقعده ۱۳۳۰ه مدم الحرام ۱۳۳۱ه جولائی تمبر ۱۰۱۹ است. بیاد:

ەپرستول: ڈاکٹرابصاداحمہ

اما يۇ ئىھىدىر: ۋاڭىرھافىلامگەزىيرىدىمۇمنىمجمود پيدىفىسرمجەپۇس جنوعە

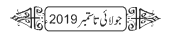
مُدير : حا فظعاطف وحيد

36 كئاول ناون نامور فوان 3-35869501 سباك : www.tanzeem.org publications@tanzeem.org : الألام سائند بقادن: 280 مديء في الماد 70 مدي

# اِس شمارے میں

| حرفِ اوّل                                  |                                   |    |
|--------------------------------------------|-----------------------------------|----|
| غلطی ہائے مضامین اور کرنے کا اصل کا م      | حافظ عاطف وحيد                    | 3  |
| تذکّر و تدبّر                              |                                   |    |
| مِلاكُ التأويل(١٨)                         | ابوجعفراحمه بن ابرا تهيم الغرناطي | 16 |
| فعمُ القرآن                                |                                   |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید' مع صر فی ونحوی تشریح     | افاداتِ حافظ احمديارٌ             | 31 |
| فكر و نظر                                  |                                   |    |
| ینتیم بوتے کی وراثت کامسکله <sup>(۳)</sup> | پروفیسر حافظ احمہ یارؓ            | 41 |
| حُسنِ معاشرت                               |                                   |    |
| بیوی کے حقو ق وفرائض                       | پر وفیسر حافظ قاسم رضوان          | 58 |
| کتاب نُما                                  |                                   |    |
| تعارف وتبصره                               | پروفیسرمحمد یونس جنجوعه           | 73 |
| بيانُ القرآن                               |                                   |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                       | Dr. Israr Ahmad                   | 96 |









#### باليتها المخالفة

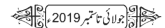
# غلطی ہائے مضامین (در کرنے کا اصل کام

غلطی ہائے مضامین کی تاریخ تلبیسِ ابلیس کے قدیمی ایجنڈ ہے سے تو جڑی ہے ہی جدیدیت سے اس کا علاقہ کہیں زیادہ عمیق اور ہمہ گیر ہے۔عزاز بل لعین کا دعویٰ کہ' آنا کھیوں ہیں ''اپنی نوعیت میں'' نالے کورسا باندھنے'' کی سب سے عظیم اور نمایاں کوشش تھی ۔ قابیل بھی مضمونِ خیال کی غلطی نہ بھانپ سے اور حرمتِ جان کے خدائی ضا بطے کو پائمال کر کے کل انسانیت کے قبل ناحق کا وبال اپنے سرلے بیٹھا۔فرعونِ مصر کے خیال کی غلطی کو حضرات انبیائے بنی اسرائیل کسی طور سے درست نہ کرسکے' یہاں تک کہ اسے موت کے فرشتے نے آن دبوچا۔عمر و بن ہشام نے مضمون کی غلطی کوصاف محسوس بھی کرلیا تھالیوں احساسِ تفوق نے باطل کی حمایت میں جان دینے کا حوصلہ پیدا کر دیا۔رسول الله شُوا اُلیَّا اُلیُّا کُی جَمْرُ وں کے مطابق امت میں پیدا ہونے والے دِجَالوں' کَذَابُوں' عُرافُوں اور فتنہ گرفر قوں کا بنیا دی مسلہ بھی یہی ہے۔فرقہ پرسی کی بنیا دمضامین کی یہی غلطی نہیں تو اور کیا ہے؟ قرآنی تنبیہات' و لا تَتَفَرَقُوا فِیہ' سے استعناء اور احادیثِ مبار کہ میں بیان کر دہ بشارتوں' فَلَهُ آجُور' )

دورِ جدید کے فتنوں میں سب سے خطرناک فکری غلطی shift of emphasis کی صورت میں پیدا ہوئی۔ تو جہات کا ارتکا زخالق کا ئنات کے بجائے کا ئنات پڑروح کے بجائے جسم اور مادّ سے پر اور حیاتِ ابدی کے بجائے حیاتِ فانی پر ہوتا چلا گیا' جس سے جدیدیت کی دجالی صفات ظاہر ہو کمیں نے خوش فہی ' خوش فہی ' ظاہر پرسی' مادّیت اور سطحیت نے اصل دین' وی' اتباع سنت' اخلاقیات اور رجال دین کا تفدس نا بود کر کے رکھ دیا۔

اسی طرز فکر کا ایک مظہریہ ہے کہ احیائی دین تحریکات میں ایسی کشاکش پیدائی گئی کہ گاہے ماہے ''افا وکلا غیری "بلکہ''افا الْکحق " کے غلیلے بلند ہونے گئیں۔ ایک جانب مقتدی اپنے اپنے مقتداء کی آراء واجتہا دات کو یوں پیش کرنا اپنادین فرض سجھتے ہیں گویا کتاب اللہ اور سُنتِ رسول مَنْ اَلْیَا ہُو۔ دوسری طرف یفلطی ہائے مضامین کی علامات نہیں تو اور کیا ہے کہ فیس بک (اور سوشل میڈیا کے دیگر ذرائع) پر براجمان نیم حکیم بلکہ جہل مرکب تہمت و افتراء کے ذریعے انتشار باہمی کا ذریعہ بننے کو باعث فخر و نجات تصور کرتے ہیں۔ اِنَّا لِلَّهِ وَ اِنَّا اِلْکِهِ رَاجِعُونَ اِ اسلام کی نشأ ق نانہ کے لیے رجوع الی القرآن بلاشہ اہم ترین کام ہے۔ رسول الله مَنْ اَنْ اِلْکِهِ کی احادیث ممارکہ اسلام کی نشأ ق نانہ کے لیے رجوع الی القرآن بلاشیا ہم ترین کام ہے۔ رسول الله مَنْ اِللهِ کی احادیث ممارکہ

<sup>(</sup>١) عن عمرو بن العاص عَلَيْهُ أنّه سَمِعَ رسولُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ عَلَمُ الحَاكِمُ فَاجُتَهَدَ ثُمَّ اَصَابَ فَلَهُ اَجُرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخُطَأْ فَلَهُ اَجُرُى)





اس امر پردلیلِ قاطع کی حیثیت رکھتی ہیں (۲) \_ پاکستان میں رجوع الی القرآن کی تحریک ڈاکٹر اسرار احمد رحمهٔ اللّہ کی خدمات ِقرآنی کے حوالے کے بغیر نامکمل اور بے معنی رہے گی ۔خووڈ اکٹر صاحبؒ کے مطابق برصغیر میں دعوت رجوع الی القرآن کی تحریک کا آغاز شاہ ولی اللّٰہ دہلوگ اور ان کے خاندان کی مساعئ جمیلہ سے ہوا تھا ( تفصیلات کے لیے

- (۲) داغی رجوع الی القرآن ڈاکٹر اسراراحمد بینیت نے اپنے دروس وخطابات میں ان احادیثِ نبویہ بیلیت کو به تکرار و اعادہ بیان کیا ہے۔اس ضمن میں یہاں دوحدیثین نقل کی جارہی ہیں:

حضرت علی مرتضی فرائی ہے۔ ہو میں نے رسول اللہ کا گائی کو یفر ماتے ہوئے ساز''آگاہ ہو جاؤ' ایک بڑا فتہ آنے والا ہے!'' میں نے عرض کیا: یارسول اللہ! اس فتہ کے شر ہے بیخ اور نجات پانے کا ذریعہ کیا ہے؟ آپ کا گائی آئے فر مایا: کا حسال اللہ! اس میں ہم ہے بہل امتوں کے (سبق آمون) واقعات ہیں' اور تبہارے بعد کی اس میں اطلاعات ہیں' اور تبہارے درمیان جوسائل پیدا ہوں قر آن میں اُن کا حکم اور فیصلہ موجود ہے۔ (حق وباطل اور حیح و فلط کے بارے میں) تمہار ہو وہ فنول بات اور یاوہ گوئی نہیں ہے۔ جو کوئی جا بروسر شن اس کو چھوڑ ہے گا (یعنی غرور وسر شن کی راہ سے قر آن ہے منہ موڑ ہے گا!) اللہ تعالیٰ اس کوتو ڑ کے رکھ دے گا' اور جو کوئی ہدایت کوقر آن کے بغیر تلاش کرے گا اس کے حصہ میں اللہ کی طرف سے صرف گرا ہی آئے گی! قرآن ہی اللہ کی مضبوط رسی (یعنی اللہ سے تعلیٰ کا مصبوط وسیلہ ) ہے! ور حکم نصیحت نامہ ہے' اور وہی صراط مستقیم ہے' وہی وہ حق مبین ہے جس کے اتباع سے خیالات بحی ہے محفوظ رہتے ہیں' اور زبانوں کی راہ سے اس میں تحریف میکن نہیں!) اور علم والے بھی اس کے مقبی اس کے میں میں ہوں گے اور وہ (قرآن) کھی تہم اس برائیان کے آئے برائیس ہوں گے اور وہ (قرآن) کو با نہیں ہوں نے اس کو بنا تو ہا خیاں بول اٹھے:''ہم میں نہیں ہوں نے اور وہ کی اس کے موافق فیصلہ کیا اس نے تو بات کی' اور جس نے قرآن کی طرف دعوت دی اس کو صراط متعقیم کی ہدا ہے نہیں ہوں نے بہا اور جس نے قرآن کی طرف دعوت دی اس کو صراط متعقیم کی ہدا ہے نہیں ہوگئی''

﴿) عَنُ عَبُدِ اللّٰهِ بُنِ مَسْعُود عَنِ النّبِي قَالَ: ((إِنَّ هذا القُرآنَ مَأْدُبَةُ اللّٰهِ، فَتَعَلَّمُوا مَأْدُبَتَهُ مَا اسْتَطَعْتُم، وإِنَّ هذا القُرآنَ هو حبلُ اللهِ، وهو النّورُ المُبينُ، والشِّفاءُ النافعُ، عِصْمَةُ مَن تَمَسَّك بِه، ونَحاةُ مَن تَبِعَهُ، لا يَعُوجُ فَيْقَوَّمُ، ولا يَزِيغُ فَيُسْتَعْتَبُ، ولا تَنْقَضِى عجائبُه، ولا يَخْلَقُ عن كَثْرَةِ الرّدِ، اللّٰوهُ فإنَّ الله يأجُرُكُم على تلاوتِه بكلّ حرفٍ عَشُرُ حسناتٍ، أَمَا إِنّى لا أقول ب الم حَرُفٌ، ولكن بالألفِ عَشُرًا وباللامِ عَشُرًا وباللامِ عَشُرًا وباللهمِ عَشُرًا وباللهمِ عَشُرًا وباللهمِ عَشُرًا وباللهمِ عَشُرًا وباللهمِ عَشْرًا وباللهمِ عَشُرًا وباللهمِ عَشْرًا وباللهمِ عَلْمَ ولا يَتَعْمِ الزوائد للهيشمى١٦٦٨، الترغيب والميم عَشْرًا ي السلسلة الصحيحة للالبانى٢٦٤/٣، مجمع الزوائد للهيشمى١٦٦٧، الترغيب والترهيب للمنذرى ٢٠/٢، ٣]

جولائي تائتبر 2019ء کا

ملا حظہ کیجئے ادار میے حکمت قرآن 'جنوری تامار چے ۲۰۱۵ء'از ڈاکٹر حافظ محمد زبیر )۔ ڈاکٹر صاحبؒ لکھتے ہیں:
''اس عمل کا آغاز جیسا کہ عرض کیا جاچکا ہے' اٹھار ہویں صدی میں شاہ ولی اللہ دہلوگ نے قرآن مجید کے
فارسی ترجے اور' الفوز الکبیر فی اصول النفیر' کی تالیف ہے کیا۔انیسویں صدی کے آغاز میں اُن کے دو
صاحبز ادوں' شاہ رفیع الدینؒ اور شاہ عبد القادرؒ کے علی الترتیب لفظی و بامحاورہ اُردوتر جے شائع ہوئے
(شاہ رفیع الدینؒ کا ۴۵ ماء میں اور شاہ عبد القادرؒ کا ۱۸ اء میں )۔' (اسرار احمہ' ڈاکٹر' دعوت رجوع الی
القرآن کا منظر و پس منظر' مرکزی انجمن خدام القرآن 'لا ہور' مارچ ۱۹۹۰ء' ص۱۱۳)

پس رجوع الی القرآن کی تحریک کا آغازا ٹھارہویں صدی عیسوی میں ہوا' لیکن اگلی صدی یعنی انیسویں صدی عیسوی میں رجوع الی القرآن کی بید عوت سیاسی شکست وریخت اور عیسائیوں اور آریہ ہا جیوں کے ساتھ مناظروں کے سبب سے دب گئی' یہاں تک کہ بیسویں صدی عیسوی کے اوائل میں پوری شدت کے ساتھ دوبارہ بیدار ہوئی اور اس میں اہلِ حق کے ساتھ کچھ گمراہ فرقوں نے بھی حصہ لیا۔ ڈاکٹر اسرار احمد میسیویں صدی عیسوی کے رُبع اوّل کے نمایاں کام کا تعارف کرواتے ہوئے لکھتے ہیں:

حضرت عبداللہ بن مسعود رقی تی حضور نبی اکرم تنگی تی کرتے ہیں کہ آپ تنگی تی کے این کہ بیشک بیقر آن اللہ تعالیٰ کا دستر نوان (عطیہ و نعت) ہے ہیں جہاں تک ممکن ہواس کی دعوت قبول کرو۔ بے شک بیقر آن ہی اللہ تعالیٰ کی ری ہے کہی چیکا دمکنا نوراور (ہرروگ و پر بیٹانی کا) نفع بخش علاج ہے۔ جواس چیکل کرے اس کے لیے (باعث ) حفاظت اور جواس کی پیروی کرے اس کے لیے (باعث ) خیات ہے۔ یہ جھکتا نہیں کہ اس کو کھڑا کرنا پڑے ٹیڑ ھانہیں ہوتا کہ سیدھا کرنا پڑے۔ اس کے بجائب (رموز و اسرار کات و تھم ) بھی ختم نہ ہوں گے اور بار بار کثرت سے پڑھتے رہنے ہے بھی پر انانہیں ہوتا کہ بوتا (یعنی اس ہے دل نہیں ہم حرف کے عوش دس ہوتا (یعنی اس ہے دل نہیں ہم حال ہے کہ کے بیکھ اللہ تعالیٰ اس کی تلاوت پر تمہیں ہم حرف کے عوش دس نیکیوں کا اج عطافر ما تا ہے۔ یا در کھوا میں پنہیں کہتا کہ الم ایک حرف ہے بلکہ الف پر دس اور میم پر دس (گویا صرف الم مردس اور میم پر دس (گویا صرف الم مردسے سے ہتی نہیں بکیاں بل حاتی ہیں )۔

**15** 

ڈاکٹر اسراراحکہ متجدّ دین کی اس قر آنی فکر کو thesis کا نام دیتے ہیں جس کے ردعمل میں فطری طور پرایک anti-thesis وجود میں آیا جو دراصل روایتی علاء کا قر آنی فکر تھا۔ وہ لکھتے ہیں :

ڈ اکٹر اسراراحمد متجدّ دین اور روایت پیندعلاء کے قرآنی فکر کا ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ ان دونوں کے ملاپ سے قرآنی فکر کے تین اور مکا تب فکر وجو دمیں آئے جنہیں ہم synthesis کہد سکتے ہیں۔ پہلے دھارے کا منبع علامہ اقبال تھے اور اس میں فکری رنگ غالب تھا۔ وہ لکھتے ہیں:

''ملت اسلامیہ ہند کے محیط میں' فکر قرآنی' کے تین سوتے اور پھوٹے جنہیں مجموعی طور پر (synthesis)
سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ ایک وہ جس کا منبع اور سرچشمہ بنے علامہ اقبال مرحوم جومعروف ومتداول معنوں
میں تو نہ متر جمِ قرآن تھے نہ مفسرِ قرآن' بلکہ اُن کی تعلیم بھی نہ کسی دار العلوم میں ہوئی تھی' نہ جامعہ اسلامیہ
میں ۔ اس کے برعکس وہ سکولوں اور کا لجوں کے تعلیم یافتہ اور پور پی یو نیورسٹیوں کے فیض یافتہ تھے۔
بایں ہم قرآن حکیم کی تر جمانی کے اعتبار ہے اُن کا مقام یقینا' رومی ٹانی' کا ہے۔' (ایشان س ۱۱۸)
ت سر فریس میں میں میں میں میں میں تاریخ کی تا ہو فریک ہونہ کا ہے۔' (ایشان س ۱۱۸)

جبکه دوسرے قرآنی دھارے کا سرچشمہ مولا نا ابوالکلام آزاڈ تھے جن کی قرآنی فکر پر دعوتی رنگ غالب تھا۔ ڈ اکٹر اسراراحمد ُ لکھتے ہیں :

''برصغیر میں قرآنی فکر کا دوسرا دھارامولا نا ابوالکلام آزاد مرحوم کی شخصیت سے بھوٹا جس پرفکر سے زیادہ دعوت کارنگ غالب تھا۔مولا نا مرحوم مفترقر آن کی حیثیت سے تو بہت بعد میں متعارف ہوئے' اس لیے کہ تر جمان القرآن کی جلداول ۱۹۳۰ء کے لگ بھگ شائع ہوئی 'تا ہم ان کے قرآن حکیم کی تر جمانی اور قیامِ حکومتِ الہید کے لیے دعوتِ جہاد کا ڈ نکابرصغیر کے طول وعرض میں ۱۹۱۲ء تا ۱۹۱۲ء 'الہلال' اور 'البلاغ' کے ذریعے نج چکا تھا۔ اور اس ضمن میں وہ حضرت شیخ الہند ؒ ایسی عظیم شخصیت تک سے خراج شخسین وصول کرچکے تھے۔'' (ایشنا: ص۱۱۹)

تیسر کے دھارے کے بانی مولا ناحمیدالدین فراہیؑ تھے کہ جن کے فکرِقر آنی پر حکمت اورنظمِ قرآنی کی گہری چھاپتھی۔ ڈاکٹر اسراراحمدُ لکھتے ہیں:

''وہ عظیم شخصیت جس سے برصغیر میں دیو بند اور علی گڑھ کے مابین قرآنی فکر کا تیسرا سوتا پھوٹا' مولانا حمیدالدین فراہیؒ کی ہے' اور واقعہ یہ ہے کہ قدیم وجد ید کا حسین ترین امتزاج ان ہی کی ذات میں ہوا۔ انہوں نے بیس سال ہی کی عمر میں اُس دور کے چوٹی کے علاء سے فاری' عربی اور دینی علوم کی تخصیل مکمل کر گیتی ۔ اس کے بعدوہ علی گڑھ کے ماحول میں رہاور وہاں انہوں نے انگریزی زبان اور فکر جدید کا مطالعہ براہ راست کیا۔ اور پھران کی نگابیں قرآن تھیم پر مرتکز ہوگئیں اور انہوں نے باقی پوری زندگ 'حکمتِ قرآنی' کی گہرائیوں میں غوط لگانے میں بسر کر دی۔' (ایضاً:ص۱۲۱)

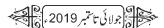
# مركزى انجمن خُدّامُ القرآن كي تأسيس

مرکزی انجمن خدام القرآن کے بانی ڈاکٹر اسراراحمدُ انجمن کا تاسیسی پس منظر بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہاس کا آغازان کے حلقہ ہائے مطالعہ قرآن ہے ہواجو ۱۹۲۸ء میں قائم کیا گیا تھا:

تقریباً تین سال کے مخضر عرصے میں بیر علقہ ہائے قر آن کافی وسعت اختیار کر گئے اور اس کے لیے فطری طور ایک ادارے کے قیام کی ضرورت کا احساس پیدا ہوا۔ ڈاکٹر اسرار احمد کھتے ہیں:

'' و کے اے وران ... ادھر راقم کے صلقہ ہائے قرآن وسعت اختیار کر گئے اوراس کے اعوان وانصار کا ایک خاصابرنا صلقہ وجود میں آگیا اور بالکل فطری طور پر کسی با قاعدہ ادارے کے قیام کی ضرورت محسوں ہوئی ... یہی ضرورت تھی جس کے تحت 'مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور' کے قیام کا فیصلہ ہوا۔'' (ایضا: ص۱۹۳) اور بالآخر مارچ ۲ کے 1921ء میں مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کا با قاعدہ قیام عمل میں آیا۔ ڈاکٹر اسراراح کہ کیصتے ہیں: ''اواخر کا ؟ و سے مارچ ۲ کے تک گویام سلسل ساڑھے چار برس راقم کی جملہ تو انائیاں اور تمام اوقات دعوت رجوع الی القرآن اور تمام اوقات دعوت رجوع الی القرآن اور تمام القرآن کی داغ بیل ڈالنے میں صرف ہوئے جس کے نتیج میں مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور وجود میں آئی۔'' (ایضا: ص ۱۵۸)

مرکزی انجمن خدام القرآن کے قیام کا مقصد انجمن کی جمله مطبوعات کے آخری صفحہ پران الفاظ میں بیان کیا جاتا ہے:





''مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے قیام کا مقصد منبع ایمان اور سرچشمہ یقین قرآن حکیم کے علم وحکمت کی وسیع پیانے اور اعلی علمی سطح پرتشہیروا شاعت ہے تا کہ اُمّتِ مُسلمہ کے فہیم عناصر میں تجد بدایمان کی ایک عمومی تحریک بریا ہو جائے اور اس طرح اسلام کی نشأ قبا ثانیہ اور غلب دینِ حق کے دور ثانی کی راہ ہموار ہو سکے۔ وَمَا النّصُورُ اِلّا مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ''

انجمن کی قرار داد تاسیس کے وقت اس کے مؤسس اور محسن اراکیین کی طرف سے اس کے قیام کے جو اغراض ومقاصد بیان کیے گئے'وہ درج ذیل ہیں:

'' پونکہ ہمیں اس امر کاشدیدا حساس ہے کہ اسلام کی نشاۃ ٹانیداور غلبہ کرین حق کے دورِ ٹانی کا خواب اُ متِ مسلمہ میں تجدیدا بیان کی عمومی تحریک کے بغیر شرمند کا تعبیر نہیں ہوسکتا اور اس کے لیے لازم ہے کہ اوّلاً منبخ ایمان ویقین یعنی قر آن حکیم کے علم وحکمت کی وسیع پیانے پرتشہیر واشاعت کا اہتمام کیا جائے…ہم چند خاد مانِ کتا ہم بین 'مرکزی انجمن خدام القرآن' کے قیام کا فیصلہ کرتے ہیں جوڈ اکٹر صاحب موصوف کی رہنمائی میں مندرجہ ذیل مقاصد کے لیے کوشاں رہے گی: اے عربی زبان کی تعلیم وتر وتی ہے۔ آئر آن مجید کے مطالع کی عام ترغیب وتشویق سے سے ساعلوم قرآنی کی عمومی نشر واشاعت ہم۔ ایسے نو جوانوں کی مناسب تعلیم وتر بیت جوتعلیم وتعلیم قرآن کو مقصد زندگی بنالیں ہے۔ اور ایک ایمی قرآن اکیڈی' کا قیام جوقر آن حکیم کے فلسفہ وحکمت کو وقت کی اعلیٰ ترین علمی سطح پر پیش کر سکے۔'' (دستور مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور کورجہ ٹر ڈ مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور کا مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور کورجہ ٹر ڈ مرکزی انجمن خدام القرآن کی جورجہ ٹر گور جسٹور مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور کی میں کے ان کور جسٹور مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور کا مرکزی انجمن خدام القرآن کی جورجہ ٹر ڈ مرکزی انجمن خدام القرآن کی جورجہ ٹر گور جسٹور ڈ مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور کورجہ ٹر کی انجمن خدام القرآن کا تو کورجہ ٹر کور جسٹور ڈ کورجہ ٹر کور کورجہ ٹر کورجہ ٹر کور جسٹور کی انجمن خدام القرآن کا تو کورجہ ٹر کی انجمن خدام القرآن کا تو کورجہ ٹر کور کورجہ ٹر کور کورجہ ٹر کور کورجہ ٹر کور کورجہ ٹر کر کیا گورجہ ٹر کورجہ ٹر کورکہ ٹر کورجہ ٹر کورکہ ٹر کورجہ ٹر کو

# ذیلی/منسلک انجمنوں کا قیام

مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے منج پر ملک بھر میں کئی ایک ذیلی/منسلک انجمنیں بھی قائم کی گئیں جو بفضل اللّٰد تعالیٰ اپنے حلقوں میں قرآن مجید کی تعلیم وتعلّم میں نمایاں کر دارا دا کر رہی ہیں۔

۱۹۸۲ء میں انجمن خدام القرآن سندھ'کراچی کا قیام عمل میں آیا۔ اس انجمن کے تحت قرآن اکیڈی ڈیفنس اور قرآن اکیڈی یاسین آباد کام کررہے ہیں۔ علاوہ ازیں قرآن مرکز کورنگی'قرآن مرکز گلتان جو ہر اور قرآن مرکز لانڈھی بھی متحرک ہیں۔ ۱۰ ماہ پر محیط قرآن فہمی کورسز'شام کے اوقات میں قرآنی عربی گرامر کلاسز کا انعقاد' رمضان المبارک میں دورہ کر جمہ قرآن کے پروگرامات' مدرسینِ قرآن کے لیے تر بیتی کورسز کا انعقاد' بچوں کے لیے ناظرہ اور تجوید کی کلاسز' ہفتہ وار اور ماہنامہ بنیا دوں پر دروسِ قرآن کے حلقہ جات وغیرہ اس انجمن کی نمایاں سرگرمیوں میں شامل ہیں۔اس انجمن کی سرگرمیوں کی تفصیل و یب سائیٹ جات وغیرہ اس انجمن کی نمایاں سرگرمیوں میں شامل ہیں۔اس انجمن کی سرگرمیوں کی تفصیل و یب سائیٹ ہیں۔

انجمن خدام القرآن بلوچتان کا قیام کوئے میں ماہ نومبر ۱۹۸۹ء میں عمل میں آیا۔ (سالاندر پورٹ مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور ہوا۔ مرتب سراج الحق سید مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور موساس) انجمن خدام القرآن بنجاب ملتان کا قیام بھی ۱۹۸۹ء میں ہی عمل میں آیا۔ (ایصناً: ص۳۳) انجمن خدام القرآن فدام القرآن میں آیا۔ (ایصناً: ص۳۳) انجمن خدام القرآن سرحدیثا ورکی بنیاد فروری فیصل آباد کی تشکیل ۲۲مئی ۱۹۹۹ء کوئمل میں آئی۔ (ایصناً: ص۳۳) انجمن خدام القرآن سرحدیثا ورکی بنیاد فروری

8

۱۹۹۳ء میں رکھی گئی۔ (ایضاً:ص ۳۸) انجمن خدام القرآن جھنگ کی بنیاد ۱۹۹۸ء میں رکھی گئی۔ (سالانہ رپورٹ برائے سال۲۰۱۲\_۲۰۱۳ء 'مرتب محمود عالم میاں' مرکز می انجمن خدام القرآن لا ہور'ص ۴۹)

المجمن خدام القرآن جھنگ میں ہفتہ وارتر جمہ قرآن کلاسز تربیتی نشست برائے خواتین ہفتہ واراور ماہانہ دروسِ قرآن مجید ۲۵ روزہ کورسز 'پھرسوئے حرم لے چل وغیرہ اہم سرگرمیاں ہیں۔ (ایضاً: ص ۴۹۔۵۰) علاوہ ازیں جنوری ۲۰۰۷ء سے ایک ماہنامہ مجلّہ 'حکمت بالغہ' کا بھی اجراء کیا گیا۔ (ایضاً: ص ۵۱) انجمن خدام القرآن پنجاب ملتان کے تحت دورہ کر جمہ قرآن کر جمہ وتفییر قرآن کلاس 'خواتین کی درس قرآن کلاسز اور قرآ نک سمر کیمیس وغیرہ باقاعد گی سے منعقد کیے جاتے ہیں۔ (ایضاً: ص ۵۲۔۵۵)

المجمن خدام القرآن اسلام آباد کا قیام ۱۹۸۰ء میں عمل میں آیا۔ (ایضاً: ۲۰۱۳ میں ۱۹۷۰ء میں راولپنڈی اور اسلام آباد دونوں جگہ ایک سالہ کورس کا آغاز کیا گیا۔ علاوہ ازیں چالیس روزہ فہم دین کورسز بھی کروائے جاتے ہیں۔ (ایضاً: ۲۰۵۰) المجمن خدام القرآن فیصل آباد کے تحت شعور سکول سسٹم کا بھی آغاز کیا گیا۔ (ایضاً: ۲۰۵۰) پاکستان میں دعوت رجوع الی القرآن کی علمی توسیع اور تحریکی چھیلا وَمیں مرکزی المجمن خدام القرآن کا کردارمسلم ہے۔ ذیل میں ہم المجمن کے کارہائے نمایاں میں سے چندایک کا ذکر کررہ ہے ہیں:

#### حلقه بائے مطالعة قرآن

مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے قیام کے ساتھ ہی لا ہورشہر میں معروف مقامات پر حلقہ ہائے مطالعہ قرآن قائم کیے گئے ۔ ڈاکٹر اسراراحمد ککھتے ہیں :

''لا ہور میں صلقہ ہائے مطالعہ قرآن کہاں کہاں قائم رہے'اس کا کوئی ریکارڈ نہ تو محفوظ ہے'نہ ہی اس کی چنداں ضرورت ہے۔ یہ حلقے جیسے کہ آغاز میں عرض کیا گیا تھا' کرش نگر سے شروع ہوئے۔ اور پھر دل مجمدروڈ' ساندہ' ڈھولنوال' پنجاب یو نیورٹی اشاف کا لونی' انجینئر نگ یو نیورٹی کے ہاشلز' ایم اے او کالج' میڈیکل کالج ہاشل کی معجد … اور نمعلوم کہاں کہاں قائم رہے۔' (دعوت رجوع الی القرآن کا منظر و پس منظر:ص۲ کا)

بیصلقه ہائے مطالعہ قر آنی ہفتہ وار پندرہ روز ہ اور ماہوار ہوا کرتے تھے۔ ڈ اکٹر اسراراحمد ککھتے ہیں:

''ان میں سے بعض کے اجتماعات ہفتہ وار ہوتے تھے اور بعض کے پندر ہ روز ہ' چنانچہ جمعہ اور اتوار کے روز تواکثر تین تین درس یا خطاب ہو جاتے تھے! پھران میں سے اکثر میں تو مطالعہ قر آن حکیم کامنتخب نصاب مکمل بیان ہوا۔ بعض میں اس کی بھی تلخیص ہی بیان ہو پائی۔' (ایضا: ص۲۷)

البتہ مسجد خضراء ممن آباداور مسجد شہداء مال روڈ دومقامات پران دنوں منتخب دروس کے علاوہ مکمل قرآن مجید کے سلسلہ وار دروس کا بھی اہتمام کیا گیا۔ (ایصناً: ص ۱۷) جناب محترم ڈاکٹر اسراراحمد کے ان قرآنی حلقوں سے کیسے کیسے جذبے اور ولولے والے داعیانِ قرآن تیار ہورہے تھے اس کا ایک ہلکا سااندازہ ان کے اس واقعے سے ہوتا ہے جوانہوں نے خود نقل کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

''ایک روز میں اسلام آبادایئر پورٹ کے لاؤ نج میں پرواز کی روائگی کے انتظار میں تھا کہ ایک عمدہ لباس میں





ملبوں صاحب آ کر میری برابر والی نشست پر بیٹھ گئے اور مجھ سے سوال کیا: ' آپ نے مجھے پیچا نانہیں؟' میں نے عرض کیا کہ صورت تو کچھ شناساسی معلوم ہوتی ہے۔ اس پر انہوں نے تعارف کر وایا تو معلوم ہوا کہ وہ ایک سرکاری محکمے میں بہت اعلیٰ عہد ہے پر فائز ہیں اور بہت عرص قبل میر ہے مجد خصراء ہمن آ باو کے درس میں شرکت فرمایا کرتے تھے۔ پھر انہوں اپنا بریف کیس کھول کر مجھے فتی نصاب کے ایک درس کے عربی متن کی فوٹو اسٹیٹ کا بیاں دکھا ئیں اور بتایا کہ میر امعمول ہے کہ جب میں کہیں سرکاری دورے پر جاتا ہوں اپنی فوٹو اسٹیٹ کا بیاں دکھا ئیس اور بتایا کہ میر امعمول ہے کہ جب میں کہیں سرکاری دورے پر جاتا ہوں اپنی فرائض منصی کی اوا ٹیگی کے بعدلوگوں کو جمع کر کے آپ کے مرتب کر دہ نصاب کے اسباق کا درس دیتا ہوں۔ اور میسلسلہ میں نے گئی سال سے شروع کر رکھا ہے!'' (وعوت رجوع الی القرآن کا منظر و پس منظر: ص۲۲) اس وقت مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور اور اس کی ذیلی/ منسلک انجمنوں کے تحت ہزاروں حلقہ ہائے قرآنی یورے ملک میں قائم ہیں۔

#### دارالاشاعت الاسلاميه كاقيام

وعوت رجوع الی القرآن کی تحریک میں ڈاکٹر اسرار احمدؒ کے قائم کردہ پباشنگ ہاؤس' دار الاشاعت الاسلامیۂ کابھی بہت اہم کردارر ہاہے محترم ڈاکٹر اسراراحمدؒ لکھتے ہیں:

'' دعوت رجوع الی القرآن اورتح یک تعلیم و تعلیم قرآن کے دوراؤل کا تیسرااہم سنگ میل ُ دارالاشاعت الاسلامیہ لا ہور' اوراس کا سلسلہ مطبوعات ہے۔میرا پی خالص نجی اشاعتی ادارہ اوائل ۱۹۲۹ء ہی میں قائم ہو گیا تھا۔ چنانچہ تحریک جماعت اسلامی' کا پہلا ایڈیشن بھی اسی کے زیراہتمام اپریل ۲۲ء میں شائع ہوا۔ اور ماہنامہ میثاق' کا میرے زیرا دارت اجراء بھی اگست ۲۲ء میں اسی کے تحت ہوا۔' (ایضا: ص ۲۵)

اس ادارے نے اُس وقت مولا نااصلاحیؓ کی کتا ہیں شائع کیں جبکہ لوگ مولا نا کو بھول چکے تھے۔ڈا کٹر اسراراحمّہ ۔ ککھتے ہیں:

''صورتِ واقعی پیتھی کہ مولا نا کو جماعت اسلامی ہے علیحدہ ہوئے دس سال بیت پھیے بتھے اور چونکہ اس عرصے میں کوئی ادارہ یانئی ہیئتِ نظیمی قائم نہیں ہوسکی تھی لہذا ان کی تصانیف بالفعل'نسیامنسیا' کی مصداق بن چکی تھیں۔ اور جب دار الاشاعت الاسلامیہ نے ان کی طباعت کا سلسلہ شروع کیا تو مولا نا نے فرطِ جذبات میں بیالفاظ فرمائے تھے: 'میں آپ کاممنون ہوں کہ آپ نے مجھے دوبارہ زندہ کردیا ہے'۔' (ایفنا:ص ۱۸۱) اور مولا نا اصلاحیؒ کی تفییر'' تد ترِ قر آن' کی پہلی جلد جن حالات میں اس مکتبہ نے شائع کی' اس کے بارے ڈ اکٹر اسرار احمد کلھتے ہیں:

''واقعہ یہ ہُوا تھا کہ مولا نانے اپی ضروریات کے لیے وقا فو قا تھیم [عبدالرحیم اشرف ]صاحب ہے کچھ رقوم قرض لی تھیں' جن کی واپسی کی کوئی صورہ جمکن نہیں ہور ہی تھی' ایک بار حکیم صاحب ملا قات کے لیے آئے تو مولا نانے تفییر کی جلداوّل کا تھیج شدہ مسودہ ان کے سیامنے رکھ دیا' گویازبانِ حال سے کہدر ہے ہوں کہ عن بہی کچھ ہے ساقی متاع فقیر۔ اس سے فقیری میں ہوں میں امیر!' چنا نچھیم صاحب سے لے تو گئے لیکن ان کی' و بابیت' اس کی اشاعت میں حائل رہی' اور وقت اسی طرح گزرتا جار ہا تھا کہ میری لا ہور منتقلی ہوگئی اور میں نے تیم صاحب کی رقم ان کو اداکر کے مسودہ حاصل کرلیا!' (ایسنا:ص ۱۸۱)

#### رمضان المبارك ميں دور ہُ تر جمهُ قرآن

۱۹۸۳ء برطابق ۴۰۴ه ها میں قرآن اکیڈی لا ہور میں رمضان المبارک کے بابرکت مہینے میں تراوی کی امراز کے ساتھ قرآن کی ساتھ قرآن کی ساتھ قرآن کی ساتھ قرآن کی ساتھ قرآن میں ہرروز راوی میں پڑھے جانے والے قرآن مجید کے سیپارے کا ترجمہاور مختصر تشریح بیان کی جاتی تھی۔اس عمل کولوگوں میں خوب پذیرائی ملی اور اس وقت مرکزی انجمن اوراس کی ذیلی انجمنوں کی مگرانی میں پاکستان بحرمیں سینکٹر وں مقامات پرتراوی کے ساتھ قرآن مجید کا مکمل ترجمہاور مختصر تشریح بیان کی جاتی ہے۔ (سالانہ رپورٹ برائے سال ۱۹۲۱-۲۰۱۲ء مرتب محمود قرآن مجید کا مکمل ترجمہاور مختصر تشریح بیان کی جاتی ہے۔ (سالانہ رپورٹ برائے سال ۱۹۲۱-۲۰۱۲ء مرتب محمود عالم میان مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور من کہ کی دورہ ترجمہ قرآن میں اوسطاً ساڑھ تھے تین گھنٹے روزانہ کا 'بیان القرآن اور لگ بھگ دو گھنٹے کی نماز تراوی ہوتی تھیں۔ ۱۹۸۸ء میں اس دورہ کی کہلی آڈیور بکارڈ نگ میں شرکاء کی تعداد ۲۰۰۰ ہے ۵۰۰ تنظر و پس منظر: ص ۱۲۰ سال ۲۰۱۲ء میں قرآن اکیڈی میں دورہ ترجمہ قرآن میں شرکاء کی تعداد ۲۰۰۰ ہے ۵۰۰ تک تھی جن میں ایک صد کے قریب خوا تین تھیں۔ (سالانہ رپورٹ ۲۰۱۲–۲۰۱۳) میں ایک صد کے قریب خوا تین تھیں۔ (سالانہ رپورٹ ۲۰۱۲–۲۰۱۳) میں رمضان المبارک کے بارکت میں بی تراوی کے ساتھ قرآن مجید کے ترجمہ یا خلاصہ مضامین کے بیان کا اہتمام کیا جاتا ہے۔

# سالانه قرآن كانفرنسين اورقرآني محاضرات

الانه المولان المدرك المجمن خدام القرآن كے تحت سالانه كانفرنسوں كا آغاز ہوا (دعوت رجوع الى القرآن كا منظر و پس مولانا سير مولانا سير محد يوسف بنورى 'مولانا شمس الحق افغانی 'مولانا حافظ محمد گوندلوی 'مولانا محمد چراغ 'مولانا عبيد الله انور مولانا سيد حامد مياں 'مولانا سيد الحد اكبر آبادی 'واكثر مولانا سيد حامد مياں 'مولانا سيد الحد اكبر آبادی 'واكثر مولانا سيد الحد اكبر آبادی 'واكثر المنا و بست عباسی 'پر وفيسر يوسف سيم چشتی اور مولانا سيد ابو بكر غزنوی بيت وغير ه شامل بيں \_ (الصنا بس ١٦٦) منظور احسن عباسی 'پر وفيسر مولانا خلاق الن محمد الله منظر مولانا محمد منظر و فيسر مرز المحمد منور 'واكثر المنا الله منظر المحمد ليق 'پر وفيسر موافظ احمد يا رئوافظ نذر احمد بيت مولانا محمد التحاق بحمل مولانا عبد الرحمٰن مدنی 'پر وفيسر محمد السلم 'واكثر امان الله ملک اور واكثر خالد علوی شامل بيں \_ (الينا : ص ٢١٦ \_٢١٢)

#### قرآنی تربیت گاہیں

مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے قیام کے کل چار ماہ بعد ہی پہلی قرآنی تربیت گاہ کا انعقاد عمل میں آگیا... بعد میں ہرسال بیتر بیت گاہ ہا ہوتی رہی ہیں۔ (ایضاً: ۲۲۳ ) پہلی دس روزہ تربیت گاہ ۱۳۳۳ سے ۲۲ اگست مسجد خصراء میں آباد میں منعقد ہوئی۔ متنقلاً شرکاء کی تعداد چالیس سے پچاس تک تھی 'جبکہ جزوی شرکت میں اگست مسجد خصراء میں تعداد پانچ صد سے تجاوز کر جاتی تھی۔ (دس سالہ رپورٹ مرکزی انجمن خدام القرآن: ۱۳۵۰ میں اس تربیت گاہ میں قیام اللیل کا بھی اجتماع کیا گیا'جس میں آٹھ را توں میں قاری عبدالقادر صاحب نے پورا

قرآن کریم ختم کرایا۔ ( دعوت رجوع الی القرآن کا منظرو پس منظر: ۲۲۷) قرآن کالج

۱۹۸۴ء میں قرآن کالج کے لیے اتا ترک بلاک گارڈن ٹاؤن میں ایک قطعہ زمین خریدا گیا اور ۱۹۸۹ء میں اس عمارت میں با قاعدہ کلاسز کا آغاز ہوا۔ ( دعوت رجوع الی القرآن کا منظر و پس منظر: ۲۳۲ )

۱۹۹۰ء میں ایف اے سال اوّل کے لیے داخلے کیے گئے۔ شروع میں داخلہ لینے والے طلبہ کوایک اضافی سال میں عربی اور جامع دینی نصاب کی تعلیم بھی ساتھ ہی دی جاتی تھی۔ (سالا ندر پورٹ برائے سال ۱۹۹۰ء ٔ مرتب سراج الحق سید' مرکزی انجمن خدام القرآن'لا ہور'ص ۸۔۹)

قرآن کالج کے قیام کا مقصد میرتھا کہ ایف ایٹ ایف ایس کی پاس طلبہ کو تمین سال میں ایک جانب بی اے کے امتحان کی مناسب تیاری کروادی جائے اور دوسری طرف عربی صرف ونحو کی بنیاد کو پختہ کر کے پور نے قرآن مجید کا کر جمہ مع مختصر تفسیلی تدریس کے انداز میں جوانجہ ن خدام القرآن کی تحریک کی اس ساس بنا ہے اور صدیث نبوی کا مختصرا تخاب پڑھا دیا جائے تو تحریک رجوع الی القرآن کے مقاصد نہایت عمر گی اور سرعت سے حاصل ہوں گے۔ (قرآن کالج اور قرآن کالج اور قرآن آڈیٹوریم مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور مس ۹)

اپریل ۲۰۰۸- میں اس کالج کو بوجوہ بند کر دیا گیا (سالانہ رپورٹ برائے سال ۲۰۰۷- ۲۰۰۸ء مرتب محمود عالم میاں 'مرکزی انجمن خدام القرآن' کا ہور' ص۳۳-۳۳ ) اور کالج کی عمارت میں 'کلیة القرآن' کا آغاز کیا گیا۔ اس دوران سینکڑوں طلبہ نے قرآن کالج سے گریجویشن مکمل کی اور وہ معاشرے میں مختلف عہدوں کی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہوتے ہوئے قرآنی فکر کوعام کررہے ہیں۔

### كُليةُ القرآن

قر آن کا لج کی سرگرمیوں کو بند کر کے ' کلیۃ القرآن' کھو لنے کے مقصد کوانجمن کی سالانہ رپورٹ میں یوں بیان کیا گیاہے:

کے ایک نے منصوبے کا آغاز کیا گیا، جس میں پخته دینی تعلیم کے ساتھ ساتھ دنیوی تعلیم کا اہتمام بھی کیا گیا ہے۔ دینی تعلیم کے ضمن میں ان شاء اللہ مکمل درس نظامی (آٹھ سالہ کورس) مع تخصص فی علوم القرآن کروایا جائے گا اور اس کے ساتھ میٹرک ایف اے اور بی اے کی تعلیم دی جائے گی۔ مزید برآں ایم اے براسلامیات کے امتحان کی تیاری میں مکمل رہنمائی دی جائے گی۔ ان شاء اللہ!'' (سالانہ رپورٹ برائے سال ۲۰۰۸۔ ۲۰۰۹ء مرتب محمود عالم میاں مرکزی المجمن خدام القرآن لا ہور ص ۱۸۔ 19)

تازہ اعداد و ثناراور رپورٹ کے مطابق کلیۃ القرآن کے طلبہ کی مجموعی تعداد ۱۳۵۵ ہے اور درس نظامی میں درجہ درجہ اولی سے دور ہو حدیث جبکہ اسکول میں میٹرک سے ایم اے تک کلاسز جاری ہیں۔ کلیۃ القرآن کا الحاق درجہ سادستک وفاق المدارس العربیۃ سے ۲۰۲۱ء تک کے لیے ہے۔ درسِ نظامی کا نصاب بھی وہی مقرر کیا گیا ہے جو وفاق المدارس العربیۃ کا ہے۔

#### قرآن اکیڈمی

قرآن اکیڈی کا تصور ۱۹۲۷ء میں ڈاکٹر اسراراحمد نے اپنے کتا بچے اسلام کی نشاۃ ٹانیہ: کرنے کا اصل کا م میں پیش کیا اور اس کے مطابق اس کا سنگ بنیاد ۱۹ حرم الحرام ۱۹۰۱ھ ببطابق ۱۳ جنوری ۱۹۷۱ء کورکھا گیا۔ اس موقع پر دیگر حضرات کے علاوہ مولا نا امین احسن اصلاحی بھی موجود تھے جنہوں نے ان مقاصد میں کا میابی کی دعا فرمائی جن کے لیے اکیڈی کا قیام ممل میں آر ہاتھا۔ (دعوت رجوع الی القرآن کا منظر و پس منظر: ص ۲۲۷) ڈاکٹر اسراراحمد اینے کتا بچے میں 'کرنے کا اصل کا م'کے عنوان سے قرآن اکیڈی کے قیام کے مقصد کو بوں بان کرتے ہیں:

جدید علم الکلام کی بنیا در کھیں۔ اور جوعمرانیات کے مختلف شعبوں کا ذوق رکھنے والے ہوں گےان کے لیے ممکن ہوگا کہ وہ زندگی کے مختلف شعبوں کے لیے اسلام کی رہنمائی و مدایت کواعلیٰ علمی سطح پرپیش کر سکیں۔'' (اسراراحمد ُ ڈاکٹر' اسلام کی نشاۃ ثانیہ: کرنے کا اصل کام' مرکزی المجمن خدام القرآن ُلا ہور'ص۲۱۔۲۷)

قرآن اکیڈمی کا اکیڈمک ونگ چارشعبوں پرمشمل ہے: شعبہ مطبوعات شعبہ تحقیق اسلامی شعبہ تدریس اور شعبہ انگریزی۔ شعبہ مطبوعات کے تحت تین ذیلی سیشن کا م کرتے ہیں: اے تصنیف و تالیف اور تر تیب و تسوید سیشن ۲۔ کمپوزنگ سیشن ۳۔ پر پنٹنگ سیشن (ایضاً: ص ۱۰) تین مجلّات ماہنامہ میثاق سہ ماہی حکمت قرآن اور ہفت روزہ ندائے خلافت کی اشاعت ہمفت روزہ ندائے خلافت کی اشاعت بھت روزہ ندائے خلافت کی اشاعت بھی اسی شعبہ کی ہے۔ شعبہ مطبوعات کے تحت تقریباً ایک صد کتب بھی شائع کی گئیں ہیں۔ اکثر کی ذمہ داری بھی اسی شعبہ کی ہے۔ شعبہ مطبوعات کے تحت تقریباً ایک صد کتب بھی شائع کی گئیں ہیں۔ اکثر کتب ایسی ہیں کہ جن کے متعددا پڑیشن شائع ہو بھے ہیں۔ (سالانہ رپورٹ برائے سال ۲۰۰۵۔ ۲۰۰۱ء)

۲۰۰۴ء میں شعبہ تحقیق اسلامی کا قیام عمل میں لا یا گیا۔ مجلّات یعنی حکمت قرآن میثاق اور ندائے خلافت کے لیے علمی تحر کی دعوتی اور جانچ پڑتال کا کام شعبہ تحقیق کی اہم ذمہ داریوں میں سے ہے۔ علاوہ ازیں معاش کی معاشرتی 'سیاسی' دعوتی اور تحر کی زندگی ہے متعلق شرعی رہنمائی کا کام مجمی شعبہ تحقیق سے وابستہ اہل علم کے ذمہ ہوتا ہے۔ قرآن اکیڈمی کی لائبر ری کا انتظام' جو کہ تقریباً ۱۲ ہزار کتب پرمشمل ہے' بھی شعبہ تحقیق کے تحت داخل ہے۔ (سالا نہریورٹ برائے سال ۲۰۱۲۔۲۰۱۳ء 'ص ۱۹)

شعبہ تدریس کے تحت ایک سالہ اور دوسالہ رجوع الی القرآن کورسز کا انعقاد کیا جاتا ہے۔ ۲۰۱۷ \_ ۲۰۱۷ و کا سیشن میں ۳۵ مرداور ۲۲ خواتین نے ایک سالہ رجوع الی القرآن کورس کلمل کیا' جبکہ اس سیشن میں دوسالہ رجوع الی القرآن کورس کلمل کیا' جبکہ اس سیشن میں دوسالہ رجوع الی القرآن کلمل کرنے والے طلبہ کی تعداد آتھی۔ (سالانہ رپورٹ برائے سال ۲۰۱۷ \_ ۲۰۱۵ ، مس ۲۰۱۷) اس کورس کو جاری ہوئے بھی ثلث صدی ہو چکی ہے' اور ان کورسز سے بلاشبہ سینکٹروں ایسے داعیانِ قرآن پیدا ہوئے وقات ہوئے جو تعلیم وتعلیم قرآن مجید کے لیے اپنی زندگیاں وقف کیے ہوئے ہیں۔ اس شعبہ کے تحت شام کے اوقات میں بھی فہم دین کورسز ساراسال جاری رہے ہیں۔ شعبہ انگریزی کے تحت المجمن خدام القرآن کے قرآنی لٹریچرکو انگریزی زبان میں منتقل کیا جاتا ہے۔

قر آن اکیڈمی لا ہور کی طرز پر کراچی 'جھنگ' ملتان' فیصل آبا دُراو لپنڈی اور پیٹا ور میں بھی قر آن اکیڈمیاں قائم کی گئیں جوقر آن مجید کی نشر واشاعت اورتعلیم قعلّم کا فریضہ بحسن وخو بی سرانجام دے رہی ہیں۔ " سر شنتہ " ۔ ۔ ۔ " سر

### تحریکی و تحقیقی مجلّے کی اشاعت

ماہنامہ محمت قرآن المجمن کے زیر اہتمام شائع ہوتا ہے اور یہ انجمن کا ترجمان ہے۔ یہ ڈاکٹر رفیع الدینؓ کی ادارت میں شائع ہونے والا ایک مجلّہ تھا' جو اُن کے انتقال کے بعد بند ہو گیا تھا۔ بعد از ان اس مجلّہ کی اشاعتی تمیٹی 'آل پاکستان اسلامک ایجو کیشن کا نگر لیں' نے یہ مجلّہ ڈاکٹر اسرار احمدؓ کے حوالے کر دیا اور مئی ۱۹۸۳ء سے یہ مرکزی انجمن خدام القرآن کے ایک آرگن کی حیثیت سے شائع ہونا شروع ہو گیا۔ (دس سالہ رپورٹ' ص۲۳ ہے کے مطابق جنوری ۲۰۰۸ء سے اس مجلّہ کوسہ ماہی بنادیا گیا۔

#### خط و کتابت کورسز

شعبہ خط و کتابت کورسز کا آغاز جنوری ۱۹۸۸ء میں کیا گیا۔ اس کے تحت جاری ہونے والے اوّلین کورس کا نام'قر آن حکیم کی فکری و مملی را ہنمائی کورس' ہے۔ ۱۹۹۰ء میں عربی گرامر کا کورس بھی شروع کیا گیااور ۱۹۹۹ء میں مربحہ قر آن مجید کورس کا آغاز کیا گیا۔ (ایصناً: سبولت میسر کرنا تھا۔ اس شعبہ کے تحت نہ صرف پاکستان بلکہ بیرون ملک بھی قر آن حکیم کی فکری و مملی را ہنمائی کورس' عربی گرامرکورس اور ترجمہ قر آن مجید کورس کروائے جاتے ہیں۔

قر آن تھیم کی فکری وعملی را ہنمائی کورس میں اب تک ۴۷ ۵۳ طلبہ نے داخلہ لیا جبکہ تقریباً ۱۵۰ نے اسے مکمل کیا۔ عربی گرامر کورسز میں ۲۰۰۵ طلبہ نے داخلہ لیا اور اب تک ۱۲۰۰ سے زائد طلبہ مکمل کر بچلے ہیں۔ ترجمہ قر آن کورس میں حصہ لینے والوں کی تعداد ۳۲۰ سے زائد ہے جبکہ کممل کرنے والے ۳۵ سے زائد طالب علم ہیں۔ (سالانہ رپورٹ برائے سال ۲۰۱۷۔ ۲۰۱۷ء میں ۳۰۔ ۲۱) یہ کورسز اب آن لائن بھی کرائے جاتے ہیں۔

#### شعبهمع وبصر

شعبہ مع و بھر مرکزی انجمن خدام القرآن کا ایک اہم شعبہ ہے جو گی ایک ذمہ داریاں سرانجام دیتا ہے 'جن میں اہم ترقرآن کی دعوتی فکر اور لٹریچر کی آڈیوز اور ویڈیوز کی تیار کی ہے۔ ذیل میں ہم ۲۰۰۱ء سے ۲۰۰۵ء کے دوران اس شعبہ کے تحت تیار ہونے والی قرآنی فکر پر شتمل آڈیوز اور ویڈیوز کی تعدا ذقل کررہے ہیں جس سے یہ احساس بخو بی پیدا ہوتا ہے کہ دعوت رجوع الی القرآن کو عام کرنے میں اس ذریعہ سے مرکزی انجمن خدام القرآن نے کس قدر فائدہ اٹھایا ہے۔

| ۶۲۰۰۷_۲۰۰۵ | ۶۲۰۰۵_۲۰۰۴ | ۲۰۰۳ ۲۰۰۳ | , r. m_ r. r | £ 1447_1441 |             |
|------------|------------|-----------|--------------|-------------|-------------|
| 14,441     | ٣٦,١٣٦     | rr,•r4    | r.,a         | 11,40       | آ ڈیو کیسٹس |
| ٣٠ ١٩٠     | ۲,۲۳۳      | ۲,۲۰۵     | 1,500        | ٣,٢۵٠       | ویژیوکیسٹس  |
| 101,192    | 140,984    | ۷۵,۰۲۲    | ra,024       | 10,077      | سی ڈیز      |
| m9,072     | 19,99+     | _         | _            | _           | ڙ يوي ڙيز   |

(سالا ندریورٹ برائے سال ۲۰۰۵ ـ ۲۰۰۱ مرتب خالدمحمود خصر ٔ مرکزی انجمن خدام القرآن ٔ لا ہور ٔ ص۲۳)

تنظیم اسلامی کی ویب سائیٹ www.tanzeem.org کا انتظام وانصرام بھی اس شعبہ کے پاس ہے۔ اس ویب سائیٹ پرمرکزی انجمن خدام القرآن کی شائع شدہ جملہ گتب ٔ رسائل وجرا ئداورنشر کردہ آڈیواورویڈیو لیکچرزموجود ہیں۔

رجوع الی القرآن کی بید عوت اپنی وسعت 'ہمہ گیریت اور اثرات کے حوالے ہے اب ایک تحریک کی شکل اختیار کر چکی ہے اور ڈاکٹر اسرار احمد رحمہ اللہ کے مشن کوآ گے بڑھانے کا کام جاری ہے ..... فیللّٰهِ الْحَمْدُ!! ﴿ ﴿



# مِلاكُ التأوِيل (١١)

تالیف: ابوجعفراحمد بن ابرا ہیم بن الزبیرالغرناطی تلخیص وتر جمانی: ڈاکٹرصہیب بن عبدالغفار حسن

# سُورةُ الانعام

#### (۱۰۵) آیت ۲۳:

﴿ فَاَحَذُنهُمُ بِالْبُاسَآءِ وَالضَّرَّ آءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُوْنَ ﴿ ﴾ ''توہم نے ان کوفقر وفاقہ اور بیاری سے پکڑا 'شاید کہ وہ گڑ گڑا 'س۔''

اورسورة الاعراف ميں ارشا دفر مايا:

﴿ وَمَاۤ اَرُسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَبِي إِلَآ اَتَحَذُنَاۤ اَهُلَهَا بِالْبُاسَآءِ وَالضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُوْنَ ﴿ ﴾ ''اورہم نے کی بستی میں کوئی نئی نہیں بھیجالِ اللہ کہم نے وہاں کے رہنے والوں کوفقر وفاقہ اور بیاری سے نہ پکڑلیا'شاید کہ وہ گڑگڑا کیں (عاجزی اضارکرس)۔''

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ تضَرَّع باب تفعیل ہے اور سورۃ الاعراف کی آیت میں تفعیل کی'' ت'' اگلے حرف'' ف'' میں مذغم کر دی گئی ہے توالیا کیوں ہے' حالانکہ دونوں آیات میں مضمون ایک ہی ہے؟

جوا بأعرض ہے اور اللہ تعالی بہتر جانتے ہیں کہ اہلِ عرب الفاظ کے لانے میں مجاورت کا لحاظ رکھتے ہیں' لینی اگر ایک لفظ خاص طرح سے وار د ہوا ہے تو اس کا پڑوی لفظ بھی اسی وزن پر ہوگا چاہے معنی میں اختلاف کیوں نہ واقع ہوجائے۔ مثال کے طور پرکسی کو مخاطب کر کے کہا جاتا ہے:

'یَسُوءُ كَ وِیَنُوءُ كَ '' (تَجْهے بیہ بات بری لِگے گی اور دور کر دے گی۔)

سیبویہ کہتے ہیں کہ اہل عرب اسی طرح لفظ کے ساتھ لفظ کو ملاتے ہیں' حالانکہ یہی لفظ اگر تنہا استعال ہوتا تو ایسے وارد نہ ہوتا جیسے: یَسُوءُ كَ وَیَنُوءُ كَ بِدِلفظ (یَنُوءُ كَ) اصلاً یُنینئكَ (بروزن یُزِیلُكَ) ہے' بمعنی دور کرنا لیکن چونکہ یہ یَسُوءُ كَ کے بعد آیا ہے تواسی کے وزن پر یَنُو ءُكَ لایا گیا ہے۔ اور اگراختلاف مِعنی کے باوجود ایساکرنا جائز ہے تو اتحادِ معنی کے موقع پر کیوں نہ جائز ہوگا!

اب خیال رہے کہ'' تَضَرَّعَ '' ماضی کا صیغہ ہے اور اس میں'' ت'' کا'' ف' میں ادغام نہیں ہوتا۔سورۃ





الانعام كى اكلى آيت ميں يهى لفظ ماضى كے صيغے سے آرہا ہے فرمايا: ﴿ فَكُو لَا إِذْ جَاءَ هُمْ بَالْسُنَا تَضَرَّعُوا ﴾ (آيت ٢٣)

'' تو جب ہماری طرف ہے سزاان تک پنچی تو وہ کیوں نہ گڑ آئے؟''

تواسی مناسبت سے ماقبل آیت میں مضارع کے صیغے کو بھی بغیراد غام کے لایا گیا' یعنی''یَتَضَرَّعُوْنَ'' کہا گیا۔ لیکن سورۃ الاعراف میں چونکہ ایسی کوئی مناسبت نہ تھی' اس لیے اد غام کے ساتھ''یَضَّرَّعُوْنَ'' کہا گیا کہ بیصیغہ زبان پر ہلکامحسوس کیاجا تا ہے'واللہ اعلم!

#### اضافهازمترجم

بعض اہل علم نے اس مسئلہ کی ایک اور تو جیہہ پیش کی ہے جسے میں زیادہ قرین قیاس سمجھتا ہوں۔اس لیے ذکر کے دیتا ہوں:

یقر آن مجید کا خاص اسلوب ہے کہ لفظ ایک ہی ہوتا ہے لیکن اس کی دوشکلیں معروف ہوتی ہیں'ایک میں حروف پوتی ہیں'ایک میں حروف پورے ہیں اور دوسرے میں ایک حرف کم ہے یا دوسرے حرف میں مذخم کردیا گیا ہے' جیسے: لَا تَتَفَرَّ قُوْلًا اور لَا تَفَرَّ قُوْلًا اوراسی طرح لَمْ تَسْتَطِعْ اور لَمْ تَسْطِعْ (الکھف)

اگرلفظ پورا ہوتو اس کے معنی میں شدت 'گہرائی اور عدد کے لحاظ ہے اس کی شمولیت کی طرف اشارہ ہوتا ہے 'اور اگر ایک حرف کی کمی ہوتو اس میں معنی کے اعتبار سے تخفیف 'آسانی اور عددی اعتبار سے عدم شمولیت یا اقلیت کا اظہار مقصود ہوتا ہے۔ ہم پہلی مثال کو لے لیتے ہیں کہ جہاں'' ہے'' کو اگلے حرف میں مدخم کیا گیا ہے۔ سورۃ الشوریٰ میں ارشا دفر مایا:

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّيْنِ مَا وَصَٰى بِهِ نُوْحًا وَّالَّذِي ۚ اَوْحَيْنَاۤ اِلْيُكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ اِبْرَاهِيْمَ وَمُوْسَلِي وَعِيْسَنِي اَنُ اَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّ قُوْا فِيْهِ ﴾ (آيت ١٣)

''اوراللہ نے دین میں سے تمہارے لیے ان با توں کومشر وع کیا ہے کہ جس کی وصیت نوخ کو کی تھی اور وہ کہ جس کی وحی تم پر کی گئی ہے اور وہ کہ جس کی وصیت ہم نے ابرا ہیم' موکیٰ اور عیسیٰ ( پیلیم ) کو کی تھی کہ دین کو قائم کر واور اس میں تفر لق نہ ڈ الو۔''

اورسورہ آلعمران میں اہل ایمان کومخاطب کرتے ہوئے کہا:

﴿ وَاغْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيْعًا وَّلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (آيت١٠٣)

''اورتم سب کے سب اللہ کی رسی کوتھام لواور تفریق نہ ڈالو۔''

پہلی آیت میں لفظ مکمل شکل میں ہے' کہا: وَ لَا تَعَفَّرَ قُوْا۔ کیونکہ وہاں ایک ملت کانہیں بلکہ پانچوں اولوالعزم پنجمبروں پیلیم کی اُمتوں کا بیان ہے جس کے بالمقابل سورہُ آل عمران کی آیت میں صرف اہلِ ایمان یا اُمّتِ مسلمہ خاطب ہے' اس لیے لفظ' وَ لَا تَفَرَّ قُوْا'' تخفیف کے ساتھ بیان ہوا۔ اور سورۃ الانعام اور سورۃ الاعراف کی



ندکورہ مثال میں بھی کچھالیی ہی صورت حال ہے۔سورۃ الانعام میں لفظ'' یَتَصَرَّعُوْنَ ''اپنی مکمل شکل میں وارد ہواہے' کیونکہ وہاں بہت می امتوں کا بیان ہے۔فر مایا:

﴿ وَلَقَدُ ٱرْسَلُنَاۤ اِلِّي أُمَمِ مِّنُ قَبُلِكَ فَاتَحَذُنْهُمْ بِالْبَاسَآءِ وَالضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ ﴿

اوراس کے مقابلے میں سورۃ الاَعراف کی آیت میں ہرستی کے نبی کا ذکر ہے فرمایا:

﴿ وَمَاۤ اَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّبِيِّ إِلَّا اَخَذُنآ اَهُلَهَا بِالْبَاْسَاءِ وَالضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴿

یہاں چونکہ ہربستی کے رہنے والوں کا تَّذکرہ ہے' اس لیے مخاطبین کا دائر ۂ کارمحدود ہو گیا اور اس مناسبت سے ایک حرف کی کی (باب تَفَعُّلُ کی ت) کے ساتھ لفظ' نیصَّرَّ عُونیَ ''لایا گیا۔ واللہ اعلم!

#### (۱۰۲) آیت ۵۰:

﴿ قُلْ لَآ اَقُوْلُ لَكُمْ عِنْدِیْ خَزَ آئِنُ اللهِ وَلَآ اَعْلَمُ الْغَیْبَ وَلَآ اَقُوْلُ لَكُمْ اِبِّیْ مَلَكُ ﴾ '' کہدد بجے میں بینہیں کہنا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں' اور میں غیب نہیں جانتا اور نہ ہی میں بیہ کہنا ہوں کہ میں ایک فرشتہ ہوں۔''

اس آیت میں ضمیر مخاطب (لَکُمْ ) کی تکرار کی گئی ہے۔اور سور ہ ہود میں ارشا دفر مایا:

﴿ وَلاَ اقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَ آئِنُ اللّٰهِ وَلاَ اَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ اَقُولُ إِنِّي مَلَكُ ﴾ (آيت ٣) " مين تم سے ينهيں كہتا كه مير سے اختيار ميں ہيں الله كے خزانے اور نه (ميں نے وعوىٰ كيا ہے كه) مجھے

غیب کاعلم حاصل ہےاور نہ میں نے (مجھی) پیکہاہے کہ میں فرشتہ ہوں۔''

آیت بالکل وہی ہے لیکن اس میں دوسری مرتبہ ضمیر مخاطب (لَکُمْ) نہیں ہے تو اس بارے میں سوال کیا جا سکتا ہے۔ جوا باعرض ہے 'واللہ اعلم' کہ سورہ ہود کی آیت نوح الیا سے متعلق ہے 'وہ اپنی قوم سے مخاطب ہیں' اپنی تو م سے مشفقا نہ طور پر مخاطب ہیں' چاہتے ہیں کہ بیلوگ را وراست پر آجا کیں' عذاب سے دو چار نہ ہوں' اپنی حرکتوں کی بنا پر پکڑے نہ جا کیں۔ ملا حظہ ہوں کہ وہ کلام کا آغاز کیسے کرتے ہیں:

﴿ قَالَ يَلْقُوْمِ اَرَءَ يُتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنْ رَّبِيْ وَاتَلِيْ رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِهِ ..... ﴿ (آيت ٢٨) " كَهَا كُدَاحِةُ مِ! كَيَاتُم نَهِي وَ يَصِحَ كَدَاكُر مِينَ اللّهِ رَبِ كَلَ طُرف سَرَ كُلَّى كُلَّى نَشَا فَى رَكْمَا مُول اوراس نَے اپنی طرف سے مجھے رحمت سے بھی نواز اہے ..... "

پھر کہا:

﴿ وَلِقَوْمِ لَا آسُنَكُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا ١٠ (آيت ٢٩)

''اوراے میری قوم! میں اپنی اس دعوت برتم سے مال نہیں طلب کرر ہا۔''

اس کے بعد کہا:

﴿ وَيَقَوْمِ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللَّهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ ۗ ﴿ آيت ٢٠)

''اوراے میری قوم!اگر میں انہیں دھتکاردوں تواللہ کے سامنے کچرمیری مددکوکون آئے گا؟''





اس کے بعد متذکرہ آیت آتی ہے (آیت اس) جس کا اختتا ماس بات پر ہوتا ہے: ﴿ إِنِّنْ إِذًا لَّكِمِنَ الظُّلِمِيْنَ ﴿ ﴾ ( ) پھر تو میں ظالموں میں سے شار ہوں گا۔ ''

و یکھا کہ بیسارااسلوبِ بیان اس بات کی غمازی کرر ہا ہے کہ نوح عالیا اپنی قوم سے مشفقانہ خطاب کررہے ہیں' اور اگر اسلوب نرمی کا ہوتو اس میں ایسے کلمہ کی تکرار مناسب نہیں جس میں سرزنش یا عمّاب جھلک رہا ہو' کیونکہ تکرارا یسے مواقع پر ہی کی جاتی ہے اور یہاں بیموقع نہ تھا۔

اب باتی رہی سورۃ الانعام کی آیت جس میں' 'لَکُمْ'' کی تکرار واقع ہوئی ہے تو وہ نبی اکرم مُنَاتَّیْنِاً کے بارے میں اس وحی کا حصہ ہے جس میں آپ کو تھم دیا جارہا ہے کہ وہ قریش اور عربوں کے سرغنہ حضرات کو بطور سرزنش مخاطب ہوں' اوراس لیے خطاب کا آغاز ہوتا ہے: ' قُلُ '' یعنی اے محمد (سَنَّاتِیْنِاً ) ان سے کہدد یجے!

﴿ لَاۤ اَقُوٰ لُ لَکُمْ عَنْدی خَزِ آذِنُ اللّٰهِ وَ لَاۤ اَعْلَمُ الْغَیْنَ وَ لَاۤ اَقُوٰ لُ لَکُمْ إِنّے مَلَكُ ﴾

اور یہاں حضرات ابوبکر اور عمر (ﷺ) اور آپ مَلَ ﷺ کے خاص الخاص صحابہؓ سے خطاب نہیں ہے' بلکہ ان لوگوں سے خطاب ہے جنہوں نے یہ کچھ کہا تھا:

﴿ مَالِ هٰذَا الرَّسُوْلِ يَاكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِىٰ فِي الْاَسُوَاقِ ۚ لَوْلَاۤ ٱنْزِلَ اِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُوْنَ مَعَهُ نَذِيْرًا ۞ اَوْ يُلْقَى اِلَيْهِ كَنْزٌ اَوْ تَكُوْنُ لَهُ جَنَّهٌ يَّاكُلُ مِنْهَا ۚ ﴾ (الفرقان)

'' دیکھو!اس رسول کو' کہ کھانا کھا تا ہے' بازاروں میں چاتیا پھرتا ہے۔اس پرایک فرشتہ کیوں نہ اتر اجو کہ اس کے ساتھ ڈرانے کے لیے کھڑا ہوتا؟ یا اُس پر کوئی خزانہ کیوں نہ نازل کیا گیا' یااس کے لیے ایک باغ کیوں نہ بنایا گیا؟''

اس اسلوب کی ایک دوسری مثال بھی ملاحظہ ہو اس اسلوب میں گومخاطب سے عتاب کیا جارہا ہے کیکن مخاطب مقصود نہیں ہوتا بلکہ دوسرے سامعین مقصود ہوتے ہیں جو کہ اپنے کرتو توں کی بنا پر واقعی اس کلام کے سز اوار ہوتے ہیں۔اس اسلوب کوان الفاظ میں بیان کیا جاتا ہے: اِیٹاکِ اَعْنِی وَاسْمَعِیْ یَا جارہ ''میں تجھ سے مخاطب ہوں'کیکن اے پڑوئ تو سنتی جا!''

يه مثال ہے حضرت عيسىٰ عائيل كوقيامت كرن خطاب كرنے كى فرمايا:

﴿ وَإِذْ تَخُلُقُ مِنَ الطِّيْنِ كَهَيْنَةِ الطَّيْرِ بِاذْنِي فَتَنْفُخُ فِيْهَا فَتَكُوْنُ طَيْرًا ْ بِاذْنِي وَتُبْرِئُ الْأَكُمَةَ وَالْاَبْرَصَ بِاذْنِي ۚ وَلَهُ الْمَوْتِي بِاذْنِي ۚ ﴾ (المائدة: ١١)

''(اے عیسیٰ مالیلا) یا دکرو جب تم گارے نے پرندے کی شکل بناتے تھے میرے حکم ہے' پھرتم اس میں پھو نکتے تو وہ میرے حکم ہے برندہ بن جاتا'اورتم ما درزادا ندھےاورکوڑھی کومیرے حکم ہے شفایا ب کرتے' اور جبتم مُردوں کومیرے حکم ہے کھڑا کرڈالتے۔''

اوراسی شمن میں پھران سے بیبھی کہا گیا کہ کیاتم نے لوگوں سے کہاتھا کہ مجھے اور میری مال کواللہ کے سوا معبود بنا ڈالو؟ تو یہاں ان لوگوں کی سرزنش مقصود ہے جنہوں نے حضرت عیسی عالیٰہ کی بابت شرک کیاتھا۔ گو بظاہر خطاب نبی عیسی عالیٰہ سے ہے 'لیکن مقصود مشرکین میں اور اس لیے یہاں' با ذنبی '' کی تکرار ہے صرف یہ ذہمن شین کرانے کے لیے کہ عیسی عالیٰہ کے ہاتھ پر جتنے بھی معجزات ظاہر ہوئے وہ صرف اللہ تعالیٰ کے حکم سے جاری ہوئے شی اس لیے انہیں یاان کی والدہ کو معبود بنانا کیسے روار کھا جا سکتا ہے؟ اب اس تفصیل سے واضح ہوگیا کہ سورہ ہود میں ' آگئے''' کی تکرار کیوں نہیں ہے' برخلاف سورۃ الانعام کی آیت کے ۔ واللہ اعلم!

#### (۱۰۷) آیت۹۰:

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِ نُحْرِى لِلْعَلَمِيْنَ ﴿ ﴾ ''وہ نہیں ہے مگرا یک یاد دہانی تمام جہانوں کے لیے۔'' اور سورۃ النّوریمیں ارشاد فرمایا:

﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِّلْعُلَمِينَ۞﴾ ﴿ وَمٰهِينَ ہے مُرايك ذَكرتمام جہانوں كے ليے۔''

دونوں آیات میں''ھُوَ'' سے مراد قر آن مجید ہے اور''ھُوَ'' مٰدکر کی ضمیر ہے' لیکن اس کی خبر پہلی آیت میں ''ذِ نحرایی'' ہے جو کہ مؤنث ہے اور دوسری آیت میں''ذِ نحر'' ہے جو کہ مٰدکر ہے' تو اس کی کیا وجہ ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے' واللہ اعلم' کہ سورۃ الگویر کی آیت سے قبل سارے کا سارامضمون قرآن سے متعلق ہے۔سب سے پہلے ایک شم کا بیان ہوا۔ فر مایا:

﴿ فَلَا ٱقْسِمُ بِالْحُنَّسِ ﴿ ﴾ ''اورنهيں! ميں شم كھا تا ہوں ان (ستاروں ) كى جو يتجيے ہٹ جاتے ہيں۔''

اور پھر چندآیات کے بعدقر آن بی کاذکر ہے تمیر مذکر کے ساتھ:

﴿إِنَّهُ لَقُولُ رُسُولٍ كَرِيْمِ ﴿ إِنَّهُ مِنْكَ وه ا يَكِ معزز بِيغا مبر كا قول ہے۔''

مرادین حضرت جبریل عالیه جن کی کئی صفات بیان ہو کمیں:

﴿ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِيْنِ ﴿ ﴾

''بردی قوت والے ہیں اور عرش والے کے پاس بلند مرتبدر کھتے ہیں۔''

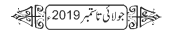
﴿ مُّطَاعِ ثَمَّ أَمِيْنِ ﴿ ﴾ " وبإل إن كاحكم ما ناجاتا ہے اوروہ امانت دار ہيں ۔ "

اور پھررسول اللَّهُ مَا لَيَّنَا فَأَمُ كَالْمُتَا لَكُمُ اللَّهُ مَا لَيَا عَلَيْهِ اللَّهُ مَا يا:

﴿ وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ﴿ ﴾ ' اورتبهار ، وفت خطى نهيس بيں .''

اور یوں ان لوگوں کی تر دید کی گئی جُواللّٰہ کے رسول مُنَاتِّنَام کومجنون قر اردے رہے تھے۔اور پھر بتایا گیا کہ وہ وحی کی تبلیغ میں مأمون ومحفوظ میں فیر مایا:

﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِيْنٍ ﴿





''اوروہ غیب کے اس علم کو (لوگوں تک ) پہنچانے کے لیے بخیل نہیں ہیں۔''

۔ اور دوسری قراءت (بِظَنِین ) کے اعتبار سے وہ اس معاملے میں مُتَّهَمْ نہیں ہیں' یعنی ان پریہ الزام نہیں لگایا گیا کہوہ اس کی تبلیغ میں خیانت کرتے ہیں۔اوراس کے بعد فرمایا:

﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطُنٍ رَّجِيْمٍ ﴿ ﴾ ''اوروه ( یعنی قر آن ) کسی شیطان مردود کا قول نہیں ہے۔'' اب دیکھئے کہ یہ ساری کی ساری ضائر مذکر چلی آ رہی ہیں۔اس کے بعد کہا:

﴿ فَأَيْنَ تَذُهَبُوْنَ ﴿ ﴾ " ' اور پيرتم لوگ كدهر جار ہے ہو؟''

یعنی تمہاری ساری بدگمانیاں اور الزامات بے بنیاد ہیں تو پھرتم إدهراُ دهر بھٹکنے کے بجائے راہِ راست پر کیوں نہیں آ جاتے؟ بعنی اس قر آن کو کیوں نہیں مان لیتے جوتمام جہانوں کے لیے نصیحت ہے' فر مایا:

﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِّلْعَلَّمِينَ

اوراب واضح ہوگیا کہ سارابیان قر آن سے متعلق تھا اور اس مناسبت سے'' ذِ کُوُّ''لا نا بھی مناسب تھا کہ وہ مذکر لفظ کی خبر کے طور پر وار د ہوا ہے۔

ابر ہی سورۃ الانعام کی آیت تواس سے بل ارشاد فر مایا تھا:

﴿ أُولَٰذِكَ الَّذِيْنَ اتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوَّةَ ۚ فَإِنْ يَّكُفُرُ بِهَا هَوُ لَآءِ فَقَدُ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوْا بِهَا بِكَفِرِيْنَ ﴿ ﴾ قَوْمًا لَيْسُوْا بِهَا بِكَفِرِيْنَ ﴿ ﴾ ﴾

'' یہ وہ لوگ ہیں جنہیں ہم نے کتاب' تھم اور نبوت عطا کی تھی' تو اگریدلوگ (یعنی بعد میں آنے والے) اس کا انکار کریں تو (وہ جان لیس کہ) ہم نے اس چیز پر ایسے لوگ مقرر کر دیے ہیں جواس کا انکار کرنے والے نہیں ہیں۔''

اس کے بعدارشا دفر مایا:

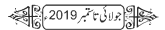
﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرَى لِلْعَلَّمِيْنَ ۞

اب ملاحظہ ہو کہ یہاں' مُعُوّ'' کہہ کران تینوں چیزوں کی طرف اشارہ ہے' یعنی کتاب' فیصلہ کرنے کی طاقت اور کارنبوت' اوران مجموعی چیزوں کی طرف لفظ' نجر کوری '' کہہ کراشارہ کردیا گیا جو بالکل مناسب تھا۔ یعنی جہاں صرف قر آن کا ذکر تھا تو اس کے لیے لفظ مذکر (ذِنحُوْ) لانا ضروری تھا' اور جہاں مذکر اور مؤنث کے الفاظ کا مجموعہ تھا (کتاب' تھم' نبوت) تو وہاں ایک مؤنث لفظ (ذِنحُوری) کا لایا جانا بالکل مناسب تھا۔ واللہ اعلم!

#### (۱۰۸) آیت:۹۲

﴿ وَالَّذِيْنَ يُوْمِنُوْنَ بِالْأَحِرَةِ يُوْمِنُوْنَ بِهِ وَهُمْ عَلَى صَلاَ تِهِمْ يُحَافِظُوْنَ ﴿ ﴾ ''اور جولوگ آخرت پرايمان رکھتے ہيں وہ اس (قرآن) پر بھی ايمان رکھتے ہيں اور اپنی نمازوں کی بابندی کرتے ہیں۔''

اورسورة المعارج ميں ارشا دفر مايا:





﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَا تِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴿ ﴾''اوروه لوگ كهجوا پنی نماز کی محافظت كرتے ہیں۔'' اورسورة المؤمنون میں ارشاد فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ ﴿ "اوروه جوا بِي نمازول كي پوري محافظت كرتے ہيں۔"

پہلی دونوں آیات میں''صَلاتِهِم'' مفرد کی شکل میں آیا ہے' اورسورۃ المؤمنون کی آیت میں جمہور کی قراءت''صَلَوٰتِهِم'' جمع کے صیغے کے ساتھ ہے' سوائے شیخین (حمزہ اور کسائی) کہانہوں نے اسے مفرد ہی پڑھا ہے تواس کی کیاوجہ ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے' واللہ اعلم' کہ سورۃ المؤمنون کی مذکورہ آیت سے پہلے اہل ایمان کے شاندار اوصاف بیان ہوئے ہیں اور بعد میں ان کی شاندار جزاء کا بیان ہوا ہے۔

پہلے بیان ہوا کہ وہ فوز وفلاح پانے والے ہیں' نمازوں میں عاجزی اختیار کرتے ہیں' بے ہودہ باتوں سے پہلے بیان ہوا کہ وہ فوز وفلاح پانے والے ہیں' نمازوں میں عاجزی اختیار کرتے ہیں' جب کہ سورۃ المعارج میں اس کے بالکل برابر سرابراوصاف بیان نہیں ہوئے اور سورۃ الانعام میں تو صرف ایمان ہی کا تذکرہ ہوا۔ اور جزاء کے بارے میں سورۃ المؤمنون میں ان کے وارث ہونے کا ذکر ہے اور وہ بھی جنت الفردوس کا اور پھراس میں ہمیشہ رہنے کا۔ جبکہ سورۃ المعارج میں صرف اتنا ارشاد ہوا:

﴿ أُولَٰ لِلَّكَ فِي جَنَّتٍ مُّكُومُونَ ﴿ ﴾ ` ` وه جنتوں میں ہوں گے معزز اور مکرم \_ ' '

اورسورۃ الانعام میں تو سرے سے جزاء کا ذکر ہی نہیں ہے۔

تو بیروہ مناسبت ہے کہ جس کی بنا پر سورۃ المؤمنون میں''صلوٰت''صیغہ جمع کے ساتھ اور باقی دوآیات میں''صَلَاۃ''صیغہ مفرد کے ساتھ لایا گیا۔واللہ اعلم!

#### (۱۰۹) آیت ۹۳:

﴿ وَلَقَدُ جِنْتُمُونَا فُرَادِي كَمَا خَلَقُناكُمُ أَوَّلَ مَرَّقِ ﴾

''اورتم ہمارے پاس تنہا آئے ہوجیہ ہم نے تمہیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا۔''

اورسورة الكهف ميں ارشا دفر مایا:

﴿ لَقَدُ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقُناكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (آيت ٢٨)

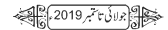
''اورتم ہمارے پاس ایسے آئے ہوجیہے ہم نے مہمیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا۔''

دونوں آیات کامضمون ایک جسیائے کیکن سورۃ الانعام کی آیت میں 'فکر ادای '' کا اضافہ ہے تواس کا کیا سبب ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے واللہ اعلم' کہ سورۃ الانعام کی آیت کے بعد کہا گیا:

﴿ وَتَرَكْتُمْ مَّا خَوَّلُنكُمْ وَرَآءَ ظُهُوْرِكُمْ اللَّهِ

''اور جو کچھ ہم نے تہمیں دیا تھاتم اسے اُسے پیچھے ہی جھوڑ آئے ہو۔''





حكمت قرآن

یعنی ہم نے تہ ہمیں جود نیوی سامان عطا کیا تھا اس نے تہ ہیں تمہاری آخرت سے غافل کر دیا۔اس کے بعدار شاد فرمایا:

﴿ وَمَا نَوْى مَعَكُمْ شُفَعَآءَ كُمُ الَّذِيْنَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيْكُمْ شُرَكُوءُ اللَّهِ اللَّهِ مِن ا

''اور ہم تمہارے ساتھ تمہارے وہ سفارثی نہیں دیکھتے جن کے بارے میں تم پیگان رکھتے تھے کہ وہ تن رہے ہوئے شاہدے''

تمہارے ساتھ شریک ہیں۔'

یعنی تم بالکل اسلیم اسلیم آئے ہوئنہ تمہارے ساتھ تمہارے سفارشی ہیں اور نہ ہی تمہارے معبود جن کوتم پکارا کرتے سے اس کے بیہاں' فُورَاد ای''کا لفظ لا ناانتہائی مناسب تھا۔ جبکہ سورۃ الکہف کی آیت میں اس آیت سے قبل فرمایا گیا:

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْحِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً " وَّحَشَرُ نَهُمُ فَلَمْ نُعَادِرُمِنْهُمُ اَحَدًا ﴿ وَيَوْمَ نَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّلَهُ اللَّهُ اللّ

ان میں ہے ایک کوبھی نہ چھوڑیں گے۔''

پھرارشادفر مایا:

﴿ وَعُرِ ضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًّا لَقَدُ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ ١٠

''اورو و اپنے ربّ کے سامنے صف بستہ پیش کیے گئے ۔تم ہمارے پاس ایسے آئے ہو جیسے ہم نے تہہیں مہلی مرتبہ پیدا کیا تھا۔''

یعنی کوئی تمہار ہے ساتھ نہ تھا' لیکن یہاں ان معبودوں اور سفار شیوں کا ذکر نہیں ہے جن کی طرف سورۃ الانعام کی آیت میں اشارہ کیا گیا تھا۔ اس لیے یہاں لفظ' 'فُورَادٰی'' کالا نامناسب نہ تھا۔ واللہ اعلم!

#### (۱۱۰) آیت ۹۷:

﴿ قُدُ فَصَّلْنَا الْأَيْتِ لِقَوْمٍ يَتَعْلَمُونَ ۞

''اورہم نے نشانیاں کھول کھول کربیان کر دی ہیں ان لوگوں کے لیے جوعلم رکھتے ہیں۔''

اور پھراگلی آیت میں ارشادفر مایا:

﴿قَدُ فَصَّلْنَا الْأَيْتِ لِقَوْمِ يَّفُقَهُوْنَ ۞

''اورہم نے نشانیاں کھول کھول کربیان کر دی ہیں ان لوگوں کے لیے جو بمجھ رکھتے ہیں۔''

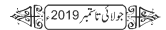
اوراس ہے آگلی آیت میں ارشادفر مایا:

﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكُمْ لَأَيْتٍ لِّقَوْمٍ يُّؤْمِنُونَ ﴿

''اور بے شک اس میں نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جوایمان رکھتے ہیں۔''

اب قدرتی طور پریسوال پیدا ہوتا ہے کہ ان نتیوں آیات میں'' قوم'' کے ساتھ تین الگ الگ وصف کیوں بیان

ہوئے ہیں؟





جوا بأعرض ہے کہ پہلی آیت کے شروع میں فرمایا: ﴿ وَهُوَ الَّذِی جَعَلَ لَکُمُ النَّجُوْمَ لِتَهُتَدُوْا بِهَا فِی ظُلُمٰتِ الْبُرِّ وَالْبَحْرِ ۖ ﴾ ''اور وہی (اللہ) ہے جس نے تہارے لیے ستارے بنائے تا کہتم خشکی اور سمندر میں ان سے رہنمائی حاصل کرسکو''

یہاں چندا کی چیزوں کا تذکرہ ہے کہ جن کا جاننا اللہ کی وحدانیت پر دلیل کی حیثیت رکھتا ہے اور یہ جان بیجان علم اور عقل سے وابستہ ہے اور علم بھی وہ جوصدیوں سے نقل ہوتا چلا آر ہا ہے 'اور بیعلم صرف سوچ و بیچار کا نتیجہ نہیں ہے بلکہ اس کا تعلق علم ومعرفت سے ہے' بیعلم انتہائی وسعت رکھتا ہے۔

اس بات کاعلم که آسان میں ستارے بھی ہیں اور کوا کب بھی وہ بھی جو ثابت ہیں اور وہ بھی جواپنے اپنے برجوں میں منتقل ہوتے رہتے ہیں۔ ان میں سے پانچ ایسے ہیں جو چھپ جاتے ہیں اور سورج اور چاند کے ساتھ دونوں کی رفتار کے مطابق حرکت کرتے رہتے ہیں۔ ان میں چاند بھی ہے جواٹھائیس راتوں میں اپنا دور مکمل کرتا ہے۔ یہ اپنے فلک ہے اور اس کے مقابلے میں زحل (Saturn) ہے جو چھتیں سالوں میں ایک دور مکمل کرتا ہے۔ یہ اپنے البنے فلک میں مغرب سے مشرق کی طرف سفر کرتے ہیں 'جبکہ فلک اعظم ان سب کے ساتھ مشرق سے مغرب کی طرف حرکت پذیر ہے' اور یہ سب اللہ کی بنائی ہوئی تقدیم (اندازہ) ہے:

﴿ ذَٰلِكَ تَقُدِيْرُ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ﴿ ﴿ يَسَ

'' بیاندازه ہے(اللہ کا)جو غلبے والا ہے' جانبے والا ہے۔''

اور پھرستاروں کی میر حرکت بحرو بر میں سفر کرنے والوں کے لیے رہنمائی کا سبب بنتی ہے۔ اور میساراعلم حساب و کتاب پر شخصر ہے۔ کا ئنات کی اس گہرائی اور وسعت کاعلم کا ئنات کے بنانے والے کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ لیعنی خلاصهٔ کلام میہ ہوا کہ آسان کی میدنشانیاں علم اور گہری نظر سے تعلق رکھتی ہیں' اس لیے مناسب ہوا کہ آست کا اختتام' لِقَوْمٍ یَقْعَلُمُوْنَ ''پر ہو۔

یہاں ایک بات اور بھی کہی گئی ہے کہ اس آیت سے قبل دوآیوں میں اللہ تعالیٰ کے وہ اوصاف بیان ہوئے ہیں جن کاعلم اللہ کی معرفت کی طرف لے جاتا ہے اور جبکہ اللہ کا معلوم کیا جانا تمام معلومات میں اشرف ترین ہے تو پھراسے جاننے والوں کو بھی اشرف ترین لقب یعنی علم سے موصوف کیا جانا ہی مناسب تھا۔ ان آیات کی ابتدایوں ہوتی ہے:



وصف میں بھی ''علم'' کا ذکر تو ہے لیکن فقداور عقل کا نہیں ۔اور یوں یہ بات واضح ہوگئ کہ جب'' علم'' تمام معلومات میں اشرف ترین ہے تو ان لوگوں کے لیے بھی اشرف ترین لقب اختیار کیا گیا جو آفاقی نشانیوں پر غور وفکر کر کے اللہ کی معرفت تک پہنچتے ہیں۔ ہمار نے زدیک بیتو جیہہ بھی بہت خوب ہے اور اس کی مناسبت بھی بالکل واضح ہے۔

ابر ہی اگلی آیت جس کا اختتام 'لِقَوْمٍ یَّفُقَهُوْنَ '' پر ہوتا ہے تو فقہ فہم اور تد بَر کا نام ہے۔اس آیت کی ابتدامیں ارشاد فرمایا:

﴿ وَهُو الَّذِیْ اَنْشَا کُمْ مِّنْ نَفْسِ وَّاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرَّ وَّمُسْتَوْ دَعٌ ۖ ﴾ ''اوروہی (اللہ) ہے جس نے تہمہیں ایک نفس سے پیدا کیا اور پھر (اس کے لیے) ایک جائے استقر ار بنائی اور پھروہ حکمہ جہاں اسے بطورامانت رکھاجائے گا۔''

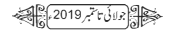
اب ان تین جملوں میں انسان کی زندگی کا خلاصہ بیان ہو گیا' انسان کا پیدا کیا جانا' صلب مرد سے رحم عورت تک اس کے مادہ تخلیق کاسفر' اس کے اعضاء کا باہمی متناسب ہونا اور ایک دوسر سے کے ساتھ مر بوط ہونا' ہر عضو کا اپنے کا م کوادا کرنا اور ایک دوسر سے کامتاج ہونا' کچراس کی خور اک کا پیدا کیا جانا' کن کن مرحلوں سے گزر کروہ یک پکے لکا کرانسان کے بدن تک پہنچتی ہے اور اس کے رگ وریشہ کا جزوبنتی ہے' اور بیسارا کا م انتہائی آسانی کے ساتھ ہوتا چلا جاتا ہے۔ بیوہ علم ہے جوا پنی تمام تر جزئیات اور تفصیلات کے ساتھ انسان کو صرف و کھنے اور سننے ساتھ ہوتا چلا جاتا ہے۔ بیوہ علم ہے جوا پنی تمام تر جزئیات اور تفصیلات کے ساتھ انسان کو رفکر جونظر خاقب اور درست سمجھ ہو جو ہر مشتمل ہو۔ اور اس کی طرف سورۃ الذّار بات میں اشارہ ہے:

﴿ وَ فِيْ اَنْفُسِكُمْ ۚ اَفَلَا تُبْصِرُوْنَ ﴿ ﴾ ' اوركياا پنى ذات كے بارے ميں تم نہيں ديكھتے ہو؟'' ابر ہى تئيرى آيت جس كا اختتام ' لِقَوْمٍ تَيْوُمِنُوْن' پر ہوتا ہے تو ملاحظہ ہو كہاں كے شروع ميں آسان سے يانى برسانے اوراس سے نباتات أگانے كا تذكرہ ہے:

﴿ وَهُوَ الَّذِنِى اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً ۚ فَاَخُرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَاخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُنْخُرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا ۚ وَمِنَ النَّخُلِ مِنْ طَلُعِهَا قِنُوانٌ دَانِيَةٌ ۗ وَجَنَّتٍ مِّنُ اَعْنَابٍ وَّالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ.....﴾

''اوروہی (اللہ) ہے جس نے آسان سے پانی برسایا پھرہم نے اس پانی سے ہرطرح کی نباتات کو نکالا' اس سے سرسبزشافیس نکالیس جن سے ہم دانے نکالتے ہیں تہ بہ تداور پھر تھجوروں کے شگوفوں سے سچھے پیدا کرتے ہیں جو (پھلوں کی وجہ سے) جھکے ہوئے ہوتے ہیں اور پھرہم نے باغات پیدا کیے انگور'زیتون اور انار کے .....''

ان تمام باتوں سے قیامت کے دن اٹھائے جانے اور دوبارہ پیدا کیے جانے پر استدلال کیا جارہا ہے' جیسا کہ سورۃ الاعراف میں ارشادفر مایا:





﴿كَذَٰلِكَ نُخُرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُوْنَ ﴿

''اوراسی طرح ہم مُردوں کو زکال کھڑا کردیں گے تا کہتم نصیحت حاصل کرسکو۔''

ان با توں کاعلم اوراسی طرح آخرت کے تمام احوال کاعلم چونکہ صرف رسولوں اوران کی تعلیمات پرایمان لانے سے حاصل ہوتا ہے اس لیے مناسب تھا کہ آخر میں کہا جاتا:

﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكُمْ لَا يَتٍ لِّقَوْمٍ يُّوْمِنُوْنَ ﴿

یعنی بینشانیاں ان لوگوں کے لیے بئیں جو قیامت کے دن اٹھائے جانے پر ایمان لاتے ہیں اور اس بات پر بھی کہ جیسے پہلے پیدا کیا تھاویسے ہی دوبارہ پیدا کیا جائے گا۔اور یوں ہر آیت کا اختیام اس کے موضوع کی مناسبت سے ہور ہاہے۔واللہ اعلم!

#### (۱۱۱) آیت۹۹:

﴿ وَالزَّيْتُوْنَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَّغَيْرَ مُتَشَابِهِ أُنْظُرُوْا اللّٰي ثَمَرِ ﴿ إِذَ ٱ أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ ﴾ ''اورزینون اورانار جوایک دوسرے سے ملتے جلتے بھی ہیں اور نہیں بھی' دیکھواس کے پھل کو جب وہ نمودار ہوتا ہے اور دیکھواس کے یکنےکو''

اور پھراسی سورت کی آیت انها میں ارشا دفر مایا:

﴿ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَّغَيْرَمُتَشَابِهٍ 'كُلُوا مِنْ ثَمَرِهٖ إِذَا ٱثْمَرَ وَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾

''اورزینون اورانار جو باہم ایک دوسرے کے مشابہ بھی ہوتے ہیں اور نہیں بھی'اس کے پھل کو کھاؤ جب وہ پھل لائیں اور جس دن پھل کا ٹو تو اس دن اس کاحق بھی ادا کرو۔''

اب يهال دوسوال كيے جاسكتے ہيں:

کیلی آیت میں دوالفاظ وار دہوئے ہیں: مُشْتَیِه (باب افتعال) اور مُتَشَابِه (باب تفاعل) اور دوسری آیت میں صرف ایک ہی صیغہ یعنی مُتَشَابِه استعال ہواہے تو اس کی کیاوجہ ہے؟

دوسراسوال بیہ ہے کہ پہلی آیت کے آخر میں تھلوں کی طرف دیکھنے اور ان کے پکنے کے بارے میں غور وفکر کی دعوت دی گئی ہے 'جب کہ دوسری آیت کے آخر میں اس کا ٹھل کھانے اور اس کا حق ادا کرنے کی طرف توجہ دلائی گئی ہے 'تو ایسا کیوں ہے' جبکہ دونوں آیات کامضمون تقریباً کیساں ہے؟

پہلے سوال کا جواب میہ ہے کہ مُشْتَبِه اور مُتَشَابِه کا مادہ ایک ہی ہے اور وہ ہے ش ب ہ اور جیسا کہ پہلے بتایا گیا دونوں کے صیغے میں اختلاف ہے۔ ایک باب افتعال (اِشْتَبَه) سے ہے اور دوسرا باب تفاعل (تَشَابَه) سے عربی میں کہا جاتا ہے: اَشْبَهُ هٰذَا هٰذَا ذَاذَا قَارَبَه وَ مَاثَلُه لِيعنى ميہ چیز دوسری چیز سے ملتی جلتی ہے۔ اس لیے ان دونوں الفاظ میں کوئی خاص جو ہری فرق نہیں ہے۔ میکہا جاسکتا ہے کہ پہلی آ بیت میں دونوں صیغوں میں سے خفیف ترین استعال ہوا ہے اور دوسری آ بیت میں تُقیل ترین جو کہ ترتیب کا نقاضا ہے۔ اس کی ایک مثال پہلے سے خفیف ترین استعال ہوا ہے اور دوسری آ بیت میں تُقیل ترین جو کہ ترتیب کا نقاضا ہے۔ اس کی ایک مثال پہلے

بھی گزر چکی ہے۔ سورۃ البقرۃ میں ارشاد ہوا: ﴿ فَمَنْ تَبِعَ هُدَایَ ﴾ اور سورہ طامیں ﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَایَ ﴾ لیعنی ابتدائی سورت میں خفیف صیغہ (تَبَعَ) لایا گیا اور بعد کی سورت طامین تقبل صیغہ (اتَّبَعَ) لایا گیا جبکہ دونوں کا ایک ہی معنی ہے' یعنی پیروی کرنا۔

دوسری بات کا جواب یہ ہے کہ پہلی آیت کے آخر میں''اُنظرُوُا'' کہہ کرغور وفکر کی دعوت دی گئی ہے اور وہ اس لیے کہ اس آیت سے ماقبل جتنی بھی آیات ہیں ان میں اللہ تعالیٰ کی کئی نعمتوں کا بیان ہوا ہے جوسب کی سب اللّہ کی وحدانیت کی طرف اشار ہ کرتی ہیں۔ ملاحظہ ہو' پہلے ارشا دفر مایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ فَلِقُ الْحَبِّ وَالنَّوٰى ﴿ آيت ٩٥)

''الله تعالیٰ بےشک دانے اور گھلیوں کو پھاڑنے والا ہے۔''

﴿ فَالِقُ الْإِصْبَاحِ ۚ وَجَعَلَ الَّيْلَ سَكَّنَّا ﴾ (آيت ٩٦)

''صبح کو(رات ئے اندھیرے سے ) بھاڑنے والا' اوراُس نے رات کو ہاعث سکون بنایا ہے۔''

﴿ وَهُوَ الَّذِيْ جَعَلَ لَكُمُ النَّجُوْمَ لِتَهُتَدُوْا بِهَا فِي ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ۗ (ترجمهاو پرملاحظهو)

اور پھرارشاد ہوا:

﴿ وَهُوَ الَّذِيْ أَنْشَاكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَّاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَّمُسْتَوْدَعٌ ﴿ ﴿ رَجمهاو بِهِ الطهرو

اور پھر بارش'نباتات اور پھلوں کے مذکرے پر شمثل میآیت:

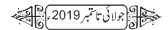
﴿ وَهُو الَّذِيْ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً ۚ فَاخُرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَٱخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا تُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا ۚ وَمِنَ النَّخُلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ ۗ وَجَنَّتٍ مِّنْ اَعْنَابٍ وَّالزَّيْتُوْنَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَّغَيْرَ مُتَشَابِهِ ۗ (ترجمهاويرطاحظهو)

تو جیبا کہ ہم نے کہا کہ یہاں غُور وفکر کرنے اور عَبرت پذیری منقصود ہے'اس لیے یہاں''اُنظُرُوْا'' کہنا ہی مناسب تھا'نہ کہ'' گُلُوْا'' یعنی کھاؤ۔

ابر ہی دوسری آیت جس کے آخر میں'' کُلُوْا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا ٱثْمَرَ'' کہدکر کھانے کی ہدایت دی گئی ہے تو یہاں مضمون بالکل بدل چکا ہے۔

آیت ۱۳۸ سے مویشیوں کا ذکر ہے اور بات کھانے پینے کی ہور ہی ہے اہلِ جاہلیت کے اوہام کا ابطال کیا جار ہاہے جواپی طرف سے بعض مویشیوں کو اور بعض کھیتیوں کو اپنے او پر حرام قر اردیتے تھے۔فر مایا: ﴿وَ قَالُوْ الْهٰذِهِ أَنْعَامٌ وَ حَرْثٌ حِجْرٌ ﴿ ﴾ ''اورانہوں نے کہا کہ بیمویشی اور یہ کھیتیاں ممنوع ہیں۔''

لیخن ان میں سے وہی ان کو کھا سکتا ہے جے ہم چاہیں۔اس کے بعد زیر بحث آیت ہے جس کی ابتدا میں ارشاد فر مایا: ﴿ وَهُوَ الَّذِيْ اَنْشَا جَنْتٍ مَّعْرُ وُشَاتٍ وَّغَيْرَ مَعْرُ وُشَاتٍ وَّالنَّخُلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا ٱكُلُهُ وَالزَّيْتُوْنَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهًا وَّغَيْرَ مُتَشَابِهٍ ﴿ كُلُوْا مِنْ ثَمَرِ مِ إِذَا اَثْمَرَ وَاتُوْا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾ (آیت ۱۲۱)





''اور وہی ہے جس نے باغات پیدا کیے'ان میں وہ بھی ہیں جو چھتر یوں پر چڑ ھائے جاتے ہیں اور وہ بھی جو چھتر یوں پر نہیں چڑ ھائے جاتے 'اور تھجور کے درخت اور کھیتیاں جن کے طرح طرح کے ذائقے ہوتے ہیں اور زیتون اور انار جو باہم ایک دوسرے کے مشابہ بھی ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کے مشابہ بھی ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کے مشابہ بیں بھی ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کے مشابہ بھی ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کے مشابہ بھی ہوتے دان کے پھل کھاؤ جب وہ درخت پھل دیں'اور ان میں جو حق واجب ہے وہ اس کے کا شخ کے دن دیا کرو۔''

اوراس ہے اگلی آیت میں مویشیوں کا ذکر کیا اور فرمایا:

﴿ كُلُوْا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ ''اورجو كِحهالله ني تهمين ديا ہے اس ميں ہے كھاؤ'

اوراس کے بعد پہلے مشرکین کے اپنے مَن گھڑت حلال وحرام کا ذکر ہے جس کے جواب میں بیآیت نازل ہوئی: ﴿ قُلْ لَا اَجِدُ فِيْ مَاۤ اُوْجِىَ اِلَى ٓ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَنْطُعَمُهُ ۚ اِلَّاۤ اَنْ يَتَكُونَ مَيْتَةً اَوْ دَمًا مَّسْفُهُ حًا .....﴾ (آیت ۱۳۵)

'' کہد دیجیے کہ جو وحی مجھ پر نازل ہوئی ہے اس میں مجھے کسی کھانے والے پر کوئی چیز حرام نہیں دکھائی دی سوائے یہ کہ وہ مر دار ہو یا بہتا ہوا خون ہو.....''

اوراس کے بعد یہ بتایا کہ بنی اسرائیل پرکن چیز ول کوحرام قرار دیا گیا، جس کی ابتدااس آیت ہے ہوتی ہے: ﴿ وَعَلَى الَّذِیْنَ هَادُوْا حَرَّمْنَا کُلَّ ذِیْ ظُفُو ﷺ (آیت ۱۳۲)

''اوریہودیرہم نےتمام ناخن والے جانورحرام قراُردے دیے تھے۔''

اوران تمام آیات میں صرف وہ احکامات بیان ہوئے جو کھانے پینے سے متعلق تھے' صرف ایک تھم ان کے علاوہ تھاجس کی طرف اس آیت سے اشارہ کہا گیا:

﴿ وَاتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَاده ﴾ (آيت ١٦١)

اب بات بالکل واضح ہوگئ کدان آیات میں ذکر ہے تو کھانے پینے کا'ان میں کیا حلال ہے اور کیا حرام ہے' تواس کے آخر میں یہی مناسب تھا کہ حلال کھانے کا حکم دیا جائے اور پہلی آیات میں کہ جس کا ہم تفصیلی بیان کر چکے ہیں' غور وفکر کا حکم دیا جائے' اور یوں ہر آیت کا اختیام بالکل مناسب الفاظ کے ساتھ ہوا ہے۔واللہ اعلم!

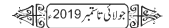
#### (۱۱۲) آیت۱۰۲:

﴿ذَٰلِكُمُ اللّٰهُ رَبُّكُمْ ۚ لَاۤ اِللّٰهَ اِلَّا هُوَ ۖ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاغْبُدُوْهُ ۚ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَّكِيْلٌ؈﴾

''اور یہ ہےاللہ' تمہارار ب'اس کے سوااور کوئی معبود نہیں۔ وہی ہر چیز کا خالق ہے' تو پھراُسی کی عبادت کرو' اور وہ ہر چیز کا کارساز ہے۔''

اورسورة المؤمن ميں ارشا دفر مايا:

﴿ ذٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ۗ لَاۤ إِلٰهَ اِلاَّ هُوَ ۚ فَٱنَّى تُوْفَكُونَ ۞





''اور بیہ ہے اللہ' تمہارارب' جو ہر چیز کا خالق ہے' اوراس کے سوااور کوئی معبود نہیں' تو پھرتم کہاں بہکے بہکے جارہے ہو!''

اب یہاں سوال کرنے والا سوال کرسکتا ہے کہ دونوں آیتیں ایک جیسی ہیں کیکن ایک میں پہلے ﴿ لَاۤ ۚ اِللّٰهُ هُوّ ﴾ ہےاور پھر ﴿ خَالِقُ کُلِّ شَنی ءِ ﴾ ۔ اور دوسری آیت میں اس کا اُلٹ ہے تواس کی کیا وجہ ہے؟
اس کا جواب ہیہ ہے کہ سورۃ الانعام کی ندکورہ آیت ہے قبل مشرکین کے شرک کا بیان ہوا فرمایا:
﴿ وَجَعَلُو اللّٰهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَ حَلَقَهُمْ وَ حَرَقُو اللّٰهَ بَنِینَ وَبَلْتٍ ، بِعَیْرِ عِلْمٍ ﴾ (آیت ۱۰۰)

''اورانہوں نے اللّٰہ کے لیے جِنَّوں کوشریک طہرایا حالانکہ انہیں تو اللّٰہ بی نے پیدا کیا ہے اور پھرانہوں نے بینے اور پھرانہوں نے بینے کہی سندے اس کے لیے بیٹے اور پٹریا منسوب کر دیں ۔''

اوراس ہے اگلی آیت میں ارشا دفر مایا:

﴿ أَنَّى يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ وَّلَمْ تَكُنْ لَّهُ صَاحِبَةً ﴾ (آيت ا٠١)

''اس کے ہاں اولا دکیسے ہوسکتی ہے جب کداس کی کوئی بیوی ندتھی۔''

اب ملاحظہ ہو کہ ان جھوٹے دعووں کے بعد کیا بیہ مناسب نہ تھا کہ پہلے اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کونمایاں کیا جاتا اور پھر کہا جاتا کہ جو پچھاُس کے سواہے اُس کا خالق صرف اُسی کی ذات ہے۔ چنانچہ یہاں ﴿ لَاۤ اِللّٰهَ اِللّٰ ھُو﴾ کا پہلے ذکر ہوااوراس کے بعد کہا: ﴿ خَالِقُ مُحُلِّ شَمْءِ ﴾۔

ابربی سورة الغافر (المؤمن) کی آیت تواس مے بل ایک بڑی نشانی کے پیدا کرنے کا ذکر ہے: ﴿ لَكَ حَلْقُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ٱلْحَبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ (آیت ۵۷)

" بے شک آ سانوں اور زمین کا پیدا کرنا انسانوں کے پیدا کرنے سے بڑا کام ہے۔"

اور پھرایک اورنشانی کاذکر کیا:

﴿ ٱللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ (آيت ١١)

''اوراللہ ہی ہےجس نے رات کو بنایا تا کہتم اس میں سکون حاصل کر واور دن کود کیصنے کے قابل بنایا۔''

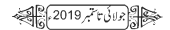
اب جبکہ یہاں پہلے ایک عظیم ترین مخلوق کا ذکر ہے' اوروہ باتیں یہاں بیان نہیں ہوئیں جوسورۃ الانعام کی آیت ہے قبل بیان ہوئی تصین' تو مناسب تھا کہ کہا جاتا: ﴿ خَالِقُ کُلِ شَنیء ﴾ اوراس کے بعداللہ کی وحدانیت کی بات کی جاتی ۔ یعنی ہرآیت اپنے موقع محل کے لحاظ ہے بالکل مناسب جگہر کھتی ہے' اورا گراس کا الٹ کیا جاتا تو قطعاً مناسب نہ ہوتا۔ واللہ سجانہ اعلم!

#### (۱۱۳) آیت۱۱۱:

﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُوْنَ ﴿

''اوراگر تیرارب چا ہتا تو بیدنہ کرتے' تو پھرانہیں چھوڑ دواور جو کچھ چھوٹ بیہ باندھتے ہیں۔''

اوراس کے بعد آیت سے امیں ارشا دفر مایا:





﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُو ۗ هُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ۞

''اورا گراللہ چاہتا تو بیلوگ بیکام نہ کرتے' تو پھرانہیں اوران کی افتر اپر دازیوں کوچھوڑ دیں۔'' اس کا جواب بیے ہے کہ پہلی آیت سے قبل ارشاد ہوا:

﴿ وَلَوْ اَنَّنَا نَزَّلْنَا الِيهِمُ الْمَلْفِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَّا كَانُوُا لِيُوْمِنُوْا اِلَّا اَنُ اللَّهُ ﴾ (آيتاا)

''اورا گرہم ان پر فرشتوں کو بھی اتار دیتے اور مردے ان سے باتیں کرنے لگتے اور ہر چیز کو ہم ان کے روبر وجع کردیتے تب بھی وہ ایمان ندلاتے الایہ کہ اللہ چاہتا۔''

اب ملاحظہ ہو کہ اس آیت میں ایک ازلی تقدیر کا ذکر ہے' کہ چاہے بیسب کچھ بھی ہوجاتا وہ ایمان لانے والے نہ سے والے نہ سے بعنی کوئی نصیحت ان کے کام آنے والی نہ تھی۔ اس اسلوب بیان میں ڈراوا ہے' دھمکی ہے' جس سے ایک قتم کا خوف لاحق ہوتا ہے تو مناسب تھا کہ نبی گائٹیڈ کو اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا ذکر کر کے ایک گونہ کسلی پہنچائی جاتی 'اس لیے کہا: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾

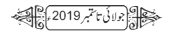
اور نبی تُنَافِیْنِ کی تسلی اُمت کی تسلی کاموجب بنتی ہے 'لیکن دوسری آیت ہے قبل ایسا کوئی مضمون بیان نہیں ہوا بلکہ مشرکین کے ایک گھناؤ نے فعل کا بیان ہوا تھا۔ فر مایا:

﴿ وَكَذَٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيْرٍ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ قَتْلَ اَوْلَادِهِمْ شُرَكَآ وَهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهُمْ دِيْنَهُمْ ﴾ (آيت ١٣٧)

''اوراس طرح ان کے شریک معبودوں نے ان مشرکین کے سامنے اپنی اولا دکوقل کرنے کافعل بڑا خوشنما بنا کر پیش کیا ہے تا کہ وہ انہیں ہر باد کر دیں اوران کے دین کوان پرمشتبہ بنادیں۔''

یہاں کسی تقدیراز لی کا بیان نہیں' کہ جس کی بنا پرتمام اُمیدین ختم ہوکررہ جائیں' جیسا کہ بچھلی آیت میں تھا' اس لیے یہاں ذات ِ الٰہی کا اسم اعظم (اللّٰه) لا نامناسب تھا بغیر کسی اضافت کے' اورا گر دونوں آیات میں اس کا الٹ ہوتا تو وہ مناسب نہ تھا۔ واللہ سجانہ اعلم! ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴾

خلافت کی حقیقت، تاریخی پس منظر، عہد حاضر میں اس کا ڈھانچ اوراس کے قیام کے نبوی طریق پر شتمل خلافت کی حقیقت اور عصر حاضر میں اس کا نظام دار تھے اس کے اللہ اس کا نظام دار تھے اللہ اس کا نظام دار تھے اللہ اس کا نظام دار تھے اللہ کے دار تھے تا میں 200روپے اشاعت عام 120روپے





# ترجمه قرآن مجيد

مع صرفی و نحوی تشریح

افادات: حافظ احمد بإرمرحوم ترتيب وتدوين: لطف الرحمٰن خان

سورة التوبة

## آیات ۳۰ تا ۲۷

وَقَالَتِ الْيَهُوْدُ عُزَيْرُ إِبِّنُ اللهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْمَسِيْحُ ابْنُ اللهِ ﴿ ذٰلِكَ قَوُلُهُمْ بِأَفُواهِهِمْ عَنَاكُمُ اللهُ ﴾ الله يَوْفَكُوْنَ وَوْلَ النّذِيْنَ كَفُرُوا مِنْ قَبُلُ ﴿ فَتَلَهُمُ اللهُ ﴾ الله يَوْفَكُوْنَ وَاللهَا قَوْلَهُمْ اللهُ ﴾ الله يَوْفَكُوْنَ وَوْلَ اللّهِ وَالْسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمْ وَمَا أَمِرُوْ اللّهِ بِأَفُواهِهِمْ وَيَأْنِ اللهُ اللهُ

<u>ض ه ی</u>

ضَهِيَتُ تَضْهِلَى (ف) ضَهِّى :زين كا بنجر مونا

ضَاهلي (مفاعله) مُضَاهَاةً : كسي كمشابه بونا ـ زير مطالعه آيت ٣٠

#### <u>كنز</u>

كَنَزَ يَكْنِزُ (ض) كُنْزًا : كُونَى چيز جمع كر كے محفوظ كرنا و خيره كرنا ـ زير مطالعه آيت ٣٨

كُنُزٌ فَى كُنُوْزٍ (اسم ذات) : فرنيره خزانه - ﴿ لَوْ لَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ كُنُزٌ ﴾ (هو د: ٢١)' كيون نهيس اتارا گياانٌ پركوئي خزانه ' ﴿ وَاتَيْنَهُ مِنَ الْكُنُوزِ ﴾ (القصص: ٧٦) ''اور بم نے دياس كونزانوں ميں ہے۔''

#### <u>ك و ى</u>

کولی یکی کی (ض) کیّا: او ہے وغیرہ سے کسی کو داغنا۔ زیر مطالعہ آیت ۳۵

#### <u>ج ب ھ</u>

جَبَهَ يَجْبَهُ (ف) جَبْهًا : بيشاني رِمارنا۔

جَبْهَةٌ ج جِبَاهٌ : ببيثاني ـ زيرمطالعه آيت ٣٥

#### <u>ن س ء</u>

\_\_\_\_\_ نَسَأَ يَنْسَأُ (ف) نَسْئًا :(١) چويا بيكو ہا نكنا\_(٢) دود هيس ياني ملانا\_

نَسِنَیٌ؛ ملاوٹ یا گر بڑکرنے کا عمل عرب میں محتر م مہینوں کوآ کے بیچھے کرنے کا رواح۔زیر مطالعہ آیت ۳۷ مِنْسَاۃٌ (اسم الآلہ): چرواہے کا ڈیڈا' لاٹھی۔ ﴿ مَا دَلَّهُمْ عَلَی مَوْتِهِ اِلاَّ دَ آبَّةُ الْاَرْضِ تَا کُلُ مِنْسَاتَهُ ﴾ (سبا: ۱٤)''ان کو (یعنی جنوں کو) خبر دارنہیں کیاات کی موت پر مگر دیمک نے جوکھاتی تھی ان کی لاٹھی کو۔''

#### وطء

وَطِئَى يَطُأُ (س) وَطُنًا: کسی چیز کو پیر کے پنچے روندنا' پامال کرنا۔ ﴿وَاَوْرَنَکُمْ اَرْضَهُمْ وَدِیارَهُمْ وَاَمُوْ اللّهُمْ وَاَرْضًا لَّمْ تَطَنُوْهَا ﴿﴾ (الاحزاب:٢٧) ''اوراس نے وارث بنایاتم لوگوں کوان کی زمین کا اوران کے گھروں کا اوران کے مالوں کا اورا کیے ایس زمین کا جس کوتم نے قدموں سے نہیں روندا۔''

مَوْطِأْ (اسم الظرف) : روندنے کی جگہ۔ ﴿ **وَلَا يَطَنُوْنَ مَوْطِئاً ﴾** (التوبة: ۲۰)' اور وہ نہيں روندتے کسی روندنے کی جگہو۔''

مُوَّاطَأً (مفاعله) مُوَّاطَنَةً : موافقت پيداكرنا 'اشعار كاوزن برابركرنا ـ زيرمطالعه آيت ٣٤

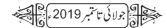
قوكىب: (آيت ٣٠) ' يُضَاهِنُونَ ' ' كاماده ' ضهى ' بهداس سے باب مفاعله كامضارع ' يُضَاهُونَ ' بنتا ہے ' ليكن جمارى قراءت ميں ' يُضَاهِنُونَ ' ' پڑھا جاتا ہے۔ اس كا ہمزہ اصلی نہيں ہے۔ (آيت ٣٥ ـ ٣٥) ' ' لاَ يُنْفِقُونَهَا، يُحْمِلَى عَلَيْهَا ' اور ' فَتْكُولى بِهَا ' ميں ' ها' ' كي ضميرين ' الذَّهَبَ ' اور ' ٱلْفِضَةَ " كے ليے



ہیں۔'' ذکھب'' کالفظ مذکر ومؤنث دونوں طرح استعال ہوتا ہے۔'' یُصحْملی'' با ب افعال کا مضارع مجہول ہے' ثلاثی مجر د کانہیں ہوسکتا' کیونکہ وہاں پر یفعل لازم ہے۔

#### ترجمه:

وَ قَالَتِ : اور كها الْيَهُودُ : يهود نے كه ابْنُ اللّٰهِ: الله كيلي بين عُزِيْوُ :عُزِيرٌ النَّصْوَى : نصاريٰ نے كه وَ قَالَت : اور كها ابْنُ اللّٰهِ: اللّٰهِ عَلَيْهِ بِينَ الْمَسِيْحُ : سِيٌّ قَوْلُهُمْ :ان كى بات ذٰلِكَ : يه يُضَاهِنُونَ :مشابهت كرتے ہيں باًفُو اهِهم :ان كمونهول سے قَوْلَ الَّذِيْنَ :ان لوگوں کی بات سے کَفَرُوْا : كفركيا جنہوں نے مِنْ قَبْلُ : اس سے بہلے فَتَلَهُمُ : بلاك كران كو آنی : کہاں ہے اللهُ : الله إِتَّكُونُ وَآ: انهول نے بنایا يُوْفُكُونَ : يه كِيمِرے جاتے ہیں وَرُهْبَانَهُمْ : اورايين درويشوں كو أُحْبَارَهُمْ : اینے علماءکو مِّنُ دُوْنِ اللَّهِ : الله كَعلاوه ارْباباً: بهت سےرب وَالْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَهَ: اورَتَ ابْنَ مِرْيَهَ اورَتَ ابْنَ مَرْيَهَ الْمِرُوَّةِ ا : اوران كوتم نهين ديا كيا لِيَعْبُدُوْا : كەوە بندگى كريں إلاً :سوائے اس کے لآيلة : كوئى النهيس ب إلها وَّاحِدًا :واحداله كي ھُوَ :اس کے الله :سوائے سُبْ لِحَنَّهُ: يَا كَيْرُ كَاسَ كَى ہے عَمَّا: اس ہے جو يُرِيْدُوْنَ : وه اراده كرتے ہیں يْشُرِكُوْنَ : ييشرك كرتے بيں يُّطُفِئُوا : بجمادين نُورَ اللّهِ : الله كنوركو بِأَفُواهِهِمْ : ايخ مونهول سے وَیَابِی : اورا نکارکرتاہے يَّتِيمَّ : وہ پورا کر کے رہے گا إِلَّا أَنْ :مَّربيكه نُورَهُ :ايخِ نُورِكُو وَ لَوْ :اورا گرچه





الْكُفِرُونَ : كَافْرِلُوك الَّذِيْ : وه ہے جس نے رَسُوْلَهُ : اینے رسول کو وَدِیْنِ الْحَقِّ : اور حق کے دین کے ساتھ عَلَى الدِّيْنِ: ضابطهُ حيات پر وَ لَوْ : اورا گرچه الْمُشْرِكُونَ أَمْشِركُ لوگ المَنُوْ ا: ايمان لائے كَثِيْرًا: بهت سے وَالرُّهُمْبَانِ : اور درویشوں میں سے أَمْوَالَ النَّاسِ : لوكوں كے مال وَيَصُدُّونَ : اورروكتے ہیں وَ الَّذِينَ : اور جولوگ الذَّهَبَ :سونے كا وَ لَا يُنْفِقُونَ نَهَا: اوروه خرچ نہیں کرتے ان کو فَبَشِّرْهُمْ : تو آئ خُوشخبري دينان كو يَّوْمَ : جس دن عَلَيْهَا : ان كو (ليتن اموال كو) فَتُكُواى : پھرداغا جائے گا جِبَاهُهُمْ :ان كى بيشانيوں كو وَظُهُوْ رُهُمُ : اوران کی پلیٹھوں کو مَا :وه ہے جو لِلْأَنْفُسِكُمْ: اپنی جانوں کے لیے مًا :اس کوجو إِنَّ : بِشك عِنْدَ اللَّهِ : الله كياس فِی کِتْبِ اللهِ : الله کے لکھے ہوئے میں

گرهٔ : کراهیت کریں هُوَ :وه أَرْسَلَ : بجيجا بالْهُدٰى: ہدایت كے ساتھ لِيُظْهِرَهُ: تاكهوه غالب كرے اس كو كُلِّهِ: اس كِكل ير گرهٔ : کراهیت کریں يْلَايَّهُا الَّذِيْنَ : اللهُوجو إنَّ : بِشك مِّنَ الْأَحْبَارِ :علماء ميس سے لَيُ كُلُونَ : كَمات بين بِالْبَاطِلِ: باطل (طريقوں) سے عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ : الله كَل راه ي يَكْنِزُوْنَ : ذخيره كرتے ہیں وَالْفِضَّةَ : اور جإندى كا فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ : اللَّه كَاراه مين بِعَذَابٍ أَلِيْمٍ : أيك دروناك عذاب كي يُحْمِلَى : خوب كرم كيا جائے گا فِيْ نَارِ جَهَنَّمَ جَهُمْ كَي آك مِن بھا:ان سے وَجُنُو بِهُمْ : اوران کے پہلوؤں کو كَنْزُتُمْ :تم نے ذخیرہ كیا فَذُو قُوا : تو چُھو كُنْتُمْ تَكْنِزُوْنَ :تم ذخيره كرتے تھے عِدَّةَ الشَّهُورِ :مهينُوں كى كُنتى اثْناً عَشَرَ شَهْرًا: باره مهينے ب



خَلَقَ :اس نے پیدا کیا يَوْمُ : (اس دن سے)جس دن وَ ٱلْأَدُ ضَ : اورز مين كو الشَّمُواتِ : آسانوں کو أَرْبَعَةٌ : جار منها :ان میں سے حُومٌ بمحترم ہیں ذٰلِكَ: بير فَلاَ تَظْلِمُوْا : يستم ظلم مت كرو الدِّيْنُ الْقَيِّمُ: يكاضا بطرب أَنْفُسَكُمْ :ا يَي جانول ير فِيْهِنَّ :ان ميں الْمُشْرِكِيْنَ :مشركول سے و قَاتِلُوا : اور جنگ کرو كَآفَّةً : اكثماموكر کَمَا: جسے یُقَاتِلُونِکُم : وہ جنگ کرتے ہیں تم سے كَآفَّةً :اكثِّها بموكر أَنَّ اللَّهُ : كدالله وَاعْلَمُوْ آ: اور جان لو مَعَ الْمُتَقَيْنَ : تَقُوىٰ كرنے والول كے إِنَّمَا : كَيْحَمْ بِين سوائے اس كے كه ساتھ ہے زیادَةٌ : زیادتی (یعنی اضافه) ہے النَّسِنْيءُ : مهيني آ كَ يَتِي كرن كارواج فِي الْكُفُو :كفرمين يُضَلُّ : مُراه كياجا تاب الَّذِيْنَ :ان كوجنہوں نے بهِ:اسسے يُجِلُّونَهُ :وه حلال كرتے ہيں اس كو كَفَرُوْا : كَفْرَكِيا وَّيُحَرِّمُوْنَهُ : اورحرام كرتے بين اس كو عَامًا : ابك سال عَامًا : ايك سال لِّيُوَاطِئُوْا: تاكهوه برابركرين عِدَّةً مَا :اس كي كُنتي كوجو حَوَّهُ :حرام كيا اللَّهُ : الله نے فَيُحِلُّونَ : نتيجاً وه حلال كرتے ہيں حَوَّمَ :حرام كيا مًا :اس کو جسے اللَّهُ : الله ني زُيّنَ: سجايا گيا سُوْءُ أَعْمَالِهِمْ : ان كاعمال كى برائى كو لَهُمْ: ان كے ليے وَاللُّهُ : اورالله لاً يَهْدِي : مِرايت نهيس ديتا الْقَوْمَ الْكُفِرِيْنَ : كَافْرِلُوگُول كُو

نودا: حضرت عدى بن حاتم ظائن ايمان لانے سے پہلے عيسائى تھے۔ انہوں نے آيت اس كے حوالے سے رسول الله تَالَيْنِ الله عَلَى الله عَل



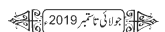
ہے؟ کیونکہ ان کا خیال تھا کہ یہود و نصاری اپنے علاء اور درویشوں کو رَبنہیں بناتے۔ جواب میں رسول اللّٰهُ مَانِیْ اِن سے بوچھا کہ کیااییانہیں ہے کہ جس کووہ لوگ حرام قرار دیتے ہیں اسے تم لوگ حرام مان لیتے ہو اور جس کووہ لوگ حلال قرار دیتے ہیں اسے حلال مان لیتے ہو؟ حضرت عدیؓ نے کہا کہ بیرتو ہم کرتے ہیں۔ آئے مَانِیْنِیْمَ نے فرمایا: یہی ان کورب بنانا ہے۔

نوط ؟: آیت ٣٨ ـ ٣٥ میں جب سونے چاندی کی فدمت اتری اور صحابہ کرام بن اللہ علی اس کا چرچا ہوا تو حضرت عمر بن اللہ کے میں پوچھ آتا ہوں۔اللہ کے رسول مَن اللہ کے اللہ تعالیٰ نے زکو قاسی لیے مقرر فرمانی ہے کہ بعد کا مال پاک ہوجائے۔میراث کا مقرر کرنا بتار ہا ہے کہ جمع کرنے میں کوئی حرج نہیں۔حضرت عمر بن اللہ عندی مارے خوشی کے تکبیریں کہنے گے۔(ابن کیٹر)

#### アハナアハニレア

نَاتُهَا الَّذِينَ أَمَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ اتَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ ا اَرَضِيْتُمْ بِالْحَيَّوةِ الدُّنْيَا مِنَ الْأَخِرَةِ ۚ فَهَا مَتَاعُ الْحَيَّوةِ الدُّنْيَا فِي الْأَخِرَةِ إلَّا قَلِيْكِ ﴿ إِلَّا تَنْفُرُوا يُعَدِّنُكُمْ عَذَانًا ٱلْمُعَالِمُ وَسُتَبَدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُو وَلُا شَعُاطُ وَاللهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴿ الْا تَنْصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللّهُ اذْ ٱخْرَجَهُ الّذِيْنَ كَفَرُوْا ثَانِيَ اثْنَيْنِ اذْ هُمَا فِي الْغَارِاذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لِا تَحُزُنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ۚ فَٱنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَكِيْهِ وَٱتِّكَهُ بِجُنُوْدٍ لَّهُ تُدَّهُ هَا ، كَعَلَى كُلِّمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَى ﴿ وَكِلْمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا ۗ وَاللَّهُ عَزِيْزٌ كَلِيْمٌ ﴿ انْفِرُوْا خِفَافًا وَيْقَالَّا وَجَاهِدُوا بِأَمُوالِكُمْ وَٱنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ طَلْمُ خَيْرٌ لَّكُمُ إِنْ كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ⊙ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَّاتَّبِعُوْكِ وَلِكِنْ يَعُدَتُ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ مُ وَسَيَحِلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا كَثَرُجْنَا مَعَكُمْ لَهُلِكُونَ ٱنْفُسُهُمْ وَاللَّهُ بِعُلَمُ النَّهُمُ لَكَن بُونَ ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنْكَ ۚ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى بَنَيْتَنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَذِبِينَ ۞ لَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ آنُ يُجَاهِدُوا بِأَمُوالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ ۗ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِالْمُتَّقِينَ⊙ إِنَّهَا سَتُأْذِنُكَ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْأَخِرِ وَارْتَأَتُ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فَيْ رَيْهِمْ تَرَّدُونِ ﴿ وَلَوْ آرَادُوا الْخُرُوجَ لَا عَتُوا لَهُ عُدَّةً وَّلَكِنْ كُرِهَ اللهُ انْبِعَا تَهُمْ فَتَبَّطَهُمْ وَقِيْلَ اقْعُدُواْ مَمَ الْقُعِدِيْنَ ۞ لَوُ خَرَجُوْا فِيكُمُرُمَّا زَادُوْكُمُ إِلَّا خَبَالًا وَّلا أَوْضَعُوْا خِلْلَكُمْ يَبْغُوْنَكُمُ الْفِتْنَةَ ۚ وَفِنْكُمْ سَمَّعُوْنَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ بِالظَّلِمِينَ ۞ لَقَدَ ابْتَنَغُوُّا الْفِتُنَةَ مِنْ قَبُلُ وَقَلَّبُوالِكَ الْأُمُوْرَ حَتَّى حَآءَ الْحَقُّ وَظَهَرَ آمُرُ الله وهم كرهون

36





غ <u>و ر</u>

غَارُ يَغُوْرُ (ن) غَوْرًا: نشيب مين اترنا 'ياني كا زمين مين جذب بهونا ـ ﴿أَوْ يُصْبِحَ مَآوُهَا غَوْرًا ﴾ (الكهف: ٤١) " يا موجائ اس كاياني زمين ميں جذب "

مَغَارَةٌ (اسم الظرف) : ينجِ أتر ني كَا جَلَه يعنى غار ـ ﴿ لَوْ يَجِدُوْنَ مَلْجَاً أَوْ مَعْرَاتٍ ﴾ (التوبة: ٥٧) ''اگروه یا کمیں کوئی پناه گاه یا کچھ غار۔''

غَازٌ (اسم ذات) :غار\_زبرمطالعه آيت ۴٠٠

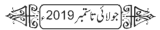
ثَبَطَ يَثْبُطُ (ن) ثَبُطًا : کسی کوکسی کام سے بازرکھنا'روک دینا۔

ثُبَّطَ (تفعیل ) تُثْبِیْطًا : بالکل یاقطعی طور پر روک دینا' ملنے نه دینا۔ زیرمطالعه آیت ۴۶

توكيب: (آيت ٣٩)' إلاَّ '' دراصل' إِنْ ''شرطيه اور لائے نفی كوملا كر لكھا گياہے۔' لا تَنْفُرُوْا' 'فعل نهي نہيں ہے۔ یہ دراصل لائے نفی کے ساتھ مضارع'' لا تنفرون ''تھا' جو''اِن'' کی شرط ہونے کی وجہ سے مجروم ہوا ہے۔ ''یعَیِّدْ اکْمُ ''جوابِ شرط ہونے کی وجہ سے مجزوم ہے۔ ''اِنْ ''شرطیہ یر عطف ہونے کی وجہ سے ''یستنبدن''مجز وم ہےاور''لا تَصُوُّوهُ''اس کا جوابِ شرط ہونے کی وجہ سے مجز وم ہے۔اس میں ضمیر مفعولی کو ''اللّٰه'' کے لیے بھی مانا جاسکتا ہے اور' قَوْمًا'' کے لیے بھی۔ ( آیت ۴۷٪ )'' وَ لَاْ اَوْضَعُوْا'' میں لائے نفی نہیں ہے۔'' لا'' میں لام تاکید ہے اورالف زائدہ ہے جویڑ ھانہیں جاتا۔ (قر آنی رسم الخط کا ایک حصہ ہے۔ )

آ: کیا

يَّا يُنَّهَا الَّذِينَ : اللَّه لُورُوجو أَمَنُوا : ايمان لاك مَا لَكُمْ جَمْهِين كيابٍ اذًا:جب لَكُمُ :تم \_ قِیْلَ : کہاجا تاہے فِيْ سَبِيْلُ اللَّهِ : الله كَل راه مين انْفِرُوْا : كَهُمْ نُكُلُو إِلَى الْأَرْضِ: زمين كى طرف اثَّاقَلْتُم : توتم بوجهل ہوتے ہو رَضِيتُهُ : تم راضي ہوئے بالْحَيْوةِ الدُّنْيَا : ونيوى زندگى ير مِنَ الْأَجِوَةِ: ٱخْرت سے (زیادہ) مَتَاعُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا: ونيوى زندگى كاسامان فَمَا: تونهيس ب فِي الْأَخِرُةِ: آخرت (كِمقابله) ميں الله :مگر اللَّا تَنْفُرُواْ : الرَّتِمُ لُوكَ نَهِينِ نَكُلُوكً قَلْبُا ﴿ : بهت تھوڑ ا عَذَابًا أَلِيْمًا : ايك در دناك عذاب يُعَذِّبُكُمْ: تُووه عذاب دے گاتم كو





قَوْمًا : كسى قوم كو وَ :اور(ليتني تو) عَلَى كُلِّ شَيْءٍ: ہر چیز پر إِلَّا تَنْصُرُونَهُ : الرَّتم مد ذنهين كروكانٌ كي اللُّهُ : الله أَخْرَجَهُ : نكالاانٌ كو كَفَرُوْا : كَفْرَكِيا اِذْ:جب فِي الْعَارِ : عَارِمِين شَے يَقُولُ : وه كهتے تھے لاَ تَحْزَنْ عَملين مت بو مَعَناً: ہارے ساتھ ہے اللهُ : الله ني عَكَيْهِ :ان پر بِجُنُودٍ : اپنے شکروں سے وَ جَعَلَ : اوراس نے بنایا كَفَرُوا : كَفْرَكِيا وَ كَلِمَةُ اللّهِ : اور الله كافر مان وَ اللَّهُ : اور الله حَكِيْمٌ : حَكمت والاہے خِفَافًا: مِلكَ بُوتِي بُوئِ وَّجَاهِدُوْا : اورجدوجهد كرو وَأَنْفُسِكُمْ : اورا بني جانوں سے ذْلِكُمْ : بي لَّكُمْ: تمهارے لیے عُدُومِ كُنتُمْ :تم لوگ

وَّ يَسْتَبُدِلُ : اوروه تبديل كرے گا غَيْرَكُمْ: تمهارےعلاوہ لَا تَضُرُّوهُ أَنَّ مُ نقصان نهيس پهنجاؤ كاس کو سَنْيَنَّا: كَيْحِ هِي وَ اللَّهُ : اورالله قَدِيْرٌ : قادر ہے فَقَدْ نَصَرَهُ : تومد دكر چا إن كي إذ :جب الَّذِيْنَ : ان لوگوں نے جنہوں نے ثَانِیَ اثْنَیْنِ : دوکا دوسرا ہوتے ہوئے هُمَا : وه دونوں اذُ :جب لِصَاحِبِهِ:اینساتھی سے إِنَّ اللَّهُ : يقييناً الله فَأَنْوَلَ : توا تاري سَكِينَتُهُ : ايني سكينت وَأَيَّدَهُ : اور تاسَير كي ان كي لَّهُ تَرَوْهَا :تم لوگوں نے نہیں دیکھاجن کو كَلِمَةَ الَّذِيْنَ : ان كى بات كوجنهوں نے الشَّفْلي: سب سے پست هِيَ الْعُلْيَا: بن سب سے بلند ہے عَزِيْزٌ : بالادست ہے . اِنْفِرُوْا :تم لوگ نگلو وَّ ثِقَالاً : اور بوجمل ہوتے ہوئے بِأُمُو الكُمْ : اين مالول سے فِيْ سَبِيْلِ اللهِ : الله كاره مين خير : بهتر ہے إنْ :اكر



لَوْ :اگر تَعْلَمُونَ : جانت ہو عَرَضًا قَرِيْبًا : كُونَى قريبي سامان كَانَ : وه ہوتا وَّسَفَرًا قَاصِدًا : اوركوئي درمياني سفر لَّا تَبَعُونُكَ : تووه ضرور پیروی كرتے آپ كی وَلٰكِنْ : اورليكن بَعُدَتْ : دور ہوا الشَّقَّةُ :مشكل سفر عَلَيْهِمُ :ان ير باللَّهِ :اللَّه وَ سَيَحْلِفُوْنَ : اور وہ لوگ قتم کھائیں گے اَسْتَطَعْنَا : بهمیں استطاعت ہوتی لَوِ :اگر مَعَكُمْ :تمهارےساتھ لَخُوَجْنَا: توجم ضرور نكلتے أَنْفُسَهُمْ : اين جانوں كو يُهْلِكُوْنَ :وه ہلاكت ميں ڈالتے ہیں يَعْلَمُ : جانتاب وَ اللَّهُ : اور الله لَكُٰذِ بُوْنَ: يقيناً جهوتْ بين إِنَّهُمْ : كه بِي شك وه لوگ اللهُ : الله نے عَفَا : درگز رکیا عَنْكَ : آپّ سے لِمَ : كيول لَهُمْ : انہیں أَذِنْتَ : آ ي في اجازت دي يَتبيَّنَ : واضح ہوجاتے حَتّٰى: يہاں تک کہ الَّذِيْنَ : و ولوگ جنہوں نے لَكَ: آبُ كے ليے صَدَقُوْ ١ : ﴿ كَهُمَا وَتَغْلَمُ : اور آ بُ جان ليت لاَ يَسْتَأْذِنْكَ :اجازتْ بين مانكت آت ي الْكُلْدِبِيْنَ : جَهُولُو لَ كُو الَّذِيْنَ : وه لوگ جو يُوْمِنُونَ : ايمان لاتے بيں وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ : اور آخرى دن پر بِاللَّهِ : الله ي يُّجَاهِدُوْا : كَهُوه جِهَاد (نه) كري آن : كم وَأَنْفُسِهِمْ : اورايني جانول سے بِأَمُو اللهِمْ: اپنے مالول سے وَاللُّهُ : اورالله عَلِيْمٌ: جاننے والا بِالْمُتَّقِيْنَ : تَقُو يُ كرنے والوں كو النَّمَا: کچھنہیں سوائے اس کے کہ ۔ یکستاُذِنْكَ :اجازت مانگتے ہیں آ پے سے الَّذِيْنَ : وه لوگ جو لاَ يُوْمِنُونَ : ايمان نہيں لاتے بِاللَّهِ : اللَّه ير وَالْيَوْمِ الْأَحِوِ :اورآ خرى دن پر وَارْتَابَتْ : اورشك ميں يرا ب



قُلُوْبُهُمْ :ان كرل فَهُمْ : تُووه يَتُوَدُّونَ : ژانوان ژول رہتے ہیں فِي رَيْبِهِمْ : اللهِ شبه ميں اَدَادُوا: وهاراده رکھتے وَ لَوْ : اوراگر الْخُرُونَ جَ : نَكُنْ كَا لَاَعَدُّوْا : توضرور تيار كرتے عُدَّةً : يجهسامان لَهُ :اس کے لیے وَّلْكِنْ : اورليكن كُرة : نايبندكيا اللَّهُ: اللَّهِ فِي انْبِعَاتُهُمْ: ان كِ الْحَيْحُ لُو وَ قِیْلَ : اوران سے کہا گیا فَتُبَطَّهُمْ: تُواس نے چیکا کے رکھ دیاان کو اقْعُدُوْا : كَهُمْ بِيَهُو مَعَ الْقَلِعِدِيْنَ : بيٹھنے والوں کے ساتھ لَوْ :اگر خَرَجُوْا : وه نُكلتے فِیْکُمْ: تم میں (یعنی تمہارے ساتھ) مَّا زَادُوْ كُمْ : تووه زياده نه كرتے تم كو خَبَالًا : بلحاظ ذہنی انتشار کے وَّ لَاْ أَوْصَعُوْا:اوروه ضروردورُّاتِ (افوامین) خِللَکُمْ :تمهارے درمیان یبغُونکُمُ : تلاش کرتے ہوئے تم میں الْفتْنَةَ : فتنه سَمْعُونَ : جاسوس ہیں وَ فِيْكُمْ : اورتم لوگوں میں وَ اللُّهُ : اور الله لَهُمْ: ان كے ليے بِالظُّلِمِيْنَ: ظالمون كو عَلِيْمٌ: جاننے والا ہے لَقَدِ ابْتَغَوُّا: بِشِكُ وه تلاش كر چكے ہیں الْفتنة : فتنه كو وَ قَلَّهُوْ ا: اورانهول نے بار بارالٹا مِنْ قَبْلُ :اس سے بہلے دمور الأمور : معاملات كو لك: آئے كے ليے حَتّٰی : یہاں تک کہ جَآءَ: آيا وَ ظَهُرَ : اورغالب ہوا الُحَقُّ : حَق أَمْرُ اللَّهِ : اللَّه كَاحَكُم وَ :اس حال میں کہ کُوهُوْنَ : کراہیت کرنے والے تھے

نوٹ: آیت ۲۶ میں ہے کہ غزوہ تبوک میں شرکت کے لیے منافقوں کا اٹھنا اللہ تعالیٰ نے پیندنہیں کیا۔اس کا مطلب میہ ہے کہ جب وہ جہاد کے جذبے سے خالی تھے اور دین کی سربلندی کے لیے جانفشانی کرنے کی ان کے اندر کوئی خواہش نہیں تھی تو بددلی کے ساتھ یا کسی شرارت کی نیت سے ان کا اٹھنا اللہ کو پیندنہ تھا' کیونکہ یہ چیز متعدد خرابیوں کا موجب ہوتی۔اگلی آیات میں اس کی وضاحت ہے۔ (تفہیم القرآن) ، کس کا شکھ



# ینیم بوتے کی وراثت کا مسکلہ ایک علمی اور فقہی جائز ہ<sup>(۳)</sup>

مقاله نگار: پروفیسرحا فظاحمہ یار ؒ

دوسراحصه

## مسكه كاجديد ببهلو

بإباول

### يسمنظر

اگر بغور تجزیه کیا جائے تو اس مسله کی مخالفت میں دوطرح کے عضر پیش پیش نظر آتے ہیں:

(۱) عوام کاوہ حصہ جورواج سے الفت اور اسلام سے روایتی وابستگی کے دومتضاد عوال کی تشکش میں گرفتار ہے؛

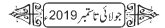
ان کا اظمینانِ قلب اس میں ہے کہ کسی طرح اسلام رواج کی تائید کر دے۔ مسکدزیر بحث کے متعلق ان لوگوں کی واحد دلیل یہی ہے کہ بیج بخرجم وشفقت کے برخلاف ہے لہذا بیاسلامی تحکم نہیں ہوسکتا۔ قطع نظر اس بات کے کہ قانونی مسائل میں محض جذبہر تم وشفقت کو کہاں تک مدارِ استدلال بنایا جاسکتا ہے؛ تعجب تو اس بات پر ہے کہ ان لوگوں کا یہی جذبہ رحم اسلامی احکام وراثت کی ہی متعدد الی صورتوں میں ، جن کی بنیا دہی مودت ورحمت پر ہے سنگد کی میں بدل جاتا ہے۔ مثلاً بوڑھی سو تبلی ماں کو باپ کی جائیدا دسے یا نو جوان بولاد بھاوج (بیوہ) کو اس کے خاوند کی جائیدا دسے متاثر ہیں۔ نیز ایسے لوگوں سے کی کے خاوند کی جائیدا دسے حصہ دینا کس قدر نا گوار بلکہ خلاف عقل اور باعثِ فسادنظر آتا ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ ایسے لوگ اپنے تحت الشّعور میں بتائی پرشفقت سے زیادہ رواج کی محبت سے متاثر ہیں۔ نیز ایسے لوگوں سے کی قتم کی علمی اوراصولی بحث واستدلال ہے معنی ہے الہذا بیط بقہ بھارے موضوعِ بحث سے خارج ہوجاتا ہے۔ (۱) دوسراگروہ جو اس مسکلہ کی علمی وفقہی طریقہ سے خالفت کر رہا ہے ان حضرات کا ہے جونہم دین کے لیے میں درسول تکا تھی خور میں تبلی کو تو ہیں۔ ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ یہ تیم یو تے کوازر و کے قرآن کریم کو ہی صل مسائل کے لیے کا فی خیال کرتے ہیں۔ ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ یہ تیم یو تے کوازر و کے قرآن کریم کو میں مسائل کے لیے کا فی خیال کرتے ہیں۔ ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ یہ تیم یو تے کوازر و کے قرآن و بیجا کی موجودگی میں مسائل کے لیے کا فی خیال کرتے ہیں۔ ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ یہ تیم یو تے کوازر و کے قرآن و بیجا کی میں مسائل کے لیے کا فی خیال کرتے ہیں۔ ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ یہ تیم یو تے کوازر و کے قرآن کر یا کیا کی میں

بھی اپنے دادا کی جائیداد سے وراثت مل سکتی ہے۔ان کے نزدیک قوانین وراثت کے بارے میں فقہاء وائمہ سے قرآن کا مطلب سمجھنے میں غلطی ہوئی' بلکہ قرآنی اصولوں کی صرتح مخالفت بھی (۱) اور پھرتمام اُمت ان کی کورانہ تقلید کا شکار ہوکررہ گئی' ورنہ اس مسئلے برتو قرآن کا فیصلہ بالکل واضح تھا۔ (۳)

اگر چہطریقِ فکر میں کسی وحدت کے نہ ہونے کے باعث اس مکتب خیال کے مختلف مفکرین کے استدلال بھی مختلف اور بعض صورتوں میں باہم دگر مخالف بھی ہیں' تاہم چونکہ ان دلائل کے ساتھ'' قر آن''ہونے کا دعویٰ موجود ہے'لہٰذاان دلائل اوران کے نتائج پر شخنڈے دل سے اور قر آن کریم ہی کے احکام کی روشنی میں غور کرنا ضروری ہے۔

بہر حال اس مسلمہ کی مخالفت کا بیسویں صدی عیسوی سے پہلے کوئی سراغ نہیں ملتا۔ جہاں تک معلوم ہوسکا ہے غالبًا برصغیر پاک و ہند میں سب سے پہلے خواجہ احمد الدین صاحب مرحوم امرتسری اورمولا ناحا فظ اسلم صاحب جیرا جیوری نے اس برقلم اٹھایا۔

انیسویں صدی عیسوی کا رابع آخراور بیسویں صدی کا رابع اول متحدہ ہندوستان میں نہ ہبی مناظروں کی گرم





بازاری کا دور تھا'اور اسلام' عیسائیت اور ہندومت کے مختلف مسائل مثلاً وی 'کتب مقدسہ کی تحریف' مثلیث و توجید' گوشت خوری' تاسخ وغیرہ ان مناظروں اور مباحث ن کا موضوع ہوتے تھے۔ امر تسرکے بچھ مسلمانوں نے اس قتم کے مباحث ن کا مین ایک اس قتم کے مباحث ن کا بیاد مرحوں مباحث ن کا مباود ن کے ایک ''مجلس مباحث ن کا اسلامی تا نون وراشت کے قابلِ اعتراض پہلوز برغور آئے اور اس کے بعد خواجہ صاحب مرحوم بخت کے دوران اسلامی تا نون وراشت کے قابلِ اعتراض پہلوز برغور آئے اور اس کے بعد خواجہ صاحب مرحوم ن ''مجزہ قرآن' کے نام سے ایک رسالہ پہلی دفعہ ۱۹۱۳ء میں شاکع کیا جس میں وراشت کے بعض دوسر کے مسائل پر تقید کے علاوہ پتیم ہوتے کے مجھوب الارث ہونے کے مسئلے کو بھی ازروئے قرآن غلاظ مجرایا گیا۔ اخبار ''المجدیث' امرتسر کی ماہ مئی کے اور اس طرح کا فی عرصہ تک اس پر بحث کا سلسلہ چلتا رہا۔ اخبار ''المجدیث' کے مضامین کے علاوہ مولوی غلام مصطفیٰ صاحب اور مولوی نور مجمد صاحب ہزاروی وغیرہ نے خواجہ صاحب کی تر دید میں متعدد اشتہار شاکع کیا۔ ایک طرح انجمن حفظ المسلمین امرتسر کی طرف سے مولوی نور احمد صاحب کی تر دید میں متعدد اشتہار شاکع کیا۔ ای مسلمین امرتسر کی طرف سے مولوی نور احمد صاحب کی تر دید میں متعدد اشتہار شاکع کیا۔ ایک اور اس مصطفیٰ صاحب اور مولوی نور مولوی نور احمد صاحب کی تر دید میں متعدد اشتہار شاکع کے۔ اس طرح انجمن حفظ المسلمین امرتسر کی طرف سے مولوی نور احمد صاحب کی تر دید میں متعدد اشتہار شاکع کے۔ ایک طرح انجمن خواجہ صاحب مرحوم کا رسالہ ''مجزہ قرآن' مع ان چاروں ضمیموں کے ۔ رسالہ ''المیان' (امرتسر ) کے جون وجولائی ایم 19ء کے مجموعی خاص نمبر کی حثیت سے کتائی شکل میں شاکع ہوا۔

مولا نا حافظ اسلم صاحب جیرا جپوری نے خواجہ صاحب مرحوم کے مذکورہ رسالہ''معجزہ قر آن' کا ملخص عربی ترجمہ 'الو دا ثة فی الاسلام'' کے نام سے علی گڑھ سے شائع کیا اور بعد میں رسالہ''معارف' اعظم گڑھ کے جون وجولائی ۱۹۱۸ء کے نبروں میں اپنامقالہ''مجوب الارث' شائع کرایا۔ اس مقالہ کی اصل بنیا دخواجہ الدین صاحب کی تحریریں ہی تھیں۔ ۲۹/نومبر ۱۹۱۸ء کے پرچہ''المجدیث' میں حافظ شاء اللہ صاحب مرحوم و مغفور امرتسری نے اس مقالہ کی تر دید میں مضمون کھا۔ جس کا جواب الجواب خواجہ صاحب نے دسمبر ۱۹۱۸ء میں اسپنے مذکورہ بالاضمیمہ چہارم میں دیا تھا — حال ہی میں مولا نا جیرا جپوری صاحب کا خدکورہ مقالہ ادارہ طلوع اسلام کراچی نے اینے کتا بیچے موسوم بہ' تین اہم مسائل' میں شائع کیا ہے۔

اس تمام تفصیل سے ظاہر میرکر نامقصود ہے کہاس طرح سے اس مسئلہ پر پہلی مرتبہ ایک نیا نقط نظر پیدا ضرور ہو گیا تھا<sup>(2)</sup>اگر چہاسے چنداں اہمیت حاصل نہ ہوئی' کیونکہ برطانوی ہند میں جن علاقوں میں قانونِ شرعی نفاذ پذیر تھا وہاں بھی قانو ناقر آن وسنت کی کوئی نئی اور متقد مین کے خالف تعبیر درخوراعتنا نہیں تبھی جاسکتی تھی۔(^) قیام یا کستان کے بعد ۱۹۴۸ء میں پنجاب میں شریعت ایکٹ

West Punjab Muslim Personal Law (Shariat) Application Act (IX of 1948)

نا فذہوا۔عوام مدتِ دراز سے رواجی ہندو قانون سے مانوس و مالوف ہو چکے تھے اوراس رواجی قانون نے بہت



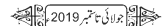


سے دیگر عوامل کے ساتھ مل کر ایک خاص قسم کا معاشرتی و معاشی ما حول پیدا کر دیا تھا۔ اسلامی قانونِ وراشت کی تفسیلات بہت سے دوسرے احکامِ اسلامی کی طرح اُذہان وقلوب سے اوجھل ہو چکی تھیں اور لے دے کر عام لوگوں کوصرف اتنا یا درہ گیا تھا کہ اسلامی قانونِ وراشت میں لڑکوں کے ساتھ لڑکیوں کوجمی حصہ دیا جاتا ہے' اور صرف اتنی ہی بات کا تدارک حیلہ جو طبائع کے لیے مشکل نہ تھا' لیکن اب جو بیقانون نافذہ ہوا اور اس کے مختلف صرف اتنی ہی بات کا تدارک حیلہ جو طبائع کے لیے مشکل نہ تھا' لیکن اب جو بیقانون نافذہ ہوا اور اس کے مختلف گوشے سامنے آئے تو کہیں حصہ دینا مکروہ نظر آنے لگا اور کہیں نہ دینا غیر معقول معلوم ہونے لگا۔ غیر اسلامی ذہنیتوں کو اپنی بجائے اسلامی قانونِ وراشت میں ناہموار بیاں دکھائی دینے گیس ۔ اسلام سے جہالت اور لاعلمی نے اس پر مزیداضافہ یہ کیا کہ یہ جھا جانے لگا کہ جس طرح بڑی کوسی حیلہ سے اس کے حصہ سے محروم کرنا شرعی گناہ ہوا کہ بحض گناہ ہوا کہ بحض کا مندوں نے عوام کی اس جہالت اور لاعلمی کو خوب وینا ہمی شرعاً ممنوع ہے ۔ اور شم پر شم یہ ہوا کہ بحض غرض مندوں نے عوام کی اس جہالت اور لاعلمی کو خوب الحوال کی بجائے فتح و شکست کے نظریوں سے اس پرغور کیا گیا۔ اور نو بت یہاں تک بہنچ گئی کہ حقیق حق واصلاح احوال کی بجائے فتح و شکست کے نظریوں سے اس پرغور کیا جائے لگا۔ خصوصاً دہر سے اور ہم میں بخاب آسمبلی میں زیم غور لائے جائے کے بعد سے تو یہ مسئلہ (problem) کی شکل اختیار کر گیا۔

یہ تو اس مسئلہ کے پیدا ہونے اور شدت اختیار کرنے کے سماجی' سیاسی اور تاریخی اسباب و حالات کے متعلق ضروری تفصیلات تھیں۔اب ہم پھراپنے اصل موضوع کی طرف رجوع کرتے ہیں' یعنی ان نے دلائل اور اصول وقو اعد سے بحث جن کی رو سے بیتیم پوتا مجوب الارث نہیں تھہرتا۔

#### حواشي وحواله جات

- (۱) پنجاب لید جسلی تواسمبلی نے اس مسلہ پر جو پبلک آراء شائع کی ہیں اس میں بعض حضرات نے تو صاف قانونِ شریعت کوسرے سے نا قابل تسلیم کہ دیا ہے۔ دیکھئے'' Opinions'' کاصفحہ ۸
  - (۲) تین اہم مسائل ٔ ص ۱۶۱ نیز اس کتاب کا صفحہ ۷ ـ ۹
    - (٣) ايضا 'ص ٢٠٨
    - (۴) تاریخ فقه اسلامی ص۲۰۳
    - (۵) كتاب الام' شافعتی 'ج۷' ص'۲٥٠
      - (۲) تاریخ فقه اسلامی ٔ ص ۲۵۸ تا ۲۹۰
- (۷) ایک'' اہل علم'' کی زبانی معلوم ہوا کہ مشہور روتی عالم موئی جار اللہ نے اپنی کتاب'' صحیفة الفرائض'' میں اس مسئلہ پر پچھ کھا ہے۔افسوس ہے کہ ہا وجو د تلاشِ بسیار کے بیہ کتاب کہیں سے دستیاب نہ ہوسکی اور نہ اس مصنف کے دلائل کا'' اہل علم ممدوح'' نے باوجو دمیر بے خط کھنے کے پچھ پیتہ دیا — حالا نکہ ان کے پاس کتاب نہ کور بقول ان کے موجود تھی اور میں بوجہ اُبعہ مسافت ان تک پڑنج نہ سکا۔
  - (۸) مْلَا كَافْحُدُ نِ لاء (انگریزی)صفحه ۲۷ ـ ۲۸ ' دفعات ۳۳ تا ۳۷ ـ





#### اجتهادنو

#### فصل (رِّلْ: كيلي دليل

مجموعی طور پراس مسکلہ پر جوجد ید دلائل تحریریا تقریر کے ذیر یعے عوام تک پنچے ہیں'ان سے اس باب کی تلین فصلوں میں بحث کی جائے گی۔ بید دلائل حسب ذیل ہیں: (۱)

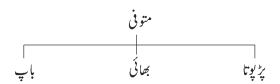
(۱) '' فقہاء'' سے' اقرب'' کامفہوم تعین کرنے میں غلطی ہوگئی ہے' کیونکہ اگر اقرب کے معنی مطلقاً درجہ کے لحاظ سے قریب کے لیے جائیں تو وراثت کے بہت سے مسلّمہ اور اجماعی مسائل ٹوٹ جاتے ہیں' مثلًا پنچ کی مثال میں دادا کو بیٹے کی موجود گی میں بھی حصہ ملا ہے' حالا نکہ بیٹا بنسبت دادا کے میت کا اقرب ہے۔

$$( يد ( متوفی )$$
  $( يد ( متوفی )$   $( يد (  $\frac{\Delta}{4} ) )$   $( \frac{\Delta}{4} )$   $( \frac{\Delta}{4} )$$ 

اسی طرح سے اور بھی قدم قدم پراس پراعتراض ہو سکتے ہیں'لہذا قاعدہ''الاقرب فالاقرب'' (جوتقسیم وراثت کا اصل الاصول اور بنیادی قاعدہ ہے) میں اقرب کا صرف ایک ہی مفہوم ہوسکتا ہے اور وہ بیہ ہے کہ'' اقرب وہ رشتہ دار ہے جو بلا واسطہ مورث سے رشتہ رکھتا ہو یا بالواسط'لیکن بوقتِ وفات مورث کے وہ واسطہ موجود نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔ اقرب کے یہی اور صرف یہی معنی لینے پر ہی بہ قاعدہ قانونِ وراثت میں ٹھیک طور پر چل سکتا ہے اور اس مفہوم کی روسے بتیم یوتا بھی اینے چاسے مجموبہیں ہوسکتا۔''

ی خضر خلاصہ ہے مولا نا جراجپوری صاحب کے مقالہ '' مجوب الارث' کا۔ اور قریب قریب یہی مفہوم خواجہ احمد الدین صاحب کے رسالہ 'الوراثة فی القرآن' سے حاصل ہوتا ہے (۳)۔ اوراگر چہ مقالہ ندکورہ نہایت شجیدہ اورعلمی وفقہی انداز میں لکھا گیا ہے 'لیکن بغائر مطالعہ کرنے سے اس میں چندغلط فہمیاں نظر آتی ہیں۔ اول تو قاعدہ الاقرب فالاقرب 'جس پر انہوں نے اعتراضات قائم کے ہیں' کسی کے نزدیک بھی فقہ فرائض کا اولین بنیادی قاعدہ نہیں ہے' جیسا کہ اسی مقالہ کے حصہ اوّل کے باب دوم وسوم میں بیان ہو چکا ہے۔ سب سے مقدم کلیہ نقدیم وی الفروض کا ہے۔ اس کے بعد دوسرا کلیہ ' تقدیم بالمجھۃ' کا ہے (اور یہ دونوں کلیے اور ان کی ترتیب آیا ہے میراث کے سرسری مطالعہ سے معلوم ہوجاتی ہے )۔ اس کے بعد تیسرے درجہ پر قاعدہ ''الاقرب فالاقرب '' ہے۔ چونکہ پہلے دونوں کلیے مقدم ہیں' اسی لیے ان کا لحاظ رکھتے ہوئے فقہ اہل السنّت میں پہلے ورثاء کو ذوی الفروض اور عصبات میں تقسیم کیا گیا ہے اور قاعدہ فرکورہ اس کے بعد نافذ ہوتا ہے اسی طرح فقہ جعفری میں دونوں ابتدائی کلیوں کا لحاظ ورثاء کی طبقہ بندی میں کرلیا گیا ہے اور قاعدہ الاقرب

فالاقرب اس کے بعد نافذ ہوتا ہے' یعنی طبقوں پرنہیں بلکہ ذیلی اصناف پر۔ گویا فقہ حنفی ہویا جعفری' ہر دو کے نز دیک جہاں کہیں قاعدہ الاقوب فالاقوب پہلے دوگلیوں سے متصادم ہوگا تواسے ترک کر دیا جائے گا دیکھئے درج ذیل مثال:



اس مثال میں فقہ حنی کی روسے باپ کو ذوی الفروض ہونے کی حیثیت سے صرف ایک متعین حصہ ( ا ) ہی دیا جائے گا اور قاعدہ اقربیت کی بنا پر اسے تمام جائیدا دکا ما لک نہیں بنادیا جائے گا۔ اب باقی جائیدا دکے لیے بظاہر بھائی پڑ پوتے سے قریبی نظر آتا ہے' لیکن یہاں پر قاعدہ اقربیت تقدیم بالجہۃ کے قاعدے سے متصادم ہوتا ہے۔ بھائی جہت اطراف میں سے اور پڑ پوتا جہت اصول میں سے اور قر آن نے جہت اصول (اولاد) کے ہوتے ہوئی جہت اطراف (بھائی بہن) کومحروم رکھا ہے ( ) لہذا یہاں بھی بیقا عدہ الاقرب فالاقرب جاری نہ ہوگا بلکہ بلحاظ تقدیم بالجہۃ پڑ پوتا بقایا جائیدا دکا مالک ہوگا ۔ اسی مثال میں فقہ جعفری کی روسے نقدیم ذوی الفروض اور نقدیم بالجہۃ کا خیال رکھتے ہوئے باپ اور پڑ پوتا طبقہ اول میں رکھے گئے اور بھائی بلحاظ جہت ہردو سے مؤخر ہونے کے طبقہ دوم میں رہ کر مجموب ہوجائے گا اور باپ اور پڑ پوتا چونکہ ایک ہی طبقے کے ہیں' لہذا ان پر قاعدہ الاقرب فالاقرب جاری نہ ہوگا اور باپ اپنا مقررہ حصہ ہا پائے گا اور باقی پڑ پوتا لے گا۔ ( ' تیجہ دونوں صورتوں میں کیساں ہے' صرف طریق استدلال میں فرق ہے۔)

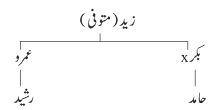
اب مولا نا جیراجپوری صاحب سے پہلی غلطی تو یہ ہوئی کہ انہوں نے قاعدہ الاقرب فالاقرب کواصل الاصول اور بنیادی قانون فرض کرلیا<sup>(۵)</sup>اور دوسری غلطی یہ ہوئی کہ انہوں نے جس قد رمثالیں اس قاعدہ کے علی ظاہر المراد غلط ہونے پر پیش کی ہیں وہ تمام کی تمام ایس ہیں جن میں یا تو مختلف کلیات کا تصادم ہوتا ہے یا وہ اجماعی طور پرمسلم نہیں ہیں۔ (۲) مثلاً ان کی دادا اور بیٹے کی مثال جو ابھی گزشتہ صفحہ پر بیان ہوئی ہے اس میں شیعہ کے نز دیک فی الواقع دادا کو پھھ ہیں ماتا — اسی طرح انہوں نے ''مسلہ مشتر کہ''<sup>(2)</sup>کی جومثال دی ہے وہ بھی متناز عہ فیہ ہے۔ (احناف وشوافع کے درمیان) (۸) اور یہی حال باتی مثالوں کا ہے۔

اب ہم مولا نائے موصوف کے 'اقوب '' کے جدید مفہوم کو لیتے ہیں۔ بلاوا سطرشتہ دار کے اقرب ہونے میں توکسی کو بھی کلام نہیں۔ رہابالوا سطرشتہ دار ہونا تواس میں فقہاء کے نزد یک ' اقرب وہ ہے جو بلحاظ رشتہ میت سے زیادہ نزد یک ہو' (من ھو ادنی قرابة الی المبیت منه) (۹) ۔ صاف ظاہر ہے کہ جب بالوا سطرشتہ داروں میں سے زیادہ نزد یک کا رشتہ دارا قرب ہے تو بلا واسطرشتہ دار بالوا سطرشتہ دار کے مقابلے پریقیناً اقرب ہی میں سے گا۔ اور اقربیت کا یہی مفہوم وراثت میں ہی نہیں نکاح وغیرہ امور میں بھی لیا جاتا ہے اور ولی نکاح کے

بارے میں بھی''الاقرب فالاقرب'' کا اصول استعال ہوتا ہے ''' — لیکن مولا نا جیرا جپوری صاحب کی تعریف کے مطابق درمیانی واسطہ اٹھ جانے سے بالواسطہ اور بلا واسطہ رشتہ دارا یک ہی درجہ کے ہوجاتے ہیں۔
گویا اس طرح کسی عورت کے بھائی کی موجودگی میں اس کا خرد سال بیتیم بھتیجا اس کا (اپنی پھوپھی کا) نکاح کرے دے سکتا ہے — خیریدنکاح کا معاملہ تو جملہ معترضہ تقا۔ ہمار ااصل مقصدا حکام میراث میں اقرب کے اس نئے مفہوم کے مضمرات کا جائز ولینا ہے۔

مولا ناجیرا جپوری صاحب اور''طلوعِ اسلام'' کے نز دیک اس قاعدہ کا اطلاق یوں ہوگا۔

و يکھئے مثال:



(زیدمتوفی کی زندگی میں مرنے والوں کے نام کے ساتھ x کانشان بنادیا گیاہے)

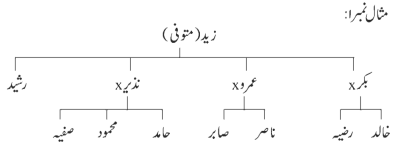
عمروتوا قرب کی تعریف کے پہلے جزء (بلاواسط رشتہ دار ہونا) کے باعث اقرب ہے ۔۔۔ حامداقرب کی اس نئی تعریف کے دوسر ہے جزء (بلاواسط رشتہ دار ہونا) کی بناء پراقرب ہے لہذا دونوں برابر کے حصد دار ہیں۔اس پر بیشبہ ہوسکتا تھا کہ شاید مرحوم بکر کا حصہ نکال کر حامد کو دیا جارہا ہے کیکن اوّل تو مولا ناموصوف نے خود ہی اپنے مقالہ میں ایک جگہ دراشت کی ایک مثال پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

د ' لیکن ایک بد بخت بیتم پوتا ہی ہے جوا ہے باپ کی عدم موجود گی میں اس کی بجائے اپنے بچپا کا بھائی قرار میں سے بیاب کی عدم موجود گی میں اس کی بجائے اپنے بچپا کا بھائی قرار

بست شکر بمستان داد و چشمت مے بمیخواران منم کز غایتِ حرمان نه با آنم نه با اینم ("")

باپ (بکر) کا حصه۔''(۱۲)

بات تو واضح ہے کہ بھتیج کو براہِ راست یعنی چپا کا بھائی بنا کر حصہ ملے گا'لیکن اب دیکھئے کہ یہ''نیا قر آنی نظریۂ' کس قدر مغالطے اپنے اندرمضم رکھتا ہے۔ اب تک ہمارے سامنے صرف ایک ایسی مثال تھی جس میں ایک چپااورایک بیتیم بھتیجاموجود ہوں۔اب چندنی مثالیس لیجیے۔

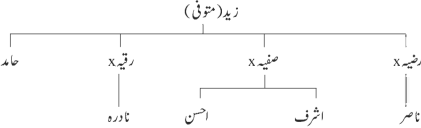


(زیدمتوفی کی زندگی میں مرنے والوں کے ناموں کے ساتھ x کانشان ہے)

گویااس مثال میں رشید کے سات بھتیج اور بھتیجیاں اس کے بھائی بہن کر اس کے ساتھ زید (دادا) کی جائیداد سے حصہ پائیں گئ کیونکہ در میانی واسط اُٹھ جانے سے وہ رشید کے درج کے اقرب بن گئے ہیں — اس طرح رشید کوکل جائیداد کا لے حصہ ملے گا 'حالانکہ اگر اس کے بھائی زندہ ہوتے جب بھی اسے ہا ماتا۔ یہ س بات کی سزا؟ کیا چھاؤں سے گزشتہ تیرہ سوبرس کا بدلہ لینے کے لیے تو یہ فارمولا تیار نہیں کیا گیا؟

پھراسی قاعدے کی رو ہے بیٹیوں کی وفات کی صورت میں ان کی اولا دبھی اپنے ماموؤں کے ساتھ اقر ب ہوکر نانا کی جائیداد سے حصہ پائے گی۔

مثال نمبرا:



(زیدمتوفی کی زندگی میں مرنے والوں کے ناموں کے ساتھ x کانشان ہے)

اس مثال میں اس جدیدا جتہادی روسے حامد کی متیوں مرحوم بہنوں کی اولا داس کے ساتھ بھائی بہن بن کر حصہ بائے گی اوراس طرح حامد کو 'جوبصورتِ ویگر کُل جائیداد کا ما لک ہوتا' اس میں سے صرف ج حصہ ملے گا۔ حالا نکہ اگر اس کی متیوں بہنیں زندہ ہوتیں جب بھی اسے ج حصہ ملتا۔ یہ تقسیم کیونکر معقول ہو بھی ہے جس میں اکلوتے بیٹے کے ہوتے ہوئے ج حصہ جائیداد دوسرے خاندان میں جارہا ہے ۔ خیال رہے کہ فقہ

48

جعفری میں اگر چہ بیٹیوں کی اولا د کوبھی حصہ ملتا ہے اور پھوبھی اپنے بیٹیم بھتیجوں کوبھی مجحوب کرسکتی ہے'لیکن موجودہ صورت مسئلہ میں ان کے نز دیک بھی تمام جائیدا دجامد کی ہوگی۔

یے صرف دومثالیں ہیں۔ ذراغور کریں تو یہ درمیانی واسطے کے اٹھ جانے پرینچے او پرسب کو ایک ہی درجہ دے دیے پر بینچ او پرسب کو ایک ہی درجہ دے دیے پر بعض دفعہ کسی اکلوتے لڑے کے ساتھ اس کے چپاز ادوں کی اولا دبھی شامل ہو سکتی ہے۔ الغرض قانونی اور فقہی نقطہ نظر سے یہ فارمولا یا اصول کسی طرح بھی قابل عمل نہیں ہے' سوائے اس صورت کے کہ مرنے والے بیٹے کا صرف ایک بیٹا ہی باتی رہ گیا ہو۔

مقامِ غور ہے کہ فقہائے متقد مین پر توبیالزام لگایا جاتا ہے — اور وہ ایک حد تک بجا بھی کہا جاسکتا ہے ۔ ۔ ۔ کہ وہ اکثر مسائل کی ناممکن الوقوع اور شاذ و نا درصور توں پر بھی غور کر کے ان کے جوابات کتابوں میں لکھتے ہیں اور اس ذہنی عیاثی سے سوائے فکری انتشار کے اور پچھے حاصل نہیں ہوتا — لیکن کم از کم بیعاد ت کسی قائم کر دہ کلیہ کے تمام ممکن اثر ات سے تو آگاہ کرتی ہے — کیا صرف ایک مثال سامنے رکھ کر کوئی نیا قاعدہ یا اصول بنا دینا جو دوقد م بھی آگے نہ چل سکے — بیاس علمی ہیضہ سے زیادہ خطر ناکنہیں ہے؟ فصل کوئی : اصول قائم مقامی پر بحث

نے مُتبِ خیال کے مفکرین کی طرف سے اس مسلد پرایک اور'' قرآنی'' دلیل پیش کی جاتی ہے کہ:

''آیہ مبارکہ ﴿یُوْصِیْکُمُ اللّٰهُ فِیْ آوُلَادِ کُمْ ﴾ میں اولا دسے مرادصرف بیٹے بیٹیاں ہی نہیں' بلکہ ان کی اولا داور اولا در اولا دسب اس میں شامل ہیں اور اس بات کے خود تمام مفسرین وفقہا ، بھی قائل ہیں ۔ تو جس طرح بحکم آیہ مبارکہ ﴿حُرِّمَتُ عَلَیْکُمُ اُمَّهَاتُکُمْ ﴾ ماں کے علاوہ نانی' دادی اور او پر تک تمام مائیں بھی حرام ہیں اور جس طرح ﴿وَبَعَاتُكُمُ ﴾ میں بیٹی کے علاوہ پوتی نواسی اور نیچ تک تمام بچوں کی حرمت بنص قرآن آجاتی ہے اس طرح آیہ مبارکہ ﴿یُوْصِیْکُمُ اللّٰهُ فِیْ اَوْلَادِ کُلُولِد کُلُولِد کامِکُمْ اللّٰهُ فِیْ اَوْلَادِ کامِکُمْ بیس ہے اولا دالا ولاد کامی والد الولاد کامیکر نہیں ہے تو ولد کاحق وراثت بھی فابت ہے ۔ اور جب فتہا ، میں ہے کوئی بھی ولد الولد کالولد کامیکر نہیں ہے تو ولد کاحق وراثت بھی فابت ہے ۔ اور جب فتہا ، میں کا قائم مقام سمجھا جائے گا اور قرآن نے جو حصہ ولد کے لئے مقرر کیا ہے وہ اسے ملے گا اور قرآن نے جو حصہ ولد کے لئے مقرر کیا ہے وہ اسے ملے گا اور قرآن نے جو حصہ ولد کے لئے مقرر کیا ہے وہ اسے ملے گا اور قرآن نے جو حصہ ولد کے لئے مقرر کیا ہے وہ اسے ملے گا اور قرآن نے جو حصہ ولد کے لئے مقرر کیا ہے وہ اسے ملے گا ۔ '' (۱۳)

مطلق اولا دالا ولا دکاحق وراثت تو واقعی بالنص ثابت ہے۔لیکن یہ ''مفکّر ینِ قر آن''کا نیا انکشاف نہیں ہے۔ اس کا جب منکر ہی کوئی نہیں تو ثابت کرنے کا کیا مطلب؟ دیکھئے جب کسی آ دمی کے صرف پوتے موجود ہوں تو کوئی بھی انہیں ہیے کہہ کرمحروم نہیں کرتا کہ بیتو پوتے ہیں بیٹے نہیں — اسی طرح ''ولد الولد کالولد''کابھی کسی نے انکار نہیں کیا'البتہ اس میں اتنا اختلاف ضرور ہے کہ شیعہ کے نزد یک بیٹی کی اولا دہمی اولا دشار ہوتی ہے 'لیکن حقیقاً وہ کسی دوسرے کی اولا دہمی اولا دہمی ہے اس لیے ہوا شت میں صرف بیٹے کی اولا دشار ہوگی ۔اگر چہ بیٹوں کی اولا د نہ ہونے کی صورت میں بیٹیوں کی اولا دبھی اسی موقع پر وراثت کی حقدار تصور کی جاتی ہے — لیکن یہاں جس ولدالولد ( بیتیم پوتے ) کی بحث ہور ہی ہے اس کا انکار کرنا اس کے متعلق تو کسی کواختلاف نہیں ہے — اولا دالا ولا دکا اولا د کہونا تو ایسی بدیمی ہی بات ہے کہ اس کا انکار کرنا

یااس کوثابت کرنے کے لیے کوئی دلیل پیش کرنا شایدخلل و ماغ سمجھا جائے۔

بات دراصل ولد کی عدم موجودگی میں ولد الولد کی حیثیت قائم مقامی کی ہے اوراسی پرتو پیسب مشکل پڑ رہی ہے ٔ لہذا اب یہاں اسلامی قانون وراثت میں نظریہ قائم مقامی (Representation) پر بحث کرنا ضروری ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ'' بیتیم پوتے کی وراثت کے مسکہ'' میں اصل مرکزی نقطہ یہی اصول قائم مقامی ہے۔اگر اسلامی قانونِ وراثت میں اس نظریہ کو جگہ دی جاسکتی ہے تو پھر مسکلہ صاف ہے'اوراگر اس قانون میں اصولِ نیابت کے لیے جگہ نہیں تو پھر بیتیم پوتے کا حق وراثت کسی طرح ثابت نہیں ہوسکتا۔مولا ناجیراجپوری صاحب نیابت کے لیے جگہ نہیں تو پھر بیتیم پوتے کا حق وراثت کا سارا دارو مدار قائم مقامی پر ہے۔فقہاء نے اس مسکلہ میں اسی اصل نکتہ یعنی قائم مقامی کا لحاظ نہیں رکھا جس کی وجہ ہے ایسی عظیم الثان غلطی میں مبتلا ہوگئے کہ بیتیم بچوں کو مجھوب کرنے لگے۔''(۱۲)

لیکن نظریہ قائم مقامی صرف زمانہ حال کا کوئی علمی انکشاف نہیں ہے' بلکہ یہ اصول ہر زمانے کے اسلامی فقہاء کے سامنے موجود تھا۔ لیکن سب نے ہی اسے نظر انداز کیا (۱۵) اور دانستہ ایسا کیا۔ اور کسی بھی مکتب خیال کے قانون دانوں (فقہاء) نے اسے بطور قاعدہ کلیہ تنظیم نہ کیا۔ آخر اس کی وجہ؟ افسوس ہے کہ اس کیوں کا جواب کہیں نہیں دیا گیا۔ حال ہی میں ایک مصری فاضل نے اپنی کتاب'' المقاد نات التشریعیة'' میں اس پر بحث کے لیے ایک صفحہ وقف کیا ہے' لیکن یہ بھی نہایت نشنہ' ناکمل اور غیر واضح بحث ہے (۱۲)۔ اس لیے مزید وضاحت ضروری ہے (۱۲) فنتو کل علی اللّٰہ۔

وراثت میں قائم مقامی کے دوہی پہلوہو سکتے ہیں:

(۱) نوعی قائم مقامی یعنی شخص متوفی کے دارث یا دارثوں میں سے ہرایک کواس کی جگہ رکھ کراہے وہی درجہ دیا حائے جو شخص متوفی کا تھا۔

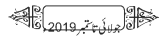
(۲) انفرادی یاشخصی قائم مقامی لیمن شخص متوفی کا حصه نکال کر اس کے ہونے والے وارثوں میں تقسیم کردیاجائے۔

پہلی قتم کی قائم مقامی اسلامی قانون وراشت میں نہایت محدود طریقے پرممکن العمل ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن کے چھاصلی وارثوں (بیٹا۔ بیٹی۔ ماں۔ باپ۔ خاوند۔ بیوی) میں سے جوبھی ہوگا اسے تو لاز ماْ حصہ ملے گا۔ اب ان میں سے کسی کے نہ ہونے پر اس کے قائم مقام کا سوال پیدا ہوتا ہے تو خاوند اور بیوی کا تو قائم مقام کوئی ہونہیں سکتا۔ باپ اور ماں کا قائم مقام البتہ ایک ہی ایک شخص ہوسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقہ حنی میں باپ کی عدم موجودگی میں دادا بحثیت باپ کے حصہ پاتا ہے اور ماں کی عدم موجودگی میں نانی وہی ماں کا حصہ پاتی ہے ۔ سیٹے بیٹی کے قائم مقام متعدد ہو سکتے ہیں'لہذاان میں بیقائم مقائی چل ہی نہیں سکتی۔ کیونکہ اگر بیٹے بیٹی کے تمام قائم مقاموں کوا پنے سے اوپر کے درج کے بیٹے کی طرح سمجھ لیا جائے تو جونتیجہ نکلے گا اس سے ہم

ابھی گزشتہ فصل میں بحث کر چکے ہیں۔ (۱۸)

دوسری قتم کی قائم مقامی اسلامی احکام وراثت کے لیے سراسراجنبی اور ناساز گار ہے۔ یہ قائم مقامی ان تمام نظام ہائے وراثت میں تو چل سکتی ہے جہاں اولا د کے ہوتے ہوئے باتی کسی وارث کا حق وراثت تسلیم نہ کیا جاتا ہو' مثلاً ہندورواجی قانون — یا فرانسیسی قانون (۱۹) کیونکہ اس صورت میں اولا دمیں سے جومر گیا آخراس کا وار پہ صرف اس کی اولا دیے ہی ہونا تھا'الہٰداوہی حصہ آ گےتقسیم کر دیا جائے گا'لیکن اسلامی قانون وراثت اولا دُوالدین اورز وجین کو بیک وقت لاز ماْوارث بنا تاہے <sup>(۲۰)</sup>۔اورمقدم الذکر ہردو جہت کے نہ ہونے پر بھائی بہن زوجین کے ساتھ حصہ یاتے ہیں۔ گویا ہر حالت میں بیک وقت متعددتم کے وارث حقدارِ وراثت ہوتے ہیں۔ان میں ہے کسی ایک قتم کونظرا نداز کرنا صریحاً قرآن کی خلاف ورزی ہے۔لہٰذا قائم مقامی میں بھی ان تمامقتم کے دارثوں کی قائم مقامی کا سوال در پیش آئے گا۔اب اگران تمامقتم کے دارثوں کے''ہونے والے وارثوں'' کاحق قائم مقامی شلیم کیا جائے تو گویاان چیقسموں میں ہے ہرایک قتم کے لیے آ کے پانچ یا پخ قتم کے جانشینوں کوتو حق قائم مقامی دینا ضروری ہوگا۔اس طرح سے صرف ایک ایک واسط سے کسی تحض متو فی مے ممکن قائم مقام تیں قتم کے وارث ہو سکتے ہیں'اور پھرعین ممکن ہے کہ یہ'' ہونے والے وارث''( قائم مقام ) خود مرکر اینے اور''ہونے والے وارث''( قائم مقام ) چھوڑ چکے ہوں ۔تو انداز ہ لگائے کہ اس طرح ''ہونے والے وارثوں'' کی تعیین محالات سے نہیں ہے؟ اگر تو بیہونے والے وارثوں کا سلسلہ صرف ایک طرف یعنی اولا د ہے ہوتا توبات آ سان تھی لیکن قر آنی نظام وراثت میں ایک عورت اپنے خاوند ہے بحثیت بیوی کے اپنے بیٹے ہے ۔ بحثیت ماں کے'اپنے باپ ہے بحثیت بیٹی کے' تولاز ماہی حصہ لے گی اوربعض دفعہ بھائی ہے بحثیت بہن کے یا اورمتعد دصورتوں میں کسی کی وارث بن سکتی ہے'اس لیے کسی مردہ کا حصہ نکال کراس کے ہونے والے وارثوں میں تقسیم کرنا اسلامی قانون وراثت کے لیے بالکل ناممکن العمل ہے —اس کےعلاوہ اسلامی قانونِ وراثت میں یہ بھی عین ممکن بلکہ کثیر الوقوع ہے کہ ایک مرنے والے کے قائم مقام ہونے والے وارث بھی وہی ہوں جواس کی غیرمو جود گی میں وارث ہور ہے ہیں۔اس صورت میں بھی قائم مقامی کےاس اصول کی لغویت ظاہر ہے۔(۲۱) ◄ اباس بحث کے بعد ہم دوبارہ اس دلیل کی طرف آتے ہیں کہ چونکہ'' آؤ لادُ کُمْنُ '' میں اولا دالا ولا دبھی شامل ہے'اس لیے بوتوں کو بیٹوں کا قائم مقام بنا کر حصہ کیوں نہ دیا جائے؟

ظاہر ہے کہ اس قائم مقامی کی وہی دوصور تیں ممکن ہیں۔ یا تو سب پوتوں پوتوں کو بیٹے بیٹیاں لیعنی چپا یا چپا کے اس نظر یہ کی غلطی ابھی گزشتہ فصل میں ظاہر ہو چکی ہے (۲۲)۔ اب رہی دوسری صورت کہ اس کے مردہ با چاکا حصہ نکال کر اس کے ہونے والے وارثوں میں تقسیم کیا جائے۔ یہ ایسا نظر یہ ہے کہ کوئی فہم قر آن سے بالکل عاری انسان ہی اس کا تصور کرسکتا ہے' اور غالباً یہی وجہ ہے کہ'' طلوع اسلام'' نے بھی (جس کی رائے عموماً فکر قر آنی پر ہی بنی ہوتی ہے )۔ تصریح کر دی ہے کہ'' مردوں کے جھے نہیں نکالے جایا کرتے''(۲۳) آیئے اب اس کی قباحتوں اور پیچید گیوں پر مزیدغور کریں۔



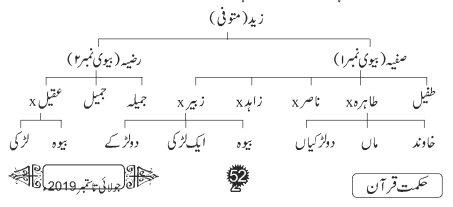


اول توجب مردوں کے جھے نکالنا ہیں تو چھاصلی وارثوں میں سے ہرایک کا حصہ نکالنا چاہیے۔ قائم مقامی ہوتو سب کے لیے ہو یا پھر کسی کے لیے نہ ہو لیکن اگر قرآنی احکام کونظر انداز کر کے خواہ مخواہ بیت (قائم مقامی) صرف اولا دہی کو دینا چاہتے ہیں — تو پھر اس میں بھی صرف بیتم پوتے ہی کے باپ کی کیا خصوصیت ہے؟ کیا وجہ ہے کہ ایک آ دمی کی جس قدراولا داس کی زندگی میں فوت ہوئی ہے سب کے جھے نہ نکالے جا کیں؟ شاید ہیکہا جائے کہ ان کا تو وارث ہی باقی کوئی نہیں جو مدعی ہو (۲۳) کیکن اگر آپ قرآن کے احکام سے واقف شاید ہیکہا جائے کہ ان کا تو وارث ہی باقی کوئی نہیں جو مدعی ہو (۲۳) کیکن اگر آپ قرآن کے احکام سے واقف ہیں تو آپ ہرگز ایسانہیں کہہ سکتے ۔ کیاان کی ماں اور ان کے بقایا بھائی بہن ان کے وارث نہ ہوتے ؟ حقیقت ہے ہے کہ قرآن کے احکام وراثت سے حصہ پانے کے بعد مرتے تو کیا بہی ان کے وارث نہ ہوتے ؟ حقیقت ہے ہے کہ قرآن کے احکام وراثت کی روسے کسی آ دمی کا بالکل لا وارث ہونا محالات سے ہو (۲۵) ۔ اور آس کی مثالیس شاید ایک فی لا کھ بھی مشکل سے ملیں — اور قرآن کے احکام میراث اس لحاظ ہے جس رحمت بر بنی ہیں اس کے تصور سے روح وجہ میں آ جاتی ہے۔

آپ جب بھی کسی مرنے والے کا حصہ نکال کراس کے وارثوں میں تقسیم کریں گے تو آپ اس کی اولاد کے علاوہ اس کے ماں باپ اس کی بیوی' اس کے خاوند میں سے کسی ایک کو بھی (موجود ہوتے ہوئے) قطعاً نظرانداز نہیں کر سکتے۔ ورنہ بیتر آنی احکام کی الیم صرح خلاف ورزی ہوگی جس میں ہرگز کسی تاویل کی گنجائش نہیں ہے۔ مردہ بیٹوں کے جصے میں ان کی بیواؤں کو اور مردہ بیٹیوں کے جصے میں ان کے خاوندوں کو آخر کس طرح وراثت سے محروم کیا جاسکتا ہے؟(۲۲)

اورا گریہ سلیم ہے کہ قائم مقامی کا بیاصول اسی طرح جاری کیا جائے کہ''مرنے والوں کا حصہ نکال کرآ گے ان کے موجودہ وارثوں میں تقسیم کیا جائے'' — تو سیمجھ لیجیے کہ واضح قر آنی احکام ترک کیے بغیراس پڑمل ناممکن ہوگا۔ بلکہ اس قانونی اور حسابی دلدل میں گھنے سے جوعجیب وغریب صورت حال پیدا ہوگی اسے دیکھ کرآپ خود چلااٹھیں گے۔اس صورت میں بحض دفعہ ہوہ بہوؤں کو صلبی بیٹے یا بٹی کے مقابلے پرزیا دہ حصہ ملے گا۔اور بعض اوقات مردہ بیٹیوں کے خاونداوران کی اولا ذرندہ صلبی بیٹوں اور بیٹیوں سے بھی زیادہ لے جا کمیں گے اورا کشر دفعہ لائے گئے قتم کی حسابی صورتیں پیدا ہوجا کمیں گی۔ (۲۵)

صرف ایک مثال کیجیے۔ زیدمرتا ہے اور اپنے ہیجھے اپنی دو ہیویاں رضیہ اور صفیہ اور ان سے پچھاولا داور کچھاولا د کے وارث حچھوڑ تاہے' جبیبانقشہ سے ظاہر ہے۔



(زیدمتوفی کی زندگی میں مرنے والوں کے ناموں کے ساتھ x کانشان ہے )

ذرااس اصول قائم مقامی کی بناء پرزید کی جائیدادتقسیم کردکھا ہے اور یہ پچھالیمی نا درالوقوع مثال بھی نہیں ہے۔ (اور چلویہ بھی فرض کر لیجے کہ سب مر نے والے ایک ہی وقت میں مرگئ کیونکہ اول تو اگرموت کی ترتیب کا بھی خیال کیا جائے تو ہر بعد میں مرنے والے کوسابق کی وراثت سے حسبِ قو اعد حصہ ملنا چاہیے' مگر اس طرح بات اور بھی گور کھ دھندا بن جائے گی۔ لیکن اس مفروضہ کے بعد بھی مندرجہ بالا اصول قائم مقام یعنی''مردہ کا حصہ اس کے وارثوں میں تقسیم کرنا'' کی بناء پرتقسیم ترکہ آسان کا منہیں ہے۔) (۲۸)

خیال رہے کہ'' قدیم' بوسیدہ' پیچیدہ اور دنیا کےمشکل ترین''<sup>(۲۹)</sup> قانونِ وراثت کےمطابق یہ چندسکینڈ میں حل ہوجانے والامسکلہ ہے۔

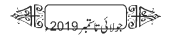
فقہ حنی اور جعفری ہر دو کی روسے صفیہ اور رضیہ ہر دو کا حصہ ہے = \frac{1}{\lambda} \displan \

یتیم پوتے کاحقِ وراثت اس کاحق قائم مقامی تسلیم کرنے پر شخصر ہے۔اور قائم مقامی کی دوممکن صورتوں پر مبنی دونوں نئی دلیلوں سے ہم گزشتہ دوفصلوں میں پوری بحث کر چکے ہیں۔ نئے نقط نظر کے حامی حضرات کے باتی تمام دلائل یا اعتراضات دراصل انہی دوگزشتہ دلیلوں کی ذیل میں آجاتے ہیں۔اس لیے ان سب کا بیان اس

ایک قصل میں کیا جاتا ہے۔

(۱) چپا کی موجود گی میں بیتیم تیتیج (پوتے) کے مجوب الارث نہ ہونے پر جدید خیال حضرات کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ جب فقہاء باپ کی عدم موجود گی میں دادا کو باپ کا قائم مقام بنا کر حصہ دلاتے ہیں تو اس تا عدے کی رو سے بیتیم پوتے کو اس کے باپ کا قائم مقام بنا کر کیول وارث نہیں بنایا جاسکتا؟

غالبًا یہی بظاہرسب سے بڑی منصفانہ اورمعقول دلیل ہے جس کا اس مسئلے کےسلسلے میں سب سے زیادہ



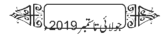


اعادہ کیا گیا ہے۔ خواجہ احمد الدین مرحوم' مولا ناجیرا جپوری صاحب اور طلوعِ اسلام نے بھی جگہ جگہ اس کا ذکر کیا ہے۔ (بلکہ غالبًا قرب کی نئی تعریف کامحرک بھی یہی دلیل ہے) — اور دسمبر ۱۹۵۳ء کے بعد ہے جب یہ سئلہ اخبارات میں موضوعِ بحث بنا تو پبلک کے خطوط میں بھی اس کو بار بار دہرایا جاتا رہا ہے اور شایداسی دلیل نے بعض حضرات کو وراثت کے پچھ نے فقہی اصول مرتب کرنے پر بھی آمادہ کیا جن کاذکر ابھی اس کے بعد کیا جائے گا۔ قائم مقامی کے اصول پر مفصل بحث کے بعد ان مغالطوں کا تجزید دشوار نہیں ہے جو یہ دلیل اپنے اندر پنہاں رکھتی ہے۔ بات واضح ہے کہ اصول قائم مقامی اصول وفروع میں کیسان نہیں چل سکتا۔ ایک شخص کے باپ یا دادے متعدد نہیں ہو سکتے۔ باپ کے مرنے پر دادا باپ کے درجہ پر رکھا جائے گا اور اسے وہی حصہ ملے گا جو بیتا، لیکن بیتم پوتے متعدد ہو سکتے ہیں۔ اور اگر اسی اصول پر ہرایک پوتے کو بیٹا بنا دیا جائے تو جو تیجہ ہوگا اس سے ہم پہلے بحث کر ہی چکے ہیں۔ (۱۳)

(۲) اس سلسلے میں مفکر بین تجدد کی طرف سے وراثت کا ایک نیااصول یہ بھی پیش کیا گیا ہے کہ دوافراد میں سے زندہ پہلے مرنے والے کاوارث ہوگا یا دونوں ہی کسی حالت میں ایک دوسر ہے کے وارث نہ ہوں گے (۲۳) یعنی وراثت صرف دوا یہ شخصوں میں جاری ہو سکتی ہے جن میں سے اگر ایک فوت ہوجائے تو دوسرااس کا وارث بنے گا۔ مثلاً باپ اور بیٹا 'بیوی اور خاوند وغیرہ کہ ایک کے مرنے پر دوسرا اس کا وارث ہوتا ہے۔ اور جہاں ایس بالتقابل وراثت کی صورت نہ ہووہاں وراثت جاری نہیں ہوگی 'مثلاً ماموں بھانجا وغیرہ کہ ایک کے مرنے پر دوسرا اس کا وارث نہیں بن سکتا ہے لیں دادا و پوتے میں بھی صرف ایک طرف سے وراثت جاری کرنا غلط ہے۔ یا تو دونوں طرف سے بند کیجیے یا دونوں طرف احکام وراثت جاری ہوں۔ یہ کیا مطلب کہ دادا تو پوتے کا وارث لیکن یوتا دادے کی وارثت سے محروم ؟

دادا پوتے کی بالمقابل وراثت پرہم پہلے لکھ چکے ہیں'البتہ یہاں پیظا ہر کر دینا ضروری ہے کہ فاضل مفکر کو قرآن سے اصل اصولِ وراثت سمجھنے میں غلطی لگی ہے۔قرآن کا پیکوئی قاعدہ کلینہیں ہے کہ وراثت صرف وہیں ہوگی جہاں دونوں طرف سے وارث بن سکنے کی اہلیت موجود ہو — دیکھئے ایک باولا دبھائی کے مرنے پر دوسرا بھائی (جوصاحبِ اولا دبھائی کے مرنے پروہ ہے اس کا وارث بن سکتا ہے' لیکن اسی صاحبِ اولا دبھائی کے مرنے پروہ ہے اولا دبھائی اس کا وارث نہیں ہوسکتا' بلکہ اس کی اپنی اولا دوارث ہوگی۔

(٣) چپا کے اپنے بیٹیم بھتیج کو مجوب نہ کر سکنے کے حق میں ایک نئی دلیل میر بھی پیش کی گئی ہے کہ ' پوتے کا تعلق دادا سے اپنے باپ کے ذریعے سے 'اور جب چپا کی موت اسے مورث بنانے کا سبب نہیں ہے تو اس کی موجود گی' بھتیج کی محرومیت کا سبب بھی نہیں بن سکتی (٣٣) ییٹیم بھتیجا اپنے چپا کا بیٹا نہیں بن جاتا کہ اس وجہ سے محروم کیا جائے' ورنہ پھر اس پر اپنے چپا کی بیٹیاں بھی (بہنیں ہوکر) حرام ہوجانی چپائیں' طالا نکہ اس بات کا کوئی بھی قائل نہیں ہے' تو پھر چیا اسے کس طرح وراثت سے روک سکتا ہے؟





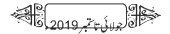
یہ خلط مبحث ہے۔ چچا کے اپنے بیٹے اس کی زندگی کی وجہ ہے مجحوب ہیں اور بیٹیم بھتیجا اپنے باپ کے قائم مقام نہ بنائے جاسکنے کے باعث ۔ورنہ یہ تو کوئی نہیں کہتا کہ وہ اپنے چچا کا بیٹیا بن جاتا ہے۔للہذا یہ''نئی دلیل'' ایک مناظر انہ مغالطہ سے زیادہ نہیں ہے۔

(۱۲) سب سے بڑی اور عامیا نہ دلیل جدید' دمفکرین' دھزات اور معرضین کی طرف سے بیپیش کی جاتی ہے کہ '' یہ جذبہ رحم وشفقت کے منافی ہے کہ ہے آسرا بیٹیم کواس جائیداد سے بھی محروم کر دیا جائے جواس کے باپ کے زندہ رہنے کی صورت میں اسے ضرور ملتی۔' (اس جذبہ رحم کی حقیقت کے لیے ایک دفعہ دکھ لیجے اسی حصہ دوم میں باب اول میں پس منظر) اگر چداسلامی قانونِ ورافت کی چندا صطلاحی (technical) پیچید گیوں کی وجہ سے بیٹیم پوتا اپنے پیچا کی موجودگی میں ورافت سے حصنہیں پاسکتا۔ (۱۳۳ کیکن قر آن نے یہ کب کہا ہے کہ' اے دادو! خبردار اپنے بیٹیم پوتوں کو پچھ نہ دینا' ۔قر آن کر یم تو اجازت بلکہ تھم دیتا ہے (جیسا کہ ہم اگلے باب میں بیان کہردار اپنے بیٹیم پوتوں کو پچھ نہ دینا' ۔قر آن کر یم تو اجازت بلکہ تھم دیتا ہے (جیسا کہ ہم اگلے باب میں بیان کریں گے ) کہ ایسی صورتوں میں تہمیں اس کے ممکن حصے سے بھی زیادہ دے دینے کا اختیار ہے' مثلاً دیکھئے اگر کسی آدمی کا ایک بیٹیا کسی اعلی عہد ہے پر فائز ہویا امیر کبیر ہواور ایک خور دسال میٹیم پوتا ہواور وہ آدمی اپنی جائیداد کی خود مکسو بہ ہو یا موروثی سے حالانکہ ہمارے موجودہ قانون کی رو سے موروثی جائیداد میں دادا کو ایسا کہ خود مکسو بہ ہو یا موروثی سے حالانکہ ہمارے موجودہ قانون کی رو سے موروثی جائیداد میں دادا کو ایسا کرنے کی اجازت نہیں ہے۔

اس بارے میں اصل قابلِ غورنکتہ یہ ہے کہ قرآنی قانونِ وراثت جن اجمّاعی مصالح وحکم (مثلاً اصولِ دورانِ دولت وغیرہ) پر ببنی ہے ان کوایک انفرادی مصلحت پر قربان کر کے سارے قانون کے ڈھانچ کو بگاڑ دینا ظلم اور نادانی کی انتہا ہوگی خصوصاً جب کہ الیم انفرادی مصلحت لیے قرآن خود گنجائش ہی نہیں پیدا کرتا بلکہ ان کی طرف توجہ دلاتا ہے۔ اگر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ بتامی کے بارے میں خاص حالات میں خاص خاص قتم کے مصالح اور مراعات کی حفاظت مطلوب ہوتی ہے جنہیں پورا کرنے سے قانون کی کلیت اکثر قاصر رہتی ہے۔ ان انفرادی مصالح ومراعات کے تحفظ کے لیے قرآن نے کیاا دکام دیے ہیں ان سے اگلے باب میں بحث ہوگی۔ (جاری ہے)

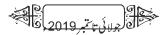
#### حواشي اورحواله جات

- (۱) یہ دلائل اوراعتراضات مختلف طریقوں سے جمع کیے گئے ہیں۔ کچھ تو اس موضوع پر دستیاب لٹریچر ہے جس کا ذکر گزشتہ باب میں ہو چکا ہے' کچھ اخبارات میں اس موضوع پر شائع ہونے والے خطوط سے اور کچھ پرائیویٹ بحث ومماحثہ کے دوران نے گئے۔
  - (۲) تين اہم مسائل ٔ ص ۱۸۹
  - (m) الوراثة في القرآن ص ٣٨ تا ٢٠٠٠ ص ١٢٥ : يزص ١٣٥٥
  - (۴) دیکھئے مقالہ ہذا پہلاحصہ 'باب اول:قرآن کے احکام وراثت' جزو(ہ) اور باب دوم کے حواثی اور حوالہ جات





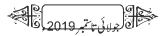
- (۵) تین اہم مسائل ٔ ص ۱۹۱
- (۲) یعنی مسلمانوں کے تمام مکاتب فکر کے نزویک
- (۷) اسے مسکد عمر میداور حجر میر بھی کہتے ہیں اور ان خاص پیچیدہ مسائل میں سے ہے جو'الملقبات''کے نام سے کتب فراکفن میں بطور خاص ذکر کیے جاتے ہیں۔
  - (۸) صورت مسئله اور کیفیت اختلاف کے لیے دیکھئے المواریث الاسلامیہ ص ۴۸۸
- (9) احکام المواریث ص ۵۴ (مولانا جیرا جپوری صاحب کی تعریف''اقوب'' مقاله ہٰذا کے دوسرے حصہ میں باب دوم' فصل اول میں پھرایک دفعدد کیھ کیجے۔)
  - (١٠) احكام القران للجصّاص ج٢ ص ٥٠
    - (۱۱) تنین اہم مسائل'ص ۱۸۵
    - (۱۲) تنین اہم مسائل ٔ ص۱۵۶ ـ ۱۵۷
- (۱۳) خواجہ احمد الدین مرحوم نے ''الور اثة فی القر آن'' میں متعدد جگہوں پر مختلف طریقوں سے اس بات کو بیان کیا ہے— بیالفاظ (اقتباس) خواجہ صاحب مرحوم کے فرزند ڈاکٹر خواجہ تاء اللہ صاحب کے خط سے لیے گئے ہیں' جو انہوں نے میرے ایک استضار کے جواب میں کھا تھا۔
  - (۱۴) تين اڄم مسائل ٔ ص۱۹۰
  - (۱۵) نیز دیکھئے آنر بیل جسٹس بدیع الزمان کیکاؤس کی رائے۔ پنجاب مقنّنہ کی شائع کردہ پیک آ راءُ ص ا
    - (١٢) المقارنات التشريعية 'جم'ص ٥٤
- (۱۷) تعجب ہے کہ ۱۸ ـ ۱۹۱۱ء میں جب اس مسلہ پر بحث چھڑی تو قد یم نظریہ کے حامی علاء میں سے بھی کسی نے نظریہ قائم مقامی کی وجوہ ردّ وقبول پر بھی بحث نہیں کی' حالا نکہ اصل نکتہ بہی تھا' بلکہ اس زمانے کے'' مناظرانہ اثرات' کے ماتحت بعض عجیب وغریب ولائل پیش کیے جاتے تھے جنہیں آج پڑھ کرآ دمی بنے بغیر نہیں رہ سکتا۔ و کھئے اخبار المجدیث ۱۸مئی ۱۹۱ے اور ۲۹ نومبر ۱۹۱۸ء اور مولوی غلام مصطفیٰ صاحب کا اشتہا رنمبر ۲ البتہ حال ہی میں سید غلام احمد بی اے بلیڈر منگمری نے اپنے رسالہ'' میتیم پوتے کاحق وراثت' کے صفحہ ۱۳ تا ۱۵ پر اس اصول سے نہایت عمدہ بحث کی ہے۔
  - (۱۸) مقاله بذا کے دوسرے حصہ میں باب دوم فصل اول مثال نمبرا ۲
    - (١٩) المقارنات التشريعية 'ج٣' ٥٥
    - (۲۰) دیکھئے مقالہ ہذا کے پہلے جصے میں باب اوّل کا آخری صفحہ۔
- (۲۱) قاضی بچیٰ بن اکثم کومنصب قضاء کے چندامیدواروں کے ساتھ خلیفہ المامون کے سامنے انٹرویو کے لیے چیش کیا گیا۔ شخصیت کچھ اچھی نہ تھی ۔ خلیفہ نے کوئی معمولی عالم سمجھ کر امتحاناً سوال کیا کہ'' ایک میت نے اپنے پیچھے مال' باپ اور دو بیٹیاں چھوڑی' پھران دو بیٹیوں میں سے ایک مرگی اور وارث وہی ہیں جو پہلے میت کے تھے۔ بتا ور دو بیٹیاں چھوڑی' قاضی کی نے عرض کیا:'' امیر المؤمنین! مجھے اتنا بتا دیجے کہ میت اول مرد تھا یا جا کو ورت' ' خلیفہ قاضی کی لیاقت کو سمجھ گیا اور اسے قاضی مقرر کیا۔ اس مسئلہ کی پوری صورت دیکھنے کے لیے قاویٰ عالمگیری' جلد دہم' کتاب الفرائض' ص ۲۵ میر 20 میرد کیھئے۔





- (۲۲) مقالہ منزا کے دوسرے حصہ میں باب دوم' فصل اول' مثال نمبرا'۲
- (٢٣) تين اجم ماكل ص ١٥٦\_١٥١ نيز الوراثة في القرآن ص ١٣٦ ١٣٦
  - (۲۳) الوراثة في القرآن 'ص ۵۷
- (٢٥) و كيهيَّ مقاله منزاكے يہلے حصے ميں باب جہارم: وارثوں كےطبقات 'ترتيب طبقات ورثاء' حاشيہ ١٠
- (۲۲) غالبًا اس لیے فقد حنی میں صرف پوتوں کے وارث ہونے کی صورت میں ان سب کو دا دا کے بیٹے بیٹیاں بنا کرور شد علی الرؤس تقسیم کیا جاتا ہے (اور حضرت زید بن ثابتٌ کا فتو کی بھی اس کی تائید میں ہے۔ دیکھئے مقالہ ہذا کے پہلے حصہ میں باب پنجم کا پہلاصفحہ )ورندا گرمر دوں کا حصہ نکالا جائے 'یعنی تقسیم علی النسب ہو'جس طرح فقہ جعفری میں ہے 'تو پھر بیوہ بہوؤں کو بھی ان کا حصہ ملنا چا ہے۔ لیکن عجب بات ہے کہ گوالی صورت میں شیعہ ور شعلی النسب تقسیم کرتے ہیں لیکن بیوہ بہوؤں کو بچھنیں دیا جاتا۔ اس کی وجہ معلوم نہیں ہوسکی۔
- (۲۷) اس قتم کی قائم مقامی ہے جس قتم کی پیچید گیاں پیدا ہو تکتی ہیں ان کی تفصیل کے لیے دیکھئے رسالہ تر جمان القرآن بابت جنوری فروری ۱۹۵۴ء صفحات ۳۲۵ تا ۴۳۰۰ نیز پنجاب مقدّنه کی جمع کر دہ پبلک آراء میں سینسرُ سول جج مظفر گڑھ کی رائے ضمیمہ آراء (supplement) ص تا ک۔
- (۲۸) ہم نے اس حل اور تقسیم کی پوری عملی تفصیل کوعمداً بخو ف طوالت ترک کر دیا ہے' لیکن اس ضمن میں رسالہ تر جمان القرآن فروری ۱۹۵۳ء کے ص ۳۲۵ تا ۱۳۴۰ورسینئر سول جج مظفر گڑھ کی رائے جس کا اوپر (حاشیہ نمبر ۲۷ میں) حوالہ دیا گیاہے' کا مطالعہ دلچیسی ہے خالی نہیں ہوگا۔
- (۲۹) بیالفاظ کتاب'' تین اہم مسائل' میں صفحہ ۳۳ اپر موجودہ اسلامی قانون وراثت کے حق میں استعال ہوئے ہیں۔ ان الفاظ کا مقابلہ اسی قانون وراثت کے متعلق سرولیم جونز (William Jones) کے تبھرہ سے تیجیے (دیکھیے مقالہ بذا'مقدمہ میں سرولیم جونز کا اقتباس)
  - (٣٠) تين انهم مسائل' ص١٦٢ ُص ١٨٥ وص ١٨٩ ُ ١٩٠ ينزالو داثة في القو آن 'ص ٢٠ \_
    - (m) مقالہ منداکے دوسرے حصے میں باب دوم' فصل اول' مثال نمبرا'۲
- ( سے ۱۹۵۳) و جنوری ۱۹۵۳ء کووائی ایم می اے لا ہور میں مسکارزیر بحث پرایک ندا کرہ کے دوران بیدونئی دلیلیں ( ایعنی اور ۳۳ ۳۲) و جنوری ۱۹۵۴ء کووائی ایم میں ایم میں ایم کئیں جس طرح یہاں بیان کی گئی ہیں۔ نیز دیکھنے اخبار ملت ااجنوری اور ۳۳ مندرجہ بالا) اس تفصیل سے سئی گئیں جس طرح یہاں بیان کی گئی ہیں۔ نیز دیکھنے اخبار ملت ااجنوری اور ۳۰ میں انہی دلائل کو مختصراً بیان کیا ۱۹۵۴ء (صفحہ اکا کم ۵ صفحہ کا کم ۲۷) میں مضمون ڈاکٹر خواجہ سخاء اللہ صاحب جس میں انہی دلائل کو مختصراً بیان کیا ہے۔
- (۳۴) اور قانون میں ایسی پیچید گیاں عام ہوتی ہیں کہ ایک چیز ایک نام نے نہیں ملتی لیکن وہی چیز دوسرے نام سے حاصل ہوجاتی ہے۔'' وراثت''کے نام پر کچھ نہ ملئے کا مطلب میہ ہر گزنہیں ہوسکتا کہ'' کچھ ملے گاہی نہیں''۔ دیکھئے موجودہ پرلیں ایکٹ کی روسے جب کوئی اخبار بند کر دیا جاتا ہے تو دوسر ہے ہی دن وہی اخباراسی ایڈ بیڑاسی پرلیں' اس عملہ'اسی پالیسی کے ساتھ جاری ہوجاتا ہے' صرف''نام'' بدلنا پڑتا ہے اور خریدار بھی اسے سابق اخبار سمجھ کر سے عیں۔

**@** 





# بیوی کے حقوق وفرائض

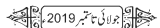
(بسلسله اسلام میں عورت کامقام ((زر میاں بیوی کے باہمی معاملات) پروفیسر حافظ قاسم رضوان ﴿

# مهر کی مقدار کا مسکله (استدراک)

شریعت نے زیادہ سے زیادہ مہر کی مقدار مقرر نہیں کی'البتہ کم سے کم مہر کی مقدار مقرر کر دی ہے۔ فقہ خفی کے مطابق میہ صدد میں درہم ہے' جو دوتو لے ساڑھے سات ماشے چاندی بنتی ہے۔ اس کم سے کم مقدار کا یہ بالکل مطلب نہیں کہ اتنا مہر رکھنا شرعاً لیند بیدہ ہے' بلکہ اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ اس سے کم مہر پراگر عورت راضی بھی ہو جائے تو شریعت راضی نہیں اور اسے دس درہم کی مقدار کے مطابق ادائیگی کرنا ہوگی۔ اس طرح سے عورت کا وہ جائے تو شریعت رامنی نہیں ہو یا تا جو کہ شریعت کا منشا ہے۔ یہ کم سے کم مہر کی مقدار اور اس کی گنجائش عورت کی مضامندی کی صورت میں ان لوگوں کے لیے رکھی گئی ہے جو مالی لحاظ سے کمز ور اور اس سے زیادہ کے حتم کن نہیں ہوگا کہ شریعت کا منشا یہی ہے کہ مہر کی مقدار اتن ہی ہو'اور سے اسے سے مغری میں مہرشرعی' قرار دیا جائے۔

جن لوگوں نے موجودہ دور میں بتیں یا سوا بتیں روپے مہر باندھ کراسے مہر شرعی گرار دیا 'ان سے دو غلطیاں ہوئیں۔ایک غلطی تو یہ ہوئی کہ دس درہم کی قیمت کسی زمانے میں بتیں یا سوا بتیں روپے رہی ہوگی 'انہوں نے اسے ہمیشہ کے لیے ہی جھے لیا۔ دوسری غلطی یہ ہوئی کہ شریعت نے مہر کی جو کم سے کم مقدار مقرر کی تھی 'اس کا مطلب یہ بچھے لیا گیا کہ شرعاً پنندیدہ یہی ہے کہ اس سے زیادہ مہر مقرر نہ کیا جائے 'حالا نکہ یہ تصور قطعاً بے بنیاد ہے۔ اس کا اندازہ اس بات سے ہوسکتا ہے کہ خود حضورا کرم شکھی آئی نے اپنی صاحبز ادی حضرت فاطمہ رہے ہوئی کا مہر پانچ سودرہم مقرر فر مایا تھا' جوایک سواکتیں تولہ' تین ماشہ چاندی کے برابر ہوتا ہے' جس کی موجودہ مالیت کا اندازہ بازار سے معلوم کیا جا سکتا ہے۔ اس طرح نبی کریم شکل خاند مقدار ہے۔ اب بعض حضرات اس' مہر فاطمی' کو ہی مہر شرعی سے تعبیر کرتے ہیں اور غالبًا اس کا مفہوم یہ ہوتا ہے کہ شرعی اعتبار سے اس سے کم یازیادہ مہر مقرر کرنا پندیدہ نہیں۔

🖈 ريٹائر ڈ صدر شعبہ اسلاميات ومطالعہ پا کستان گورنمنٹ کالج آ ف کامرس علامہ اقبال ٹاؤن لا ہور



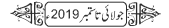


اس میں کوئی شک نہیں کہ اگر فریقین مہر فاطمی کے برابر مہر مقرر کریں اور خالص نیت یہ ہو کہ حضور مُنَا فَیْنِا کی مقدار بابر کت اور معتدل ہوگی نیز اس سے اتباع سنت کا اجر ملنے کی بھی تو قع ہے 'تو یقینا یہ جذبہ مقرر کر دہ مہر کی مقدار بابر کت اور معتدل ہوگی نیز اس سے اتباع سنت کا اجر ملنے کی بھی تو قع ہے 'تو یقینا یہ جنہ ہو اس سے کم یازیا دہ مقرر کر ناشر عمیں ناپہند یدہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس سے کم یازیا دہ مقرر کر ناشر عمیں ناپہند یدہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس سے کم یازیا دہ مہر مقرر کر نے میں شرعا کوئی قباحت نہیں ہے۔ یہ اصول البتہ میز نظر رکھنا ضروری ہے کہ مہر اتنا ہو کہ جس سے بیوی کا اعزاز واکرام بھی ہوجائے اور شوہر کی استطاعت سے بھی بالکل باہر نہ ہو۔ جن بزرگوں نے بہت زیادہ مہر باند ھنے سے منع کیا'ان کا مقصد یہی تھا کہ اگر اپنی استطاعت سے بڑھ کر مہر مقرر کر لیا جائے تو وہ محسن ایک کا غذی کا روائی بن کر رہ جاتی بخش اوقات بہت زیادہ اور اپنی شان وشوکت کے اظہار بخض اوقات بہت زیادہ اور اپنی شان وشوکت کے اظہار بعض اوقات بہت زیادہ اور اپنی شان وشوکت کے اظہار کا غیر معمولی جذبہ ہوتا ہے' اور رہ بات بھی اسلام کے مزاج اور اس کی تعلیمات کے الب ہے۔ البتہ اسلامی تعلیمات کے الب ہے۔ البتہ اسلامی تاریخ سے ہمیں اگر دکھا وامقصود نہ ہواور ادا نیکی کی نیت کے ساتھ اسلامی تاریخ سے ہمیں ایک بات صاصل ہوتی ہے کہ مہر میں اگر دکھا وامقصود نہ ہواور ادا نیکی کی نیت کے ساتھ اسلامی تو رہ میں ہوئی جائز ہے' لیکن ان میں ہے کہ جس نے کسی خورت سے نکاح کیا اور نیت یہ رکھی کہ مہر نہیں دینا تو وہ قباحت سے خالی نہ ہوگا۔ حد بیٹ میں ہے کہ جس نے کسی خورت سے نکاح کیا اور نیت یہ رکھی کہ مہر نہیں دینا تو وہ قباحت کے دن زانیوں کے ساتھ اٹھا بیا جائے گا۔

### مہراداکرنے کے آسان طریقے

وہ شوہر جنہوں نے ابھی تک مہرادا کرنے کی فکرنہیں کی یاان کے مہراتنے زیادہ مقرر ہوئے تھے جوان کی مالی استطاعت سے باہر تھے ان کے لیے مہر کی ادائیگی کے چند آسان طریقے تجویز کیے جاتے ہیں:

- (۱) عام طور سے شادی کے موقع پر شوہر کی طرف سے جوزیور بیوی کو (استعال کے لیے) دیا جاتا ہے'اس کا مالک شوہر خود ہوتا ہے اورز کو ہ بھی اسی پر واجب ہوتی ہے۔اگر صور تحال الی ہوتو کُل زیور میں سے مہر کی رقم کے برابر کا زیور بیوی کی ملکیت میں دے دیا جائے' اور ساتھ ہی وضاحت بھی کر دی جائے کہ بیر مہر کی ادائیگی ہے' نیز اس کی زکو ہ بھی آپ پر واجب ہے۔
- (۲) مہر کی رقم قسطوں میں تقسیم کر دی جائے اور بیوی کی رضامندی سے اس کو بتا دیا جائے کہ میں ہر ماہ اتنی رقم مہر کی ادائیگی کی قبط میں ادا کر وں گا۔
- (۳) شوہر جو جیب خرچ ماہانہ بیوی کو دیتا ہے اسے اعتماد میں لے کراس میں مہرا داکر نے کی نیت کر کے مہر کی رقم کو پوراکر دیا جائے۔
- (4) اسلامی تہوار یا کسی خوشی کے موقع پر اہلیہ کوفیتی ہدید دیتے وقت بتا دیا جائے کہ یہ میں مہرکی ادائیگی کے حوالے سے دے رہا ہوں۔





یہ بڑے ظلم اور ناانصافی کی بات ہوگی کہت مہر کی ادائیگی سے ساری عمر بے فکر رہنے کے بعد بسترِ مرگ پر بیوی سے اس کی معافی حاصل کر لی جائے 'جبکہ اس وقت ماحول کے جبر سے اس بے چاری کے پاس معاف کرنے کے سواکوئی دوسری راہ اور چارہ بھی نہ رہے۔(۱)

ایک مرتبدرسول اللہ شکافیٹی نے کسی صحابی کو تکم دیا کہ وہ مسجد کے درواز بے پر کھڑ ہے ہوکر بیاعلان کر دے کہ عورت میں برکت بھی ہے اور نخوست بھی عورت کی برکت اور خوبی بیے ہے کہ اس کا مہر تھوڑا ہو' نکاح سہولت سے کم خریج میں ہوا ہواور وہ خوش اخلاق اور دیندار ہو۔اور عورت کی نخوست بیہ ہے کہ مہر زیادہ ہو' نکاح دشواری سے ہوا ہواور وہ بداخلاق اور بے دین ہو۔ (ابوداؤد)

## بیوی کے فرائض

اسلامی تعلیمات کی روثنی میں ہوی کے چندا ہم فرائض پیش خدمت ہیں: (() شو ہراورگھر کی نگہداشت

اس ضمن میں فرمانِ الله ہے: ﴿ فَالصّٰلِحُتُ قَلِنَتْ حَفِظْتٌ لِلْغَیْبِ بِمَا حَفِظَ اللّٰهُ ﴾ (النساء:٤٣) 

'' پھر جوعور میں نیک ہیں سوتا بعدار ہیں ' نگہبانی ( نگہداشت ) کرتی ہیں بیٹھ پیچھے ( غیر حاضری میں ) اللّٰہ کی حفاظت سے ' ۔ گویا نیک عور تیں وہ ہیں جومردکی حاکمیت کو سلیم کر کے ان کی اطاعت کرتی ہیں اور مَردوں کی غیر حاضری میں بھی اپنے نفس اور ان کے مال کی حفاظت 'جواُ مورِ عاضری میں بھی اپنے نفس اور ان کے مال کی حفاظت کرتی ہیں۔ اپنی عصمت اور گھر کے مال کی حفاظت 'جواُ مورِ خانہ داری میں سب سے اہم ہیں' ان کے بجالانے میں ایس عورتوں کے لیے مردوں (شوہروں) کے سامنے خانہ داری میں سب سے اہم ہیں' ان کے بجالانے میں ایس عورتوں کے لیے مردوں (شوہروں) کے سامنے اور پیچھے کے حالات بالکل مساوی اور ایک جیسے ہیں۔ یہ نہیں کہ ان کے سامنے تو اس کا پور ااہتمام کریں اور ان کی خطورا کرم مُنَّا اللّٰ اِنْ اللّٰ ہوں یا وہ نظروں سے غائب ہوں' تو اس میں کمی' سستی اور لا پر واہی بر تیں۔ اس حوالے سے حضورا کرم مُنَّا اللّٰ اللّٰ اللّٰ ہوں۔ یہ نہیں کہ نستی اور لا پر واہی بر تیں۔ اس حوالے سے حضورا کرم مُنَّا اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ہوں۔ یہ نہیں کہ نستی اور لا پر واہی بر تیں۔ اس حوالے سے حضورا کرم مُنَّا اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ہوں۔ یہ نہیں کہ نستی اور لا پر واہی بر تیں۔ اس حوالے سے حضورا کرم مُنَّا اللّٰ اللّٰ

((خَيْرُ النِّسَاءِ امْرَأَةٌ إِذَا نَظَرْتَ اِلَيْهَا سَرَّتُكَ، وَإِذَا اَمَرُتَهَا اَطَاعَتُكَ، وَإِذَا غِبْتَ عَنْهَا حَفِظُتُكَ فِي الْمَسْهَا وَمَالِكَ، ثُمَّ قَرَأً رَسُولُ اللهِ عَلَيْتِهِ هٰذِهِ الْآيَة: الرِّجَالُ قَوْمُوْنَ عَلَى النِّسَاءِ اِلَى آخِرِهَا)) (٢)

'' بہترین عورت وہ ہے کہ جبتم اس کو دیکھو تو تہمیں خوش کر دی' اور جب اس کو کو ئی تکم دو تو اطاعت کرے' اور جبتم غائب (غیر حاضر) ہو تو اپنے نفس اور تمہارے مال کی حفاظت کرے۔ پھر رسول اللّٰهُ ٹَا ﷺ نے بیآیت اَلمِرِّ جَالٌ قَلْ مُوْنَ عَلَی النِّسَاءِ آخرتک تلاوت فرمائی۔''

چونکہ عورتوں کی بیذ مدداریاں کہ اپنی عفت وعصمت اور شوہر کے مال کی حفاظت وونوں ہی آسان کا منہیں ہیں ' اس لیے آیت میں آگے فرمایا گیا: ﴿ بِمَا حَفِظَ اللّٰهُ ﴾ یعنی اس حفاظت میں اللہ تعالی عورت کی مد دفر ماتے ہیں ' ا نہی کی مدد اور تو فیق سے وہ ان ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہوتی ہے۔ ورنہ نفس اور شیطان ہر وقت ہر مرد اور عورت کو گھیرے ہوئے ہیں' اورعورتیں خصوصاً اپنی علمی اورعملی قو توں میں بہ نسبت مردوں کے' کمز وربھی ہیں' اس کے باوجود وہ ان ذمہ داریوں میں مَردوں سے زیادہ مضبوط نظر آتی ہیں' بیسب اللّٰہ کی تو فیق اور امداد ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بے شرمی اور بے حیائی کے کا موں میں مَردوں کی نسبت عورتیں کم مبتلا ہوتی ہیں۔ (۳)

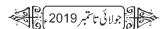
وہ اپنے خاوندوں کے حقوق کی اوائیگی میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرنے والی ہوتی ہیں۔ جن چیزوں کی حفاظت کرنا واجب ہے ان کی وہ حفاظت کرتی ہیں ، جیسے عصمت وعفت 'خاوندوں کے راز اور ان کے کھلے اور مخفی خزانے ۔ لام ' حفیظت کاصلہ ہے۔ ابن جریر نے طلحہ بن مطرف سے نقل کیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مسعود راہ ہے کی قراءت میں یوں ہے: فَالصَّلِ حُتُ فَیْنَاتُ حَفِظتُ لِلْعَیْنِ بِمَا حَفِظ اللّٰهُ فَاصُلِ حُوْا اِلَیْهِنَّ۔ سمّدی سے کی قراءت میں یوں ہے: فَالصَّلِ حُتُ فَیْنَاتُ حَفِظ اللّٰهُ اَلٰہُ اِللّٰہُ اِلٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ الللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّ

حضرت ابو ہریرہ بڑائی ہے مروی حدیث سطور گزشتہ میں بیان ہوئی ہے کہ رسول اللہ گڑائی آئے فرمایا:

''بہترین عورت وہ ہے کہ جب تواسے دیکھے تو وہ مجھے خوش کردے' تواسے علم دی تو تیری اطاعت کرے' جب تو

اس سے غائب ہوتو اپنے نفس اور تیرے مال کی حفاظت کرے' ۔ پھر آپ ٹُلگائی آئے نے مندرجہ بالا آیت تلاوت فرمائی ۔ (اسے امام بغوی نے روایت کیا )۔ ابن جریر نے مقابلے و نفسیھا' کے الفاظ ذکر کیے ہیں۔ امام نسائی' حاکم اور بیبی نے شعب الایمان میں انہی سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ کڑائی آئے سے عرض کیا گیا کہ کون می عورت حاکم اور بیبی نے شعب الایمان میں انہی سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ کڑائی آئے آئے ہوئی آئے نے فرمایا کہ 'جب تو اسے دیکھے تو وہ مجھے خوش کردئے جب علم دے تو اس کی اطاعت کرے اور اپنے مال وجان میں شوہر کی ایسی مخالفت نہ کرے جو اسے نا گوار ہو''۔ ایک روایت میں ' تحفظ فی کرے اور اپنے مال وجان میں شوہر کی ایسی مخالفت نہ کرے جو اسے نا گوار ہو''۔ ایک روایت میں ' تحفظ فی بیسی۔ اسی طرح ابن ماجہ فرض میں نے کہا کہ حدیث کے اکثر طرق میں نوبی نفسیھا و مقابلہ' کے الفاظ بیں۔ اسی طرح ابن ماجہ فرض میں نوبی کہ ہا ہمی قربی بیں۔ اسی طرح ابن ماجہ نام امری حدیث نقل کی ہے' بعض طرق میں نوبی نفسیھا و مقابلہ' کے الفاظ بیں۔ اسی طرح ابن ماح کے دورت کی طرف کرنے کی وجہ بیہ ہمی قربی بیں۔ طبی نے کہا کہ مالھا سے مرادخاوند کا مال ہے مال کی نسبت عورت کی طرف کرنے کی وجہ بیہ ہمی قربی تعلق ہوتا ہے اور وہی اس (مال) میں تصرف کرتی ہے۔

حضرت الوجريره اور حضرت النس في عمروى به كدر سول اللَّهُ فَا يَّا فَرْ مَايا: ((ٱلْمَرْأَةُ إِذَا صَلَّتُ خَمْسَهَا، وَصَامَتْ شَهْرَهَا، وَٱخْصَنَتْ فَرْجَهَا، وَٱطَاعَتْ بَعْلَهَا، فَلْتَدُخُلْ مِنْ آَيِّ ٱبْوَابِ الْجَنَّةِ شَاءَتْ)(٤)





'' عورت جب اپنی پانچ نمازیں پڑھے' رمضان کے روزے رکھے' اپنی عزت کی حفاظت کرے اور اپنے خاوند کی اطاعت کرے' تو وہ جس دروازے سے چاہے جنت میں داخل ہوجائے۔''

((اَيُّهُمَا امْرَأَةٍ مَاتَتُ وَزَوُجُهَا رَاضِ عَنْهَا دَخَلَتِ الْجَنَّةَ))(°)

'' جوعورت اس حال میں فوت ہو جائے کہ اس کا خاونداس سے راضی ہووہ جنت میں داخل ہوگی ۔''

حضرت عمر رہائی سے مروی ہے کہ''ایک آ دمی اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کے بعد اچھے اخلاق والی' محبت کرنے والی اور بچے جننے والی بیوی پالے' تواس سے بڑھ کرکوئی نعمت نہیں۔اورایک آ دمی کواللہ تعالیٰ کی ذات کا انکار کرنے کے بعد بداخلاق اور ترش زبان والی عورت مل جائے' تواس سے بڑھ کر (اس کے لیے) مصیبت کوئی نہیں''۔حضرت عبداللہ بن عباس پھی فرماتے ہیں کہ'' مَردوں کے بال بچوں کی گلہداشت اور ان کے مال کی حفاظت عور توں کے فرائض میں شامل ہے۔''(۱)

عورت پرمرد کا پہلاحق قر آن مجید نے ایسے الفاظ میں بیان کیا ہے' جس کا بدل کسی دوسری زبان میں میسر ہی نہیں ۔ارشاد ہوتا ہے :

﴿ فَالصَّلِحْتُ قَنِتْتُ خِفِظْتُ لِّلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ (النساء: ٣٤)

'' جو نیک عورتیں ہیں' وہ اطاعت کرنے والی اورغیب کی حفاظت کرنے والی ہیں' اللہ تعالیٰ کی حفاظت کے ماتحت''

یہاں حفظ للغیب سے مراد ہراس چیز کی حفاظت کرنا ہے جوشو ہر کی ہواوراس کی غیر موجود گی میں بطور امانت عورت کے پاس رہے۔اس میں اس (شوہر) کے نسب کی حفاظت 'اس کے نطفہ کی حفاظت 'اس کے مال کی حفاظت 'اس کے رازوں کی حفاظت' غرض کہ سب ہی کچھ آجاتا ہے۔(<sup>2)</sup>

#### ( 🂛 ) اطاعت وخدمت

حضرت عبدالله بن عباس الله سے روایت ہے کہ نبی اکرم مُلَا تَقَافِم نے فرمایا:

((اَرْبَعٌ مَنْ اُعْطِيَهُنَّ فَقَدْ اُعْطِيَ خَيْرَالدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ: قَلْبٌ شَاكِرٌ، وَلِسَانٌ ذَاكِرٌ، وَبَدَنْ عَلَى الْبَلَاءِ صَابِرٌ، وَزَوْجَةٌ لَا تَبْعِيْهِ خَوْنًا فِيْ نَفْسِهَا وَلَا مَالِهِ))(^)

''ایک مرد جسے چاًرچیزیں عطا ہوئی ہیں'اسے اس جہان اورا گلے جہان کی سب سے بہتر (نعمیں) دی گئی ہیں:شکر گزار دل' ذکر (اللہ) میں مصروف زبان'مصائب وآلام میں صبر کرنے والاجسم اورا کیا ایسی ہیوی جواییج جسم اوراس کی دولت کے بارے میں بے وفائی (خیانت) نہیں کرتی۔''

ا پینشو ہر کی اطاعت کرنا خاوند کے حقوق اور بیوی کے فرائض میں شامل ہے' از روئے ارشادِ باری تعالیٰ: ﴿ فَالصَّلِطُتُ قَلِيْكُ ﴾ (النساء: ٤٣)'' پھر جوعورتیں نیک ہیں' (وہ اپنے شوہر کی) تابعدار ہیں''۔گویا نیک عورتیں وہ ہیں جومردوں کی قوامیت تسلیم کر کے ان کی فرما نبرداری کرتی ہیں۔حضور اکرم مُنَالِیَّا کا فرمان ماقبل



((خَيْرُ النِّسَاءِ الْمُوأَةُ إِذَا نَظَرُتَ الِيُهَا سَرَّتُكَ وَإِذَا اَمَرْتَهَا اَطَاعَتْكَ.....))
" بہترین عورت وہ ہے کہ جبتم اس کو دیکھوتو تہہیں خوش کر دے اور جب اس کو کوئی تھم دوتو وہ تہاری

اطاعت کرے.....''

ا کیک حدیث بیان کی جاتی ہے کہ حضور اکرم مَنْ اَنْتِیْمَ کا ارشاد ہے:'' جوعورت اپنے شوہر کی تا بعد ارہو' اس کے لیے استغفار کرتے ہیں' پرندے ہوا میں اور محصلیاں دریا میں اور فرشتے آسانوں میں اور درندے جنگلوں میں ۔'' (بجرمحیط)

ای طرح نبی رحمت منگانی کا میارشاد گرامی بھی ماقبل گزر چکاہے:'' جب کوئی عورت پانچوں وقت کی نمازادا کر بے ٔ رمضان کے روز بے رکھے' اپنی عصمت وعفت کی حفاظت کر بے' اپنے خاوند کی تابعداری کر بے تو اس سے کہا جائے گا کہ جنت کے جس درواز بے ہے تم چاہو' داخل ہو سکتی ہو۔'' (منداحمہ)(۹)

خاوند کی مکمل اطاعت ہی ایک اچھی اور تچی مسلمان ہیوی کی سب سے بڑی خوبی ہے۔اس کا دل'اس کی نظر اوراس کا جسم سب اس کے خاوند کے لیے ہے۔اس حوالے سے خیانت' دغابازی' بے وفائی اورا پی عفت و عصمت پر داغ ایک صحح مسلمان ہیوی کا ہر گزشیوہ نہیں۔ بے وفائی کی سب سے بڑی اور فتیج صورت زنا ہے' غیر مرد پر شہوت بھری نظر ڈالنا بھی اسی زمرہ میں آتا ہے' اس سے عورت کی پاک دامنی پر گہرا حرف آتا اور سیاہ دھبتہ گلتا ہے اوراز دواجی زندگی میں اس کا انجام بڑا حسرت ناک اور عبر تناک ہوتا ہے۔ار شادِ نبوی ہے:

((الْعَيْنُ تَزْنِيْ وَالْقَلْبُ يَزْنِيْ، فَزِنَا الْعَيْنِ النَّظُرُ وَزِنَا الْقَلْبُ التَمَنِّي.....)(١٠)

''آئکھیں اور دل (ود ماغ) بھی زنا کے مرتکب ہوتے ہیں۔آئھ کا زنا نظر بازی ہے اور دل کا زنا خواہش ہے.....''

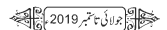
حضرت ابوسعید خدری ہٹائیؤ روایت کرتے ہیں کہ ایک دفعہ حضورا کرم مُٹائیؤ میدالفطریا عیدالاضیٰ کے دن عید گاہ جاتے ہوئے عورتوں کے پاس سے گزرے اوران (عورتوں) سے فرمایا:

((يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدُّقُنَ، فَانِّى أُرِيُتُكُنَّ آكُثَرَ آهُلِ النَّارِ)) فَقُلُنَ : وَبِمَ يَارَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: ((تُكْثُرُنَ اللَّعْنَ وَتَكُفُرُنَ الْعَشِيْرَ .....)(١١)

''اے عور توں کے گروہ! نیکی کیا کرو' کیونکہ میں نے تمہاری اکثریت کوجہنم میں دیکھا ہے۔ وہ عور تیں عرض کرنے لگیں کہاے اللہ کے رسول! اس کی وجہ کیا ہے! تو آپ نے فر مایا: تم آپی میں ایک دوسرے پر بہت زیادہ لعن طعن کرتی ہواور اینے شوہروں کی نافر مانی کرتی ہو۔۔۔۔۔''(۱۲)

'' فَالصَّلِ لحتُ قُبِناتٌ '' (جونیک عورتیں ہیں وہ شوہر کی اطاعت کرنے والی ہیں ) ایک عام حکم ہے 'جس کی تشریح میں حضور اکرم مَثَلَّ ﷺ متعدد چیزیں بیان فرمائی ہیں:

(() ((وَلَكُمْ عَلَيْهِنَّ اَنْ لَا يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ اَحَدًا تَكْرَهُوْنَهُ)) (")





'' تمهاراان پریت ہے کہ وہ تمہارے ہاں کسی ایٹے خص کونہ آنے دیں جس کوتم ناپند کرتے ہو'' (ب) ((لَا تَصَدَّقُ بِشَیْءِ مِنْ بَیْتِهِ إِلَّا بِاِذْنِهِ، فَاِنْ فَعَلْتَ کَانَ لَهُ الْاَجُرُ وَعَلَیْهَا الْهِزُرُ، وَلَا تَخُرُجَ مِنْ بَیْتِهِ إِلَّا بِاِذْنِهِ))(۱۹)

''وہ اس (شوہر) کے گھر میں سے کوئی چیز اس کی اجازت کے بغیر صدقہ نہ کرئے اگراپیا کرے گی تو اجر شوہر کو ملے گا اور گناہ عورت پر ہوگا' نیز وہ اس کی اجازت کے بغیر اس کے گھر سے نہ نکلے''

(٤) ((لَا تَصُوْمُ الْمَرْأَةُ يَوْمًا وَاحِدًا وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إِلَّا بِاذْنِهِ إِلَّا رَمَضَانَ))(١٥)

''عورت اپنے شوہر کی موجود گی میں رمضان کے سوا (نفل) روزے اس کی اجازت کے بغیرایک دن کے لیے بھی نہیں رکھ سکتی۔''

(9) ((إِذَا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأْتَهُ اللَّي فِرَاشِهِ فَلَمْ تَأْتِهِ فَبَاتَ غَضْبَانَ عَلَيْهَا، لَعَنَتْهَا الْمَلَائِكَةُ حَتَّى تُصْبَحَ))(١٦)

'' جب مردا پنی بیوی کواپنے بستر پر بلائے اور بیوی انکار کردے اور خاونداس پر ناراضگی کی حالت میں رات بسر کرے توضیح ہونے تک فرشتے اس (عورت) پرلعنت کرتے رہتے ہیں۔''

اس عام حکم اطاعت میں صرف ایک استثناء ہے کہ اگر بیوی ہے اس کا شوہر اللہ کی معصیت والے کام کا مطالبہ کر ہے تھر وہ اس حکم ہے ماننے ہے انکار کر سکتی ہے۔ مثلاً وہ فرض نماز اور روز ہے ہے منع کرے 'شراب پینے کا حکم وے نامیل شرعی پر دہ ترک کرنے کا حکم وے یا بیوی ہے فواحش کا ارتکاب کر انا چاہے وغیرہ 'توعورت پینے کا حکم وے نامیل شرعی پر دہ ترک کرنے کا حکم وے یا بیوی ہے فواحش کا ارتکاب کر انا چاہے وغیرہ 'توعورت نہ صرف اس بات کی مجاز ہے 'بلکہ اس کا فرض بھی ہے کہ شوہر کے ہرا یسے حکم کو تھکر اوے فرمانِ نبوی مُنافِق نِی مُنافِق الْنَحَالِق )) (ایک طاعمة کے لم خُلُوق فِی مُنْصِیةِ الْنَحَالِق )) (ایک طاعمة کے لم خُلُوق فِی مُنْصِیةِ الْنَحَالِق ))

''خالق کی نافر مانی میں ٹسی مخلوق کی اطاعت ( کرنا) جائز نہیں ۔' (۱۸)

ہر شوہر کی بیدہ کی خواہش ہوتی ہے کہ اس کا گھر خوشیوں کا مرکز ہوا ورسب گھر والے اس میں شریکہ ہوں'
لیکن جو بات اس مسرت وانبساط کوحزن میں تبدیل کر دیتی ہے وہ بیوی کا اپنے شوہر کی اطاعت نہ کرنا' ناروا
سلوک اور اس کی نافر مانی ہے۔ ایسی بیوی برتر رہے کے مقام پر بیٹھ کر ہمیشہ اپنی رائے اور خواہش ہی کو ممّنِظر
رکھتی ہے اور بیرچاہتی ہے کہ خاونداس کے ہر حکم اور خواہش پر سرِسلیم خم کرے اور اپنی رائے اور چاہت کو ور میان
میں نہ لائے۔ اس طرح سے بیویاں اس حقیقت کو بھول جاتی ہیں کہ وہ اور ان کے شوہر گھریلوزندگی کی گاڑی کے
دو پہتے ہیں' جن میں سے ایک پہیہ میں بھی خرابی اور کوئی مسکلہ بیدا ہو جائے تو گاڑی کا صحیح طور پر روانی سے چلنا
امر محال ہے۔ اس طرح کی سوچ رکھنے والی عور تیں خود اپنی زندگی اور گھر کی بربادی کی ذمہ دار ہوتی ہیں۔ ایسی
کے طرفہ سوچ خوشی بھرے گھر کو ویرانے میں تبدیل کر دیتی ہے جہاں محبت اور فرحت کی بجائے عداوت' بغض
اور نفر میں ہوتا ہے' اور وہی مثل صادق آتی ہے کہ گھر کا شنے کو دوڑتا ہے۔



ال صمن ميں فرمانِ خداوندی ہے: ﴿ اَلرِّ بَحَالٌ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ (النساء: ٣٤)'' مردعورتوں پر منتظم بین'۔اس آیت میں آگے ارشاد ہوتا ہے: ﴿ فَالصَّلِحُتُ قَنِیْتُ ﴾ کچر جوعورتیں نیک بین وہ تابعدار/ فرما نبردار ہوتی ہیں۔''

اسى طرح الله تعالی فرما تاہے:

﴿ وَ لَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعُرُونِ وَلِلرِّ جَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ (البقرة: ٢٢٨) ''اورعورتوں كے بھى ويسے ہى حقوق ہيں جيسے ان پر مردوں كے ہيں قاعدہ/ضابطہ كے ساتھ اور مَردوں كو

عورتوں پر (ایک گونه) فضیلت حاصل ہے۔''

حضرت انس بناتين سے روایت ہے کہ رسول الله مَناتَثَيْمَ نے فر مایا:

((لَوْ كُنْتُ آمِرًا اَحَدًّا اَنْ يَسُجُدَ لِاَحَدٍ لاَمَرْتُ الْمَرْأَةَ اَنْ تَسُجُدَ لِزَوْجِهَا لَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَهُ عَلَيْهَا مِنَ الْحَقّ)) (١٩٠)

''( کسی بشر کے لائق نہیں کہ وہ کسی بشر کو سجدہ کرے ) اگر میں کسی کو تھم دیتا کہ وہ کسی کو سجدہ کرے تو میں عورت کو تھم دیتا کہ وہ اپنے شو ہر کو سجدہ کرے اس پر اللہ نے خاوند کے جو حقوق رکھے ہیں ان کی بناپر۔'' اس حدیث میں شو ہرکی اطاعت کے وجوب کو دراصل از راہِ مبالغہ بیان کیا گیا ہے 'ورنہ غیر اللہ کے لیے سجدہ کی کسی حالت میں بھی گنجائش نہیں۔ایک روایت میں اس کے بعد یہ الفاظ بھی وار دہوئے ہیں:

((وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِهِ لَا تُؤَدِّى الْمَرْأَةُ حَقَّ رَبِّهَا حَتَّى تُؤَدِّى حَقَّ زَوْجِهَا، حَتَّى لَوْ سَأَلَهَا نَفُسَهَا وَهِيَ عَلَى قَتَبَ لَمُ تَمْنَعُهُ)) (٢٠)

''اُس ذات کی قتم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے' عورت اپنے رب کا حق ادائہیں کر سکتی جب تک اپنے شوہر کا حق ادا نہ کرے۔ یہاں تک کہ اگر شوہر اس سے اپنی خواہش کا اظہار کرے اور وہ (عورت) اونٹ برسوار ہوت بھی اے انکار نہ کرے۔'

ایک اور حدیث میں آتا ہے کہ حضور مُنَا اَنْ اِکْمُ اِنْ اِکْمُ اِنْ اِلْمَ اِلْمُ اِلْمَ اِلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْم

ایک دوسری حدیث میں بیمضمون آیا ہے کہ عورتوں نے حضور کُناتِیَا ہے پوچھا کہ عورتوں کا غزوہ و جہادکیا ہے؟ آپ نے نفر مایا کہ شوہر کی اطاعت اور اس کے احسان کا اعتراف (بیہی 'ج۲) اس طرح حضور کُناتِیَا ہے فر مایا کہ اگرعورت آخرت کی نجات اور جنت جا ہتی ہے تو حق تعالیٰ کی خوشنو دی طلب کرے' اور اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی حاصل نہیں ہوتی جب تک اس کا خاونداس کے کا م (تابعداری) ہے خوش نہ ہو۔ (طبرانی)



اسی اطاعت و خدمت میں وہ چیزیں/با تیں بھی آ جاتی ہیں جو کہے بغیر کی جا ئیں' جیسے مرد اور بچوں کی د مکھ بھال اورگھر کےمعاملات کا بندوبست وغیرہ۔اس حوالے سے ارشادات نبوگ ہیں:

- () ''گھروں کی دیکھ بھال تہباری (عورتوں کی ) ذینہ داری ہے بہی تہباراعمل جہاد ہے۔'' (منداحمہ)
- (ب) '' جسعورت کا انقال اس حالت میں ہو کہ اس کا (مؤمن اور بااخلاق) شوہراس (کی اطاعت و خدمت) سےخوش ہوئ تو وہ جنت میں جائے گی''۔(جامع تر مذی)
- (ج) حضرت عبدالله بن عمر وقي ہے مروی ہے کہ حضور تنگیر کے فرمایا: 'نیوی کا شوہر کی خدمت کرنا صدقہ ہے۔''( کنزالعمال)
- (9) حضرت میمونه ری فرماتی میں کہ حضور می فیلی کا ارشاد ہے: ''جوعورت اپنے شوہر کی اطاعت کرنے اس کے حقوق ادا کرئے نیک باتوں کو یا دکرئے نفس اور مال کی خیانت سے پر ہیز کرئے تو ایسی عورت کا جنت میں شہیدوں سے ایک درجہ کم ہوگا۔ اگر شوہراس کا مؤمن اور بہتر اخلاق والا ہے تو بیعورت اسے ملے گی' ورندالی عورت کی شادی اللہ تعالی شہیدوں سے کردے گا''۔ ( کنز العمال طبرانی )

حضرت علی دلائوں کا قول ہے کہ عورت کا جہاد یہی ہے کہ وہ بحثیت ہیوی اپنے فرائفن کو بخو بی سرانجام دے۔ اس طرح ایک مقولہ ہے کہ اگر کسی قوم کی ترقی وتدن کا انداز ہ لگا نا ہوتو اس قوم کی خواتین (کی حالت اور مقام) کو دیکھو۔ اطاعت وخدمت ہی ایک ایسا پراثر ہتھیا رہے جس کی مدد سے ایک عورت اپنے شوہر کے دل پر حکومت کر سکتی اور اسے قبی مسرت وانبساط سے مالا مال کر سکتی ہے ع جودلوں کو فتح کرلے 'وہی فاتح زمانہ!

حضرت علی بران سے مروی ہے کہ نبی اکر م مُنا لَیْنَا آئے فرمایا: ''اللہ پاک اس عورت کومجوب رکھتے ہیں جو اپنے شوہر کے ساتھ محبت رکھنے والی' خوش مزاج اور دوسرے مرد سے اپنی عزت و ناموس کی حفاظت کرنے والی ہو۔'' ( کنز العمال 'ج17) (۲۱)

### (ج)شکرگزاری واحسان مندی

حقوق الزوجین میں شکر گزاری اور احسان مندی بھی شامل ہیں۔ یہ دوسر نے انسان کو خیر خواہی اور بھلائی
کی جانب ماکل کرنے کا ایک اہم ذریعہ ہیں۔ ربّ العالمین جوتمام جہانوں سے بے نیاز ہے نے بھی اپنی نعمتوں
پرشکرادا کرنے کوان نعمتوں میں اضافے کا سب بتایا ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے: ﴿ لَئِنُ شَکّرُ تُنُمُ لاَ زِیْدَتَنگُمُ ﴾

(ابراهیم: ۷) ''اگرتم شکر گزاری کرو گو بے شک میں تہمیں زیادہ دوں گا''۔ ﴿ وَاشْکُرُ وُ الِی وَ لَا تَکُفُرُ وُنِ الله وَ لَا تَکُفُرُونِ الله وَ الله تعالی کی عطا کردہ نعمتوں میں سے
دولت بھی ایک بڑی نعمت ہے اور اس کو حاصل کرنے کے لیے بے شار محنت کرنی اور تکلیفیں اٹھانی پڑتی ہیں۔
انسان اپنے اور اہل خانہ کے آرام و آسائش اور ضروریات کے لیے مال ودولت کما تا ہے۔ وہ فطرتی طور پریہ بھی
جا ہتا ہے کہ جب وہ اپنے گھر والوں پرخرج کرے تو وہ بھی احسان مند ہوں اور اس کا شکریہ ادا کریں۔ اگر



مناسب انداز میں شکریدادا کیا جائے تو ہوسکتا ہے کہ اسے روحانی سکون حاصل ہواور اس کی طبیعت مزید خرج کرنے پر مائل ہو۔ لیکن اگر معاملہ برعکس ہوتو عین ممکن ہے کہ اس کی طبیعت فرض سے بڑھ کر مزیدا حسان کی طرف مائل ہی نہ ہواور وہ روحانی اور ذہنی تسکین سے بھی محروم رہ جائے۔ نبی پاکٹی نیٹی کا ارشاد ہے: ''اگر کسی نے کسی کے احسان کی قدر دانی نہیں کی تو اس نے گویا اللہ کا شکر بھی ادانہیں کیا۔''

گھر میں میاں بیوی کا معاملہ بھی اس طرح کا ہے۔ گھر کا خرچہ چلانے اور ضروریات پورا کرنے پر بھی میاں کاشکر گزار ہونا چا ہیے۔ اگر وہ کوئی گھریلو چیزیا تحفہ لائے تو اس وقت بجائے عیب نکالنے یا نا گواری کا اظہار کرنے کے بیوی کوشکر بیادا کرنا چاہیے' اپنی رائے کا پھر کسی خوشگوار ماحول میں اظہار کیا جا سکتا ہے۔ فرمانِ نبوی ہے: ((مَنْ لَمْ يَشْکُو النّا مَلَ لَمْ يَشْکُو اللّٰهَ)) (جامع الترمذی)''جولوگوں کا شکر اوانہیں کرتا' وہ اللّٰہ کا شکر اربھی نہیں بن سکتا۔''

حضرت اُسامہ واللہ علیہ میں میں ہوائی ہے کہ حضور من اللہ کے خوالک کے جس نے کسی کو کچھے دیا اور اس نے '' بَحَوَ الله کُورِیا '' (اللہ تعالیٰ آپ کو بہترین بدلہ دے) کہہ دیا' تو گویا اس نے اس ( دینے والے ) کی خوب تعریف کر دی۔ (مشکلوۃ شریف)

اکثر و بیشتر گھروں میں دیکھا گیا ہے کہ جہاں شوہروں سے شکایت پیدا ہوئی' کوئی طلب یا تو قع فوری پوری نہیں ہوئی یا بھی لڑائی جھگڑ ہے کی نوبت آگئ تو فوراً بیوی کہدویتی ہے کہ ججھے تو اس گھر میں آرام سکھ ہی نہیں ملا اور نہ کسی نے میرا خیال کیا' ہمیشہ نوکر کی طرح گی رہی اور میرا کچھ کیا ظابھی نہ ہوا' کوئی ضرورت بھی پوری نہیں ہوئی وغیرہ عورت یہ نہیں سوچتی کہ وقتی اشتعال کے تحت ناشکری کے یہ جملے اس کے اعمال اور باہمی اعتماد کو برباد کر سکتے ہیں۔ حضرت عائشہ پہنی ہے دوایت ہے کہ حضور شکا گیا ہے نے فرمایا:''جب عورت شوہر کے بارے میں برباد کر سکتے ہیں۔ حضرت عائشہ پہنی ہو اس کے اعمال (کے ثواب) ضائع ہوجاتے ہیں۔' (جامع الصغیر) ہوئی کہ دوایت ہے کہ میں نے کہ کہ میں نے تم میں کوئی بھلائی نہیں پائی تو اس کے اعمال (کے ثواب) ضائع ہوجاتے ہیں۔' (جامع الصغیر) ہوئی کہ دیکھون العشیر ' (شوہر کی ناشکری کرنے ہے )۔شکوہ شکایت کی وجہ کو کسی دوسرے بہتر موقع پر شجیدگ ہوئی کہ دیکھون العشیر ' (شوہر کی ناشکری کرنے ہے )۔شکوہ شکایت کی وجہ کو کسی دوسرے بہتر موقع پر شجیدگ ہوئی کہ دور کرنے کا سوچنا جا ہے۔ ایک اور مقام پر حضور شکل ٹیڈیا کیا فرمان ہے کہ جوز ' عورت اپنے شوہر کو تکیف پہنچاتی ہوئی کہ دور کی اس سے کہتی ہیں تجھ پر خدا کی مار! اپنے شوہر کو اذبت نہ پہنچا ' بیمرد تیرے لیے نہیں' تو اس کے لائق نہیں' وہ جلد ہی تجھ سے جدا ہو کر ہماری طرف آجائے گا'۔ ( ترفری' ابن ماجہ )

اسی طرح حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ سے مروی ہے کہ حضور مَثَاثِیَّا نِے فر مایا:''اللہ تعالیٰ الیی عورت کی طرف نظر کرمنہیں فر ما تا جوشو ہرکی شکر گزار نہ ہو۔'' (نسائی' حاکم )

شوہر کی رضامندی اور خوش کے حوالے سے حضرت اُمّ سلمہ رہا ہے مروی ہے کہ حضور مُگاہیّنِ آنے فرمایا:'' جس عورت کا نقال اس حالت میں ہو کہ اس کا شوہر اس سے خوش ہوتو و وعورت جنت میں جائے

گى'' ـ (ترندى بيهق في شعب الايمان ٢٦)

شکر گزاری اوراحسان مندی دراصل زوجین کے درمیان یک طرفتہیں بلکہ دوطرفیمل ہے۔

﴿ هَلُ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ۞ ﴾ (الرحمن)

'' حسن سلوک کا بدلہ حسن سلوک کے سوااور کیا ہے؟''

قرآن پاک میں ایک اور دوسری جگه ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَعَاشِرُوْهُنَّ بِالْمَعُرُوُ فِ ۚ فَإِنْ كَرِهْتُمُوْهُنَّ فَعَسٰى اَنْ تَكُرَهُوْا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيُهِ

خَيْرًا كَثِيْرًا ﴿ (النساء)

''اوران (بیویوں) سے اچھے اور بھلے طریقے سے زندگی بسر کرو'اگروہ تہمیں ( کسی وجہ سے ) ناپیند ہوں تو ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تمہیں پیند نہ ہومگر اللہ تعالیٰ نے اس میں بہت کچھ بھلائی رکھ دی ہو''

حضرت عائشہ بھیا ہے روایت ہے کہ حضور مُنَا ﷺ مَا يَا اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ

((إِنَّ مِنْ آكُمَلِ الْمُؤْمِنِينَ إِيْمَانًا ٱخْسَنُهُمْ خُلُقًا وَٱلْطَفُهُمْ بِاهْلِمِ)) (٢٢)

''مسلمانوں میں اس آ دمی کا بیان زیادہ کامل ہے' جس کا خلاقی برتاؤ ( سب کے ساتھ ) بہت اچھا ہواور دن ص س س س تر جسر سال میں سرب ''

( خاص کر ) ہیوی کے ساتھ جس کا رویہ لطف ومحبت کا ہو۔''

حضرت ابوہریرہ دنائیٰ سے روایت ہے کہ نبی اکرم مَاکَانْیْکِم نے فر مایا:

((لَا يَفُرُكُ مُوْمِنٌ مُوْمِنَةً ، أَنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا آخَرُ)) (٢٣)

'' کوئی مسلمان شو ہرا پنی مسلمان ہیو کی سے نفرت نہ کر ہے' اسے اگر اس کی ایک عادت پسندنہیں آتی تو دوسری اور عاد قیس پسندیدہ ہوں گی۔''

حضرت عائشہ چھٹا روایت فرماتی ہیں کہ فرمانِ رسول ہے:

((خَيْرُ كُمْ خَيْرُ كُمْ لِأَهْلِهِ ، وَأَنَا خَيْرُكُمْ لِأَهْلِي ))(٢٤)

''تم میں سے سب سے بہتر وہ شخص ہے جواپنے گھر والوں کے لیے بہتر ہے'اورتم میں سے سب سے بہتر اپنے گھر والوں سے حسن سلوک کرنے والامیں خود ہوں۔''

حضرت ابو ہر ریرہ ڈاٹنی سے مروی ارشادِ نبوی ہے:

((أَكُمَلُ الْمُؤْمِنِيْنَ إِيْمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا، وَخِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ لِنِسَائِهِمْ)) (٢٥)

''مسلمانوں میں سے کامل اور کممل ایمان والے وہ ہیں جن کا اخلاق سب سے اچھا ہے' اور تم میں سب سے اچھے لوگ وہ ہیں جواپنی ہیویوں سے اچھا سلوک کرنے والے ہیں۔''

جمة الوداع كے خطبہ میں ارشادِ نبوي ہے:

((اللا وَاسْتَوْصُوْا بالنِّسَاءِ خَيْرًا، فَإِنَّمَا هُنَّ عَوَانٌ عِنْدَكُمْ))(٢٦)

''لوگوسنو! عورتوں (بیویوں ) کے ساتھ اچھا اور بہتر سلوک کرنا' کیونکہ وہتمہارے پاس قیدیوں کی طرح ہیں۔''



ا يك موقع يرحضور مَنْ اللَّهُ مِنْ ارشا دفر مايا:

((لَقَدُ طَافَ اللَّيْلَةَ بِآلِ مُحَمَّدٍ سَبْعُوْنَ امْرَأَةٍ، كُلُّ امْرَأَةٍ تَشْتَكِيْ زَوْجَهَا، فَلَا تَجِدُوْنَ اوْرَأَةٍ نَشْتَكِيْ زَوْجَهَا، فَلَا تَجِدُوْنَ اوْرَأَةٍ بَالْكَ خِيَارُكُمْ))(۲۷)

''آج رات (حضرت) محمد (مَنْ اللَّهُ مُعَ) کے گھر والوں کے پاس ستر عورتوں نے چکر لگایا ہے' ہرعورت اپنے شوہر کی شکایت آئی ہے تم انہیں اپنے میں سے اجھے لوگ نہیں پاؤ گے۔''

شوہروں کو یہ بات ذہن نشین رکھنی چاہیے کہ ہیوی اس کی ملکیت اور زرخرید لونڈی نہیں ہے۔وہ اللہ تعالیٰ کی ملک ہے اور اس کے نام پر مرد کے لیے حلال گھہرائی گئی ہے۔شوہرکواس بات کا احساس کرنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی ملک پراسے ظلم وزیادتی کرنے اور اپنا غصہ اتار نے کا نہ کوئی حق ہے اور نہ ہی اس کی اجازت 'اور روزِ قیامت کی ملک پراسے ظلم وزیادتی کرنے اور اپنا غصہ اتار نے کا نہ کوئی حق ہے اور نہ ہی اس کی اجازت 'ورروزِ قیامت اسے اللہ تعالیٰ نے اس کے خاوندگی حفاظت میں دیا ہے 'اور دونوں کو ایک دوسرے کے لیے آرام وسکون اور با ہمی تسکین کا ذریعہ بنایا ہے۔ فرمان الہی ہے:

﴿ وَمِنُ الِيَّةِ اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنُ اَنْفُسِكُمْ اَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوْۤا اِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً وَّرَحْمَةً \* ﴾ (الروم: ٢١)

''اوراس کی نشانیوں میں سے ہے کہ تمہاری ہی جنس سے بیویاں پیداکیں' تا کہ تم ان سے آ رام پاؤ'اس نے تمہارے (زوجین کے ) درمیان محبت اور ہمدردی قائم کردی۔''

عورت کے جال چلن اور برتاؤییں کے جالے ہوسکتی ہیں جوشو ہر کے لیے ناگواری کا باعث ہوں۔
اللّٰہ تعالیٰ نے بھی جسمانی 'وہنی اور مزاج وطبیعت کے لحاظ سے دونوں کوایک جیسانہیں بنایا۔لیکن اس کے ساتھ ہی
اللّٰہ تعالیٰ نے عورت ذات میں بہت ہی خوبیاں اور اچھا ئیاں بھی رکھی ہیں۔ اس کی شوہر ذات کو تلقین ہے کہ بیوی
کی ناپسندیدہ عادات پر صبر کر نے ان کوا پنے ول میں پذیرائی خدد سے بلکہ اس کی اچھی صفات اور خوبیوں پر ہی نظر
رکھتے ہوئے اس کی قدر کرے۔

حضرت ابو ہریرہ دہائیئے سے روایت ہے کہ حضور کئائیئی نے فر مایا:''عورتوں سے حسنِ سلوک کرو'عورت پہلی سے پیدا کی گئی ہے اور پہلی کا اوپر والا حصہ زیادہ ٹیڑھا ہوتا ہے۔ پس اگر اسے سیدھا کرنا جاہو گے تو تو ٹر دو گے اور اگر اپنے حال پر جھوڑ دو گے تو ہمیشہ ٹیڑھا ہی رہے گا۔ بس عورتوں سے اچھے سلوک کے بارے میں میری وصیت قبول کرو''(ضیحے جناری)

حضرت عا کشہ صدیقہ وہنا سے روایت ہے کہ نبی ا کرم مَا کا اُلاَعُ نے فر مایا:''عورتیں مَردوں کے دل پسند پھول ہیں'اس پھول کوایڈ ارسانی اور تکلیف دہی کے شخت ہاتھوں ہے مسل کر بر بادنہ کرو''۔ (بیہجق)

خوا تین کے ساتھ اوران کے حوالے سے معاملات میں ہمیشہ ان احادیث کو مَدِ نظر رکھنا چاہیے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿ وَعَاشِرُ وُ هُنَّ بِالْمَعْرُ وُ فِ ﴾ (النساء: ۱۹)'' اور گزران کروعورتوں (بیویوں)



کے ساتھ اچھی طرح سے 'اے مسلمانو! تمہارا پیدا کرنے والا رب تہمیں ہدایت کر رہا ہے کہ اپنی بیویوں سے اچھے سلوک اور بہتر برتاؤ کے ساتھ پیش آؤ۔ اب اللہ تعالیٰ کی سفارش کو جور دکرتا ہے اس سے زیادہ نادان' کم فہم' ناشکر ااور جاہل' اس کے علاوہ کوئی دوسرا مرذ نہیں ہوسکتا۔

یہاں حضرت مولا نااشرف علی تھانو گ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں ہو یوں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آنے کی سفارش فرمائی ہے۔ اگر کسی کوالیس پی ڈی آئی جی یا کسی اعلیٰ حکمران شخصیت کی سفارش آئے کہ دیکھو تبہاری ہیوی میری بیٹی کی سہلی اور اس کی ہم جماعت ہے اس کی طرف سے مجھے کوئی شکایت نہیں کہ پہنچنی چاہیے۔ اس پروہ آدمی گھر آکر کہے گا کہ دیکھو بیگم! کوئی تکلیف تو نہیں آپ کو بس اپنا خیال رکھنا اور خدا کے لیے کسی کو پچھ نہ کہنا۔ ذراسو چے! اب اللہ تعالیٰ جس سے بڑھ کر کوئی ہستی نہیں اپنی بندیوں کے حقوق کے بارے میں سفارش فرمار ہے ہیں: اے میرے بندو! تمہاری ہیوی' جو میری بندی بھی ہے اس کا ذرا خیال رکھنا اور اس کے ساتھ اچھے اخلاق سے چیش آنا۔ اب اللہ تعالیٰ کی سفارش کو گھرانے والوں کا حشر آپ بخو لی سجھ سکتے ہیں۔

اس ضمن میں حضرت کیے محمد اختر اپنے ایک وعظ میں فرماتے ہیں کہ وہ مرد نہایت بے غیرت ہے جو اللہ تعالیٰ کی سفارش کورڈ کرتا ہے ۔ اٹھتے بیٹھتے اپنی بیوی کو اتنا تنگ کرتا ہے کہ اس کا کلیجہ منہ کو آ جا تا ہے اور وہ اس رشتے پر پچھتاتی ہے۔ وہ مرد خصوصاً داڑھی والانمازی جو تبجہد تک قضانہ کرتا ہو'جب وہ اپنی زوجہ کو ڈانٹا' مارتا اور بے جا تکلیف دیتا ہے' تب اس کے دل میں یہی آتا ہے اور آ ہ نکلتی ہے کہ اس مرد سے اچھاتو وہ کوٹ پتلون والا ہے جواپی بیوی سے حسن سلوک سے پیش آتا ہے۔ کاش! بیاس طرح کا داڑھی والا مجھے نہ ملا ہوتا۔ اپنے بر بے اخلاق کی بنا پر ہم اپنی داڑھیوں سے انہیں نفرت دلاتے ہیں' عالا نکہ صالحین کی وضع اختیار کر کے اور نماز روز ب کی پابندی کے بعد ہماری ذمہ داری اور بڑھ جاتی ہے۔ اپنی بیوی سے استے اچھے طریقے اور اعلیٰ اخلاق سے پیش آتا جا ہے کہ کہ ارے! ہم نے کسی اللہ والے' داڑھی والے سے شادی کی ہوتی۔ وہ ہر جگہ شو ہر کے اخلاق اور داڑھی کا پر چارکرتی پھرے۔ بہت سے ایسے لوگوں کو دیکھا ہے سے شادی کی ہوتی۔ وہ ہر جگہ شو ہر کے اخلاق اور دائھی کا پر چارکرتی پھرے۔ بہت سے ایسے لوگوں کو دیکھا ہے کہ جنہوں نے اپنی بیوی کو ستایا اور ظم وستم کیا۔ وہ ایسے سخت عذا ہ میں مبتلا ہو بے کہ بیان نہیں کیا جا سکتا۔ اللہ تعالیٰ ہم سے کوگھ میں حسن سلوک اور اعلیٰ اخلاق کی تو فیق عطافہ مائے۔ آمیں اللہ اور ایس

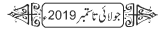
شکرگزاری زوجین کے درمیان دوطرفی کمل ہے۔جس طرح ہوی کوشو ہرکاشکرگزار ہونا چاہیے کہ وہ اس کی ضرور یات کو پورا کرتا ہے' اسی طرح شو ہر کوبھی ہوی کاشکرادا کرنا چاہیے کہ وہ اس کی خدمت اور راحت و تسکین کا ذریعہ بنتی ہے۔ اس سوچ کاروحِ وین سے کوئی تعلق نہیں کہ بس ہوی ہی شکرگزار بنی رہ اورشو ہرکواس معاملے میں کچھ سوچنے کی بھی ضرورت نہیں۔ اب ذراعا م زندگی میں ویکھئے کہ اگر کوئی ہم پر معمولی احسان کردے یا ہمارا کوئی کا م کردے' تو ہماری زبان اس کاشکر بیادا کرتے نہیں تھئی۔ لیکن زندگی کے ساتھی اور ہم سفر کے لیے شکر بیکا لفظ ہولتے بھی ہماری زبان پر گویا تالالگ جاتا ہے۔ ارشا دِخداوندی ہے: ﴿ وَاشْکُرُ وُا لِنْ وَلَا تَکُفُرُونِ ﴿ اِنْ اِسْکُونُ وَا لِنْ وَلَا تَکُفُرُونِ ﴿ اِنْ اِسْکُ اِنْ اِسْکُ وَا لِنْ وَلَا تَکُفُرُونِ ﴾

(البقرة) ''اورمیری شکر گزاری کرواور ناشکری ہے بچو'۔ ناشکرا بن بھی گھریلوزندگی کونا خوشگوار بنانے کا باعث بنتا ہے۔اسی طرح حضور پاک مَنْ ﷺ کا فرمان ہے:''جو بندوں کاشکر گزار نہیں ہوتا' وہ اللّٰہ کا بھی شکر گزار نہیں ہو سکتا''۔ (ترغیب'ج۲)اس شکر گزاری کا جواثر ہوگا'وہ شکرادا کر ہے ہی سمجھ آسکتا ہے۔

بعض مرد توامیت کے نشے میں بہک کرعورت کواس کا متعینہ مقام ومرتبہ دینے کی بجائے پاؤں کی جوتی خیال کرنا شروع کر دیتے ہیں۔لیکن جب بھی روم کل میں یہ جوتی ننگ آمد بجگ آمد کے مصداق سر پر بجنا شروع کر دیتے ہیں۔الیکن جب بھی ایماری حرکتوں اور روتیوں سے ہی گھر میں جان کو جانی بنتے ہوئے دیکھنے کے لیے بہت زیادہ انتظار نہیں کرنا پڑتا اور اس کے نتائج بھی پھر ہمارے بس میں نہیں رہتے۔
(حاری ہے)

# حواشي

- (۱) آپ کے مسائل اور ان کاحل' از حضرت مولا نامحمہ یوسف لدھیا نوی' ج۵' ص ۱۹۳۸ تا ۱۹۳۸' طبع ۱۹۹۸ء' مکتبہہ لدھیا نوی' بنوری ٹاؤن' کراچی
- (٢) اخرجه احمد شاكر في عمدة التفسير (٥٠٠/١) والبزار في مسنده البحر الزخار(١٧٥/١٥) راوى: ابوهريرة رضي اللهُ عَنْهُ \_
  - (٣) معارف القرآن از حضرت مفتى محمر شفعي من ٢٠ ص ٣٩٨ تا ٣٩٩ طبع جديد ٢٠١٥ مكتبه معارف القرآن كرا حي
- (٣) مشكاة المصابيح، كتاب النكاح، باب عشرة النساء وما لكل واحدة من الحقوق\_ اخرجه ابن حبان (٢) مشكاة الطبراني في المعجم الاوسط (٤٧١٥)
  - (۵) سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب حق الزوج على المرأة
- (۲) تفسیر مظهری از حصرت قاضی محمد ثناءالله پانی پتی' ترجمه متن از حضرت پیرمحمد کرم شاه الاز هری' ۲۰' ص ۳۵۱ تا ۳۵۲'بار چهارم' طبع ۲۰۱۰ ءٔ ضیاءالقر آن پبلی کیشنز' لا ہور
- (2) حقوق الزوجين أنه سيد ابوالاعلى مودودي ص ٢٨ \_ دفتر ترجمان القرآن وار الاسلام پيهان كوث (ضلع على ورداسيوراندًا)
- (٨) مشكاة المصابيح، كتاب النكاح، باب عشرة النساء ومالكل واحدة من الحقوق شعب الايمان للبيهقي (٢٩١٤) المعجم الاوسط للطبراني (٧٢١٢)
  - (٩) معارف القرآن از حضرت مفتى محمشفيع 'ج٢'ص ٣٩٨ تا ٣٩٩' طبع جديد' مكتبه معارف القرآن' كراچي
    - (١٠) مسند احمد: ١٥٣/١٦ (ح٨٣٣٨) واللفظ له، وانحرجه مسلم (ح٢٦٥٧)
      - (۱۱) صحيح البحاري (ح٦٢) واللفظ له، وصحيح مسلم (ح٨٠)
- (۱۲) صالح بيوى (المعرأة الصالحة) تاليف ازمجلس علاءُ جنوبي افريقهُ ص٩٢ تا ٩٣ 'باراول' طبع ١٩٩٣ء' اداره علم القرآن'شاه عالم ماركيث لا مبور
  - (۱۳) صحیح مسلم (ح۱۲۱۸) سنن ابی داؤد (ح۹۰۵) راوی: حابر بن عبدالله رضی الله عنه)





حکمت قر آن

- (١٤) رواه ابن ابي شيبة في "المصنف" (ح٩٠١٠)، وابوداؤد الطيالسي في "المسند" (٣/٣٥) والبيهقي في "السنن الكبرئ" (٢٩٢/٧)
- (١٥) رواه الهيثمي في "مجمع الزوائد" (٢٠٣/٣) واخرجه البخاري (١٩٢) ومسلم (١٠٢٦) باختلاف يسير
  - (١٦) رواه البخاري (٣٢٣٧) واللفظ له، ومسلم (١٤٣٦) باختلاف يسير
- (١٧) مشكاة المصابيح كتاب الامارة والقضاء رواه البغوى في "شرح السنة" (٢٤٥٥) راوى : النواس بن سمعان رضي الله عنه
- (۱۸) حقوق الزوجين ازسيد ابوالاعلى مودودى من ٢٨ تا٢٩ طبع ١٩٣٣ء \_ دفتر ترجمان القرآن وار الاسلام بيشان كوك (ضلع گورداسپور انڈیا)
  - (۱۹) جامع الترمذي (۱۹۹)، سنن النسائي (۹۱٤۷)
  - (۲۰) صحیح ابن حبان (۲۷۱) راوی : عبدالله بن ابی او فی
- (۲۱) شوہر کے حقوق اور بیوی کی ذمہ داریاں'ازمولا ناہارون معاویہُ ص۲۲ تا ۸۲ طبع اول ۲۰۰۹ء' بیت العلوم' انار کلی لا ہور
  - (۲۲) سنن الترمذي (۲۲)
  - (٢٣) صحيح مسلم كتاب الرضاع باب الوصية بالنساء (ح ٢٦٧٢)
    - (۲٤) رواه الترمذي (۳۸۹٥) واللفظ له، والدارمي (۲۲۶)
  - (۲۰) رواه ابوداؤد (۲۸۲) والترمذي (۱۱۶۲) واحمد (۲۷۲/۲)
  - (٢٦) سنن الترمذي (ح١٦٣ ١ و ٣٠٨٧) راوي : عمرو بن الاحوص رضي اللَّهُ عَنُه
  - (٢٧) صحيح ابن ماجه (ح١٦٢٨) واللفظ له، ورواه ابوداؤد (٢١٤٦) والنسائي (٩١٦٧) باختلاف يسير
- (۲۸) بیوی کے حقوق اور شوہر کی ذمہ داریاں ازمولا نا ہارون معاویۂ ب۳٬ ص ۵۸ تا ۵۹ طبع ۲۰۰۹ء' بیت العلوم پرانی انارکلی' لاہور



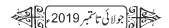
ا خلاص فی العبادت اورا قامتِ دین کی اہمیت وفرضیت ، بعنوان:



سورة الزمر تاسورة الشوريٰ کی روشنی میں

ڈاکٹراسسسالھ

آشاعت خاص 150 رویے ،اشاعت عام 100 رویے





حکمت قر آن

# تعارف وتنجره

(1)

نام کتاب: بدایت کی کرنیں

مصنف : حافظ محمرزامد

ضخامت: ۳۲۸ صفحات قیمت: ۴۰۰۰ رویے

ملنے کا پیتہ: مکتبہ خدام القرآن 36 ۔ کے ماڈل ٹاؤن ، لا ہور

''ہدایت کی کرنیں'' مصنف کے اُن مضامین کا مجموعہ ہے جو وقتاً فو قناً ماہنامہ بیثاق اور دوسر ہے رسالوں میں چھپتے رہے۔ تمام صفمون ضروری اسلامی تعلیمات پرمشتمل ہیں جن سے عام طور پر پابندصوم وصلوٰ قامسلمان کھی ناواقف ہوتے ہیں۔مصنف اگر چہ نو جوان ہے مگراس کاعلمی مقام بزرگانہ عالمانہ اور واعظانہ ہے۔ انداز تحریرایسا دل پذریہ ہے کہ پڑھتے وقت انسان اکتاب محسوس نہیں کرتا' کیونکہ اس میں ایسی معلومات ملتی ہیں کہ جن کی ہرقاری ضرورت محسوس کرتا ہے۔

ہر مضمون کی جامعیت قابلِ تعریف ہے کہ اس کا کوئی گوشہ تشہ نہیں چھوڑا۔ اگر نماز کے بارے میں لکھا ہے تو اس کے پڑھنے سے ہزرگ نمازیوں کے لیے بھی اس میں راہ نمائی موجود ہے۔ روزے کاذکر کیا ہے تو روزے کے نصائل اور آ داب بھی بتائے ہیں۔ نومولود کے حقوق مصنف کا پہلامضمون تھا جواس کتاب میں شامل ہے۔ جامعیت کے اعتبار سے یہ ضمون تا بل تعریف ہے کہ اس مصنف کا پہلامضمون تھا جواس کتاب میں شامل ہے۔ جامعیت کے اعتبار سے یہ ضمون تا بل تعریف ہے کہ اس میں والدین کوان ہمہ جہت فرائض سے آگاہ کیا گیا ہے جو بچ کی پیدائش پران پر لازم ہوتے ہیں۔ ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ مختلف اذکار اور دعاؤں سے واقف ہوجن کا پڑھنامسنون ہے۔ اس طرح کھانے پینے کے لیے ضروری ہے کہ وہ مختلف اذکار اور دعاؤں سے واقف ہوجن کا پڑھنا کہ خصوصی اہمیت کے ملی اور تحقیقی مضامین کے قوانات اس طرح ہیں: مکا تیب نبوی کی دریافت موافقات عمر اور اولیات عمر خلائی 'جج بیت اللہ: شراکط اور کے عنوانات اس طرح ہیں: مکا تیب نبوی کی دریافت موافقات عمر اور اولیات عمر خلائی جائزہ نماز کے آ داب اور ہماری کو مہدا اور ہماری وہ مہدا نے بیٹوت کا تاریخی جائزہ نماز کے آ داب اور ہماری وہ معافی کو اور ویلنائن ڈے کی بربادیاں مصافی معافیہ معافیہ تقبیل اور کوتا ہمیاں صدقہ فطر عید الفطر اور ماہ شوال ایریل فول اور ویلنائن ڈے کی بربادیاں مصافی معافیہ تقبیل اور کوتا ہمیاں صدقہ فطر عید الفظر اور ماہ شوال کے تعقول کے حقوق کا ضامن اسلام اور دیگر مذا ہے۔ میں مہر کا تصور۔



الغرض ایک مسلمان کی عملی زندگی میں پیش آنے والے تمام مواقع ہے مسنون طریقے سے عہدہ بر آہونے کے لیے اس میں خاصی راہ نمائی موجود ہے۔ یہ کتاب نہ صرف ایک عام مسلمان کے لیے مفید ہے بلکہ اچھے خاصے بڑھے افراد کے لیے بھی یہ معلومات افزا ہے۔ تمام تحریریں معیاری اور متند ہیں۔ تمام معلومات والہ جات کے ساتھ دی گئی ہیں۔خوبصورت ٹائٹل اغلاط سے امکانی حد تک مبرّ اکمپیوٹر کمپوزنگ اور عدہ طباعت کتاب کی اضافی خوبیاں ہیں۔ کتاب کی ضخامت کے اعتبار سے قیمت بہت مناسب ہے۔

مصنف اس کتاب کے علاوہ کی دوسرے کتا بچے بھی شائع کر چکا ہے جن میں نبی آخرالز مان مُثَاثِیَّا کُم کا حلیہ مبارک اعتکاف: قُر بِ الٰہی کا خصوصی ذریعہ قابل ذکر ہیں۔'' نداہبِ عالمَ میں شادی بیاہ کی تعلیمات'' ۲۷۲ صفحات پرمشتمل معلومات افز اکتاب ہے۔

**(r)** 

نام كتاب : كرن كرن أجالا

مؤلف : احمالي محمودي

ضخامت: ۲۵ صفحات قیمت: 50 رویے

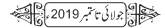
ناشر: ندائے ملت پبلی کیشنز' لا ہور' رابطہ: 8280905-0305

ملنے کا پتا: مکتبه معارف اسلامی' منصور ہ' ملتان روڈ لا ہور

یہ کتا بچہ ۸ سے زیادہ عنوانات پر مختصری تحریروں پر مشمل ہے۔ اس کی ہر تحریر سبق آ موز ہے اور یہ کتا بچہ بقامت کہتر وہقیمت بہتر کا مصداق ہے۔ یوں یہ پندونصائح کا انمول مرقع ہے۔ اشخ مختصر کتا بچے میں علم وحکمت پر بنی متعدد تحریریں دریا کو کوز ہے میں بند کرنے کی حقیقی مثال ہیں۔ بطور نمونہ اس کی ایک تحریر ملاحظہ ہوجس کا عنوان ہے ''مقصد تخلیق''۔ لکھتے ہیں: ''موبائل فون کے بنانے والے نے اسے ایک خاص مقصد کے تحت بنایا ہے' اور وہ مقصد ہے ایک دوسر ہے ہا۔ کرنا۔ اور اب اس کے ساتھ مختلف فنکشنز (functions) کا اضافہ کر دیا گیا ہے۔ لیکن جب بھی کال آتی ہے تب سارے فنکشنز بند ہو کر کال کنیک (connect) ہوتی ہے۔ غور کریا گیا ہے۔ بونا تو یہ جان آلہ اپنے تخلیق کے مقصد کوئیس بھولا' اور ایک ہم ہیں کہ اپنے تخلیق مقصد کوسر ہے ہی بھلا دیا ہے۔ ہونا تو یہ چا ہے تھا کہ جب اللہ کی جانب سے کال آئے تب ہم اپنے تمام دینوی فنکشنز کو منقطع کر کے اللہ کی کال کنیک کریں۔ کیا ہم ایسا کرتے ہیں؟''

تمام تحریریں اسی طرح کی پُرتا ثیر ہیں۔الفاظ سادہ اورا نداز تحریر دکش ہے۔ پڑھنے والا جاہے گا کہ ایک ہی نشست میں مکمل پڑھ لے۔

قبل ازیں احمدعلی محمودی صاحب اسی طرح مختصر تحریروں پر شتمل ایک کتابچہ'' حرف حرف روثنی'' بھی شاکع کر چکے ہیں' جو فی سبیل اللہ تقسیم کیا جاتا ہے۔





حکمت قر آن

نام كتاب : تقرير ختم صحيح بخارى

مؤلف كانام: مولا نامجمر رمضان پھليوڻو

صفحات: 119 قیمت:60رویے

ناشر: مدرسة عربيه مظهرالعلوم حماديه كهورًا انضلع خير پورميرس

ملنے کا پتا: مکتبه مدینهٔ اردوباز ارلا ہوراور مکتبه حمادیهٔ جامعه حمادیهٔ شاه فیصل کالونی نمبر 4 ' کراچی

دینِ اسلام کے دو بنیا دی مصادر ہیں۔ایک کتاب اللہ اور دوسرا شنتِ رسول مَثَاثَیْنَا کہ سنت رسول مَثَاثَیْنَا پر مشتمل کتب میں صحیح بخاری کا مقام سب سے بلند ہے اور اسے قرآن کے بعد صحیح ترین کتاب شار کیا گیا ہے۔ مدارس اسلامیہ میں تعلیمی سال کے اختیام پرختم بخاری کی تقریب کا خصوصی اہتمام کیا جاتا ہے۔ مدرسہ عربیہ مظہر العلوم کھوڑا' ضلع خیر پورمیرس میں بھی ذی الحجہ ۲۰۰۹ء میں یہ تقریب خاص اہتمام کے ساتھ منعقد ہوئی اور شخ الحدیث مولا نامجمد رمضان پھلپو ٹو صاحب نے اس تقریب میں صحیح بخاری کی آخری روایت پر عالمانہ اور ناصحانہ ورس دیا۔

مولا نارمضان صاحب کی اس تقریر کو کیسٹ سے صفحات پر اتار کر ایک کتابی شکل میں شائع کیا گیا ہے۔ امام بخاریؒ کے حالات زندگی' شیوخ اور مقام ومرتبہ پرعمدہ بحث کی گئی ہے۔علاوہ ازیں مولا نارمضان صاحب نے اس تقریر میں سند کی اہمیت وضرورت اور صحیح بخاری کی آخری روایت پر بھی سیر حاصل تحقیق پیش کی ہے۔

مجموعی اعتبار سے کتاب اپنے موضوع پر ایک عمدہ کاوش ہے اگر چہ اس میں طباعت 'اسلوب بیان اور زبان کی پچھا غلاط موجود ہیں مثلاً ص ۱۳ پر ایک جگہ لکھا ہے کہ 'عقل اس کوشلیم نہیں کرتا' 'جبکہ درست عبارت یوں ہے ' 'عقل اس کوشلیم نہیں کرتی' یا اسی صفحہ پر ایک دوسری جگہ لکھا ہے کہ ''امام بخار کُ معتز لوں کا روفر ماتے ہیں' جبکہ 'معتز لوں' کی جگہ ' معتز له' کا لفظ ہونا چا ہیے تھا۔ اسی طرح یاصفحہ کے پر لکھا ہے '' پہلے جتنی بھی امتیں تھیں انہیں سند نہیں تھی ۔ جتی آئہ کہ یہود یوں کواپنی مقدس کتاب تورات کی' کوئی سند نہیں' کی جگہ '' پہلے جتنی بھی امتیں تھیں' انہیں سند حاصل نہیں تھی حتی کہ یہود یوں کی مقدس کتاب تورات کی کوئی سند نہیں' ۔ علاوہ ازیں عربی حوالہ جات کے لیے توری نستعیل کی اوروز بان کا فونٹ استعمال کیا گیا ہے' حالا نکہ عربی زبان کے اقتباسات اور حوالہ جات کے لیے عربی فونٹ ہی استعمال کیا گیا ہے' حالا نکہ عربی زبان کے اقتباسات اور حوالہ جات کے لیے عربی فونٹ ہی استعمال کرنا چا ہیے تھا۔ بعض مقامات پر ایک دعویٰ کے اثبات میں غلو کا پہلوبھی نظر جات ہے۔ امید ہے مولا نارمضان صاحب الگھ ایڈیشن میں ان کی اصلاح فرما ئیں گے۔

نام كتاب : افادات وملفوظات عزيزيه

تحری: محمہ یونس عزیزی دہلوی و دیگر

باهتمام ونكراني : شخ الحديث مولا ناعبدالقيوم حقاني

ضخامت: 176 صفحات قیمت: درج نہیں

ملنه كاية : القاسم اكيدى جامعدا بوجريه خالق آبادنوشهره

زیرتبھرہ کتاب شاہ عبدالعزیز دعا جو گے افادات اور ملفوظات پرمشمل ہے جھے محمد یونس عزیزی دہلوی اور دیگر کچھ اصحاب نے مرتب کیا ہے۔ شاہ عبدالعزیز رائخ العلم عالم تھے۔ وہ اس وقت سے تبلیغی جماعت سے وابستہ تھے جب رائے ونڈ میں ابھی مرکز بھی قائم نہیں ہوا تھا۔ ان کی تمام زندگی تبلیغی سرگرمیوں میں گزری۔ پہلے ہندوستان میں تھے تقسیم کے پچھ عرصہ بعد پاکستان آگئے ۔ تبلیغ پر نکلنا اور واقف ونا واقف کودین کے کام میں لگ جانے کی پر خلوص کوشش ان کامشن تھا۔

اس کتاب میں شاہ صاحب کے بچھ ملفوظات اور افا دات جمع کر دیے گئے ہیں۔ان کی گفتگو میں کمال کا تاثر تھا۔ان کے بیان کر دہ یہ چند جملےان کی علمیت' ہزرگی اور خلوص بر شامد ہیں :

- ک صحیح بات میہ ہے کہ اگر مریدغریب ہوتو پیر کو چا ہے کہ مرید کو پُھے نہ پچھ دیتار ہے'اگر مالدار ہوتو پیر کو پچھ نہ کچھ دے۔
  - ا وقت نہ شرہے نہ خیر ۔ کوئی نیک کام کر کے خیر کا وقت بنا لے اور کوئی گناہ کر کے شربنا لے ۔
    - 🖈 گناہ سے نفرت کرنا جا ہے۔ گنا ہگا ریر شفقت اور رحم کرنا جا ہے۔
      - الم يره صف الم ما آئے گا، صحبت الم مل كي تو فيق ملے گي۔
        - 🖈 علم بغیرعمل و بال ہےاورعمل بغیرعلم کے ضلالت ۔
    - 🖈 یے جافہم اور کم فہم ہے اتنا نقصان نہیں جتنا بدفہم اور کج فہم سے ضرر ہوتا ہے۔
      - 🤝 ہم عصر کو بہت ہے کیج نہیں شجھتے گووہ کتنی ہی صلاحیتوں کا ما لک ہو۔
        - 🖈 کم تولناظلم ہے بورا تولناعدل ہے زیادہ تولناا کرام ہے۔
- دنیا کی چیزیں سائیہ ہیں۔اگر سامیہ کے پیچھے آئیں گے تو نہ سامیہ ہاتھ آئے گا نہ اصل ہاتھ آئے گا۔اصل کو پیچھے آئیں پیڑلوتو سامہ خود بخو دساتھ چلا آئے گا۔
- 🛣 خدا کی دی ہوئی نعت کو جوانی مرضی ہے استعال کرے گاوہ بندہ نمک حرام ہے اور جواللہ کے حکم کے

مطابق نعت کواستعال کرے گاوہ شکر گزار ہندہ ہے۔ بعض مقامات پر کچھ مبالغہ آرائی بھی محسوس ہوتی ہے۔ کتاب کے صفحہ ۹۹ پر لکھا ہے کہ امدا داللّہ مہاجر مَّلیؒ نے سوسال کی عمر میں نکاح کیا۔ حالانکہ ان کی کل عمر ۸ مسال تھی۔ بہر حال نصیحت حاصل کرنے کے لیے ایک عمدہ کتاب ہے۔

(a)

نام کتاب : قادیانیت کی تر دید میں علمائے اہل حدیث کی تحریری خدمات

مصنف : عبدالرشيدعراقي

ضخامت: ۹۲صفحات

ناشر: سليمان اكيدمي كمپيوٹر آركيز سليمي چوك فيصل آباد

کتاب ہذا کے مصنف عبدالرشید عراقی رائخ العقیدہ 'تو حید پرست' شخصیت ہیں۔ وہ اسلامی تعلیمات پر ہبنی کئی کتب کے مصنف ہیں۔ مرزا غلام احمد اسلامی سکالراور مناظر تھا'جس نے اول مسے موعود ہونے کا دعویٰ کیا اور بعدازاں نبی بن بیٹھا۔ وقت کے علاء اس کی تر دید میں لگ گئے اور اسے کا فراور مرتد قرار دے دیا۔ جملہ اسلامی مسالک کے علاء جموٹی نبوت کے خلاف کی زبان ہوگئے اور کئی بڑے بڑے احتجاج کیے۔ اس ضمن میں اہلِ صدیث علاء نے تقریری اور تحریری محاذوں پر مرزا قادیانی کو جموٹا ثابت کیا۔

اس کتاب میں علمائے اہل حدیث کی درجنوں کتب کا ذکر ہے جورد قادیا نیت میں کھی گئیں۔ اس ضمن میں مولانا ثناء اللہ امرتسری کا کام سرفہرست ہے۔ وہ مرزا قادیانی کے ہم عصراور بلند پابیہ مناظر تھے۔انہوں نے اپنے ٹھوس دلائل کے ذریعہ مرزا کوتقریری اور تحریری مناظر وں میں شکست دی۔ان کے کام کے عوض مولانا ثناء اللہ امرتسری کو فاتح قادیان قرار دیا گیا۔اس سلسلے میں جن چند دیگر علمائے اہلحدیث کی خدمات کا ذکر ہے' ان میں مولا نامجہ حسین بٹالوی' مولا ناسیہ سلیمان ندوی' مولا نااسماعیل سلفی' حکیم عنایت اللہ سو ہدروی' سیر محمد نذیر حسین دہلوی' قاضی محمد سلیمان منصور پوری' مولا نامجہ ابراہیم میرسیالکوٹی' مولا ناظفر علی خان اور گئی دیگر علماء شامل ہیں۔ علماء اسلام کی یہ کوششیں رنگ لائیں اور ہم ہے 19ء میں یا کستان کی قومی اسمبلی نے قادیانیوں کو باضا بطہ کا فر

قرارد سے دیا۔ ﴿ ﴿ ﴿

قر آن علیم کی مقدس آیات اوراحادیث نبوی آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت وتبلغ کے لیے شائع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔ للبذا جن صفحات پر بیر آیات درج ہیں ان کو چچو اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی ہے محفوظ رکھیں۔



# MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

# Surah Al-An'am

(The Cattle)

(Recap of verses 42 – 55 of Surah Al-An'am and fresh exposition of verses 56 – 70 of the same Surah, inclusive)

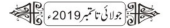
# Translator's note:

For the sake of continuity and coherent explanation, most of the general discourse has been made by employing the 'male' as a prototype, which is in no way meant to be diminutive of the opposite gender or to disrespect the status of women.

Moreover, each verse (Ayah) has been kept as a continuum in order to prevent the misrepresentation of meanings, which may occur when the verses are broken up and the translation of those verses becomes kaput when done in bits and pieces.

Cross-references taken from other parts of the Qur'an and the Hadith of the Messenger of Allah (SAAW) are provided in italics.

The Translation of the Holy Qur'an done by the Message International – USA (www.FreeQuran.com) and edited by Saheeh International – UK, Dar Al Mountada – Saudi Arabia and Al Qummah – Egypt has been used in order to synchronize the use of modern English Language, which we believe will give a more accomplished sense of understanding to Today's mind.







# Recap of verses 42 - 55 (inclusive) of Surah 6, Al-An'am

• The subject matter of verses 42 through 45 is that prosperity in this world is not a reward but a respite from Allah (SWT).

This section of the Surah (verses 42 through 45) alludes to the fact that the appointment of prophets (*AS*) and completing the argument (of Truth prevailing over all rivals) has been a process and a Divine way of treatment (The Sunnah of Allah *SWT*) in the length of history. So, the history of the past is an example for the coming generations.

Moreover, these 'difficulties' and 'trials' are in various cases a means to make human beings mature and ready to recognize, revere and worship Allah (SWT) and also a Divine system for managing the transgressors. Therefore, neither any welfare is a grace nor any difficulty is a wrath. At the time of calamities, the hands are raised up for supplication to Allah (SWT) and for asking His (SWT) help and bounty.

The verses also explain that, in fact, the unawareness and dissent of disbelievers is due to two reasons. Firstly, as a result of 'extravagance' in committing sin and persisting in disbelief, their hearts become dark and hardened, and their souls become inflexible and heedless to the Truth. The second factor is that by blindly following their desires, (particularly with regards to their animal instincts of relentless pursuit of sensuality), Satan makes their deeds seem decorous to them. So, they consider 'right' whatever 'wrong' they do, and count aright and correct every offence they commit. What follows is that the wrath of Allah (SWT) engulfs them.

Wellbeing, affluence and welfare in this worldly life may not always be a sign of mercy from Allah (*SWT*). On the contrary, being duly warned is sometime the cause of chastisement, as mentioned in these verses. Giving respite to evildoers, and pleasant things and comfortable life to offenders, before abruptly replacing it with the opposite, is one of Allah's (*SWT*) way of treatment (The Sunnah of Allah *SWT*). The world and its bounties can both be a favour and a source of indignation and curse. It depends to whom they are given and the way they are used.

In these verses, the world has been counted as a divine blessing, yet at the same time the verses also brings forth the fact that the wrath of Allah (*SWT*) and death both happen suddenly. So, we should always be prepared for that and whatever worldly riches have been bestowed by Allah (*SWT*), we should utilize those as per His (*SWT*) directions. The long and short of it is that the life in this world is a trial - a test - and whatever is sown here will be reaped in the Hereafter.







The verses also declare that the believers must show immense gratitude to Allah (*SWT*) for cutting off the roots of mischief and transgressions through destroying those who commit oppression and sin. At the same time it is mandatory for the believers to ask for Allah's (*SWT*) forgiveness pertaining to their own ways.

• The central theme of verses 46 through 50 is posited as an undeniable truth in the form of a query that who, other than Allah (SWT), can restore your hearing and sight if Allah takes them away? Also declared is the fact that the Messengers (AS) of Allah (SWT) never claimed that they know the unseen or that they were angels (AS).

This section of the Surah (verses 46 through 50) addresses the pagans and questions that if Allah (*SWT*) were to take away His (*SWT*) blessings, such as the senses of hearing and sight, that are the tools for searching real enlightenment of the Truth, as well as the capacity to understand and accept that Truth, and finally set a 'seal on the hearts and rational faculty', thus leaving them unable to discern between right and wrong, and good and evil, then is there any deity, save Allah (*SWT*), that can return these blessings? The answer is a big NO!

Although, the pagans of old did believe that the Creator and the Giver of sustenance is Allah (SWT), but they also worshipped idols as the intercessors and partners with Him (SWT). The verses continuing with the same line of argument tell the idol worshippers to see how Allah (SWT) had put forth the same Truth in various verses throughout the Holy Qur'an and had done so in many different contexts and forms for them, yet the disbelievers still turn away from the Truth. These verses clearly declare that Allah (SWT) is the One (SWT) and the Only (SWT) Authority Who (SWT) can chastise the evildoers through various forms of punishments and it is only Allah (SWT) Who (SWT) can withdraw all of His (SWT) blessings from the evildoers. Thus, idols have no function in this process and so there is no logic in seeking refuge in these false deities.

In this section of verses, Allah (*SWT*) also alludes to the station of His (*SWT*) messengers (*AS*) and tells us that not only the lifeless idols but also the great Prophets (*AS*) have no authority of their own (*AS*) to act and perform, save whatever Allah (*SWT*) has bestowed upon them (*AS*). The mission of the messengers (*AS*) of Allah (*SWT*) is to bring to the people glad tidings, warnings, encouragement to do good, and the caution of torment if they do otherwise.

The verse then adds that the way to eternal felicity can be found in two things. Firstly, people ought to become sincere believers, and secondly they







ought to follow the straight path and keep mending themselves by doing good deeds and avoiding evildoing, while repenting for their sins all the time. For such a people, there will be no fear of punishment or reprisal, nor shall they be made to grieve and pay for any sins that they had committed prior to sincere repentance.

The verses is this entire section of the Surah are a discourse on the absolute rejection of all the distorted notions that the pagans had embedded in their system of understanding regarding who and what a Prophet (AS) of Allah (SWT) is and what is the real reason for the lofty station of a Prophet (AS) of Allah (SWT).

In a nutshell, all blessings that exist in this world and in the Hereafter are from Allah (*SWT*) alone and everything is His (*SWT*) creation and came into being with His (*SWT*) command. On the Day of Judgement, Allah (*SWT*) will reward those who followed His (*SWT*) commandments and punish those who disbelieved and disobeyed His (*SWT*) commandments revealed through His (*SWT*) Messengers (*AS*), in this worldly life.

• Verses 51 through 55 elucidate that Allah (SWT) admonishes the unbelievers with the verses of Al-Quran and the granting of Real belief is a favour of Allah (SWT) to the believers, irrespective of their worldly status.

This section of the Surah (Verses 51 through 55) commences by elucidating in detail that those who are too deeply immersed in the adornments of earthly life to think either of death or of their being brought to stand before Allah (SWT) for His (SWT) Judgement can hardly benefit from such admonitions. Even more so, such admonitions can have no wholesome effect on those who cherish the illusion that the cause of their attachment to some holy personage who will intercede on their behalf, they will come to no harm in the Hereafter. The same applies to those who believe that someone has already obtained their redemption by expiating their sins. The Prophet (SAAW) is therefore told to pay more attention and to attend to those who are conscious and have little or no false illusions, because such people are more likely to be impacted by admonitions and can be expected to reform themselves and become righteous and accept the Truth. However, it does not imply that others ought not to be called towards the Truth at all and left to themselves with their false notions, because the Qur'an is Allah's (SWT) final message and directed to the entire humankind.

The verses also refute the objections raised by the chiefs and the affluent members of the Quraysh that the Prophet (SAAW) had gathered around







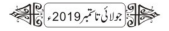
himself (*SAAW*) a host of slaves, clients (*mawali*) and others belonging to the lower strata of society by declaring that everyone is personally responsible for his deeds, whether good or bad. The chiefs and affluent members of the tribe of Quraysh used to scoff at the fact that men of such humble social standing as Bilal (*RA*), Ammar (*RA*), Suhayb (*RA*) and Khabbab (*RA*) had joined his (*SAAW*) ranks. They found it strange that why were they not the only chosen ones in the sight of Allah (*SWT*)! The Prophet (*SAAW*) is told that he (*SAAW*) will neither have to explain to Allah (*SWT*) the conduct of the converts (*RA*) nor will the disbelievers from the Quraysh be required to explain his (*SAAW*) conduct. They can neither usurp his (*SAAW*) good deeds, nor transfer their own misdeeds to his (*SAAW*) account. There is, therefore, no reason for the Prophet (*SAAW*) to alienate those who approach him (*SAAW*) as seekers after the Truth.

The crux of these verses is that by enabling the poor and the indigent, the people who have a low station in society to precede others in believing, Allah (SWT) has put those who wax proud of wealth and honour to a severe test. In other words, the bounty or wrath of Allah (SWT) is theirs to gain or lose!

Several of those who came to believe in the Prophet (*SAAW*) had committed many serious and grave sins before they embraced Islam. Even though their lives had altogether changed following their conversion, the opposition continued to play up the weaknesses and misdeeds of their past life. The Prophet (*SAAW*) is told in these verses to comfort such converts (*RA*) and to tell them that Allah (*SWT*) does not punish those who sincerely repent their sins and mend their ways.

However those who persist in denying the Truth and remain steadfast in disbelief and falsehood, in spite of a host of unmistakably clear signs and arguments, are evidently merely a bunch of thugs, criminals and perennial wrongdoers. If they persist in error and transgression it is neither due to the lack of strong arguments in support of the Truth nor, conversely, because of strong arguments in support of falsehood. The verses in this section of the Surah elucidate that the real reason is that that they had deliberately chosen to fall into error and transgression, and the torment prepared by Allah (SWT) that awaits them in this world and in the Hereafter, unless they mend their ways in this worldly life and become true believers.

\_\_\_\_\_







# Exposition of verses 56 - 70 of Surah Al-An'am

#### Verse 56

"Say, "Indeed, I have been forbidden to worship those whom you invoke besides Allah." Say, "I will not follow your desires, for I would then have gone astray, and I would not be of the [rightly] guided."

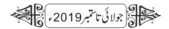
This verse manifestly espouses that the undue desires, from anybody that are issued, should be explicitly responded with a negative answer. The source of the Prophet's (*SAAW*) determination are Divine revelation. Acquaintance to all shades of infidelity to avoid such vain desires is a part of Islam. Polytheistic belief is the root of sensual desires. Thus, a preacher of the Faith ought not to follow to quench the people's desires, but he should act for the sake and pleasure of Allah (*SWT*) alone.

#### Verse 57

"Say, "Indeed, I am on clear evidence from my Lord, and you have denied it. I do not have that for which you are impatient. The decision is only for Allah. He relates the truth, and He is the best of deciders."

The Arabic term /bayyinah/ (clear proof), mentioned in the verse, is derived from /baynunah/ (separation). It is called so for the reason that it clearly and completely separates right from wrong. Pagans said that if it was true, then why the divine chastisement was not sent down upon them?

The proofs and miracles of prophets (*AS*) were neither full of complicated convolutions nor ambiguous. Everybody could understand them, and, if those people were not stubborn they would heartily accept them. That was why the divine prophets (*AS*) used to introduce themselves as Messengers (*AS*) of Allah (*SWT*) with some proofs.







Seeking for chastisement and hastening for the punishment of Allah (*SWT*) were found in other communities, too. The peoples of the Prophets Salih (*AS*), Hud (*AS*), and Noah (*AS*) also said that if the prophet (*AS*) of their time was true, he (*AS*) would bring the promised punishment upon them.

The verse clarifies that the proofs and signs brought by the Prophets (AS) originated from the Will of Allah (SWT) alone. They might not work according to what people demand every day.

This verse, in fact, provides the answer to the reasons for the punishment of Allah (*SWT*). The adversaries questioned why it was that they had openly rejected a Prophet (*AS*) sent by Allah (*SWT*), but they had not been struck down by Allah's (*SWT*) wrath? They said that the fact of his (*SAAW*) appointment by Allah (*SWT*) meant that anyone who either disbelieved or insulted him (*SAAW*) would, at once, be either plunged into the earth or struck by lightning. And yet, they pointed out, the Messenger (*SAAW*) of Allah (*SWT*) and his followers (*RA*) kept facing sufferings and humiliations, whereas those who abused and persecuted him (*SAAW*) enjoyed prosperity. In a nutshell, this verse provides adequate answer to their incorrect reasoning regarding the Wrath of Allah (*SWT*) promised for the unbelievers.

#### Verse 58

"Say, "If I had that for which you are impatient, the matter would have been decided between me and you, but Allah is most knowing of the wrongdoers."

This verse further elaborates that all kinds of retributions are with Allah (SWT). He (SWT) gives respite to the unjust according to His (SWT) Own Knowledge and Wisdom and His (SWT) plan.

Respite in receiving Allah's (SWT) Wrath should not make the pagans to think that their infidelity has been neglected.

It is intimated that Allah (*SWT*) knows the transgressors and it is up to Him (*SWT*) to when to punish them.







#### Verse 59

"And with Him are the keys of the unseen; none knows them except Him. And He knows what is on the land and in the sea. Not a leaf falls but that He knows it. And no grain is there within the darknesses of the earth and no moist or dry [thing] but that it is [written] in a clear record."

In the former verses, the words were about Allah's (*SWT*) Knowledge, Power, and the expansion of the circle of His (*SWT*) commandment. From this verse onward, the meaning stated in those verses concisely has been mentioned with some explanation.

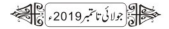
The Arabic term /barr/ means 'a vast place', which is usually used for a (dry) land. The term /bahr/ originally also means 'a vast place' where a plenty of water is found. It is often applied for the seas and, sometimes, for the great streams.

Allah's (SWT) knowledge encompasses whatever exists in the land and the seas. This is the proof that Allah (SWT) is Omniscient.

He (SWT) knows the movements of millions of living creatures, small and big, on the land and in the depths of the seas. And He (SWT) knows all thoughts and contemplations that pass through different parts and levels of our minds and those which penetrate into the depths of our souls.

The fall of the leaves of trees, in fact, is the moment of their death, and the fall of seeds into the concealed holes of the land is the first step of their lives. It is only He (SWT) Who (SWT) is aware of the system of death and life.

The statement of this subject has two effects: a philosophical effect and a training effect. Its philosophical effect is that it nullifies the imagination of those (Editor's Note: proponents of which were mainly the Greek philosophers) who restrict Allah's (SWT) knowledge to general principles and believe that He (SWT) is not aware of the details of this world. It clearly specifies that Allah (SWT) is aware of both all general principles and the details. He (SWT) is The Omniscient (SWT)!







Its training effect is also clear, because having belief in the Infinite Knowledge of Allah (*SWT*), that He (*SWT*) is Omniscient, tells us that the whole secrets of our entity, our deeds and speeches, our intentions and our thoughts are utterly clear for His (*SWT*) Pure Essence (Invariable Nature).

With such a belief, how is it possible that a person be careless of his own condition and does not control his own deeds, speech, and the intentions?

Therefore, the end of the verse further elaborates Allah's (*SWT*) Knowledge of all things by referring to a record of all things of the past, present and future (in a Clear Book).

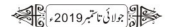
#### Verse 60

"And it is He who takes your souls by night and knows what you have committed by day. Then He revives you therein [i.e., by day] that a specified term may be fulfilled. Then to Him will be your return; then He will inform you about what you used to do."

The verse states that by night, Allah (*SWT*) takes activity out of your soul the same as He (*SWT*) takes it by death. He (*SWT*) is also aware of what you do during the day. During the night you sleep, and during the day you perform some activities. Then, Allah (*SWT*) will raise you up from your graves so that He (*SWT*) reckons you for what you spend your lives upon.

It is so until the appointed time comes forth, which Allah (*SWT*) has assigned for raising the dead from their graves and giving them the fruit of their deeds. This is the Hereafter. Thus, your return is unto Him (*SWT*). That is, you will attend where you will be reckoned. On that Day, the Lord (*SWT*) will inform you of the deeds you used to accomplish in the world, day and night.

Some commentators have rendered this part of the verse into the sense that He (SWT) awakens you from sleep during the day in order that you gain sufficient interest from your life. In this verse, Allah







(SWT) has resembled awakening people from sleep to raising them up after death. What follows is that sleep too is a kind of 'death'.

#### Verse 61

"And He is the subjugator over His servants, and He sends over you guardian-angels until, death comes to one of you, Our messengers [i.e., angels of death] take his soul, and they do not fail [in their duties]."

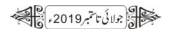
In this verse, in order to emphasize on Allah's (*SWT*) 'scientific' conversance with the deeds of the servants and that He (*SWT*) keeps their account minutely to be dealt with on the Resurrection Day, referring to the angels (*AS*) who keep watch and maintain a record of everything done by humans from life till death, i.e. all their movements, deeds and so on.. The verse then goes on to state that this account keeping continues until the ending moments of life, when death approaches. At this time, these messengers of Allah (*SWT*) (the angels *AS*), who are missioned to take the souls of humans, take the soul away [although, Allah (*SWT*) does not need angels (*AS*) as 'recorders of deeds' or 'takers of souls', as He (*SWT*) is Omniscient and Omnipotent).

At the end of the verse, it is elaborated that these angels (*AS*) never neglect their duty and there is neither any shortcoming nor any defect in the duties that they perform. They take the soul of a person neither a moment sooner nor a moment later that what has been ordained by Allah (*SWT*).

#### Verse 62

"Then they [i.e., His servants] are returned to Allah, their true Lord. Unquestionably, His is the judgement, and He is the swiftest in taking account."

The verse refers to events after the death of people, when they are taken towards the divine Judgment and Allah's (SWT) reward or







punishment. The Lord (*SWT*) is their Owner, their Master and The Guardian of their affairs. He (*SWT*) is the Judge, Who (*SWT*) does not judge but in truth and justice. On That Day, the command is only His (*SWT*) command, not that of other than His (*SWT*).

Allah (*SWT*) will reckon all humankind in a short time and neither of the accounts hinder Him (*SWT*) to reckon the rest. The return of all is unto Him (*SWT*), and He (*SWT*) is the only Judge (*SWT*) in the Hereafter.

The real master is the One (*SWT*) in Whose (*SWT*) Divine and Allencompassing Authority is Creation, Guardianship, Sleep and Wakefulness, Death and Raising up, Judgment and the Reckoning, and He (*SWT*) is the one and the only Lord (*SWT*).

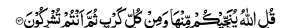
In must be noted that the fright of the Hereafter is the fear from our own offences and Allah (SWT) is both the Guardian, the Rightful, and the Embodiment of Divine Mercy and Virtue.

#### Verses 63 and 64

Verse 63

"Say, "Who rescues you from the darknesses of the land and sea [when] you call upon Him imploring [aloud] and privately, 'If He should save us from this [crisis], we will surely be among the thankful.' "

#### Verse 64



"Say, "It is Allah who saves you from it and from every distress; then you [still] associate others with Him."

Verses 63 and 64 of the Surah have to be elucidated in unison in order to comprehend the meaning fully and delve into the Qur'anic concept of 'The Light that Glitters in the Darkness'.

Verse 63 starts by taking the hand of pagans and leading them







'inside' their innate disposition, and in that mysterious place it shows them the light of the Unity of Godhead and the monotheism.

The verse then commands the Holy Prophet (*SAAW*) to question them as to who delivers them from the darkness of the land and the sea. Darkness has sometimes a substantial aspect and sometimes a spiritual aspect. The substantial aspect of darkness is when the light ceases utterly, or it becomes so weak that one cannot see anywhere or he sees with difficulty.

The spiritual aspect of darkness is their hardships, entanglements, disturbances and pollutions, whose end is both dark and ambiguous.

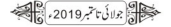
If this darkness combines with some terrible incidents, for example, in a voyage by night, a person is surrounded by awful waves in a whirlpool, its horror is of a higher degree than that of difficulties that come forth in daytime.

It is in these moments that one delivers everything to forgetfulness and does not care of anything except himself and the light, which glitters the depth of his soul, invites him to a source wherein only He (SWT) can solve such problems.

These kinds of cases, which happen for everybody, are some windows to the Unity of Godhead and the monotheism. And, it is in this condition that immediately you make a covenant with that great source, promising that if He (SWT) delivers you from the danger, you will certainly be grateful of His (SWT) infinite blessings and will rely on none but Him (SWT).

The verse then commands the Holy Prophet (*SAAW*) to tell them that Allah (*SWT*) will deliver them from these darknesses and from any other sorrow, as He (*SWT*) has delivered them frequently, but, after deliverance, they pave again the path of polytheism and paganism.

The verses 63 and 64 elucidate that it is Allah (*SWT*) alone Who (*SWT*) possesses the ultimate Power and Authority over all things. He (*SWT*) has full control over all things. He (*SWT*) has full control over what causes harm or the benefit to an individual. The reins of the destiny of the man are in His (*SWT*) control. Man is fully







dependent on Him (*SWT*) for all of his needs. In dire need when his resources fail him, instinctively he turns to Allah (*SWT*) for help.

In spite of such a clear sign, (most) people end up being ungrateful to Allah (*SWT*) and set up partners to Allah (*SWT*) without any shred of evidence that anyone other than Allah (*SWT*) has any share in His (*SWT*) power and authority.

### Verses 65 and 66

Verse 65

"Say, "He is the [one] Able to send upon you affliction from above you or from beneath your feet or to confuse you [so you become] sects and make you taste the violence of one another." Look how We diversify the signs that they might understand."

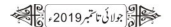
#### Verse 66

"But your people have denied it while it is the truth. Say, "I am not over you a guardian [i.e., authority]."

Verses 65 and 66 of the Surah have to be expounded in unanimity in order to comprehend the meaning fully and delve into the Qur'anic concept of 'Various Chastisements' by Allah (SWT).

In order to state the different ways of training, these verses have laid emphasis on the subject of threat of the divine punishment. Clearly speaking, as Allah (*SWT*) is the most Merciful of all merciful ones, and the Protector of those who are without support, He (*SWT*) is also the Supreme and the Avenger against tyrants and rebellious ones.

In verse 65, the Prophet (SAAW) has been ordered to threaten the sinners with three sorts of punishments. The chastisements which come from above and from beneath, the chastisement of dispute and the chastisement of fight and blood shedding.







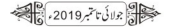
Thus, it commands the Prophet (*SAAW*) to say that Allah (*SWT*) is able to send retributions on them from above, like the punishment of baked and marked stones upon the people of L'ut (*AS*) [*Ref*: *Surah Adh-Dhariyat, Verse 33*], the stones over the People of the Elephant, Flood of Noah (*AS*), the Cry upon the People of Tham'ud, and the Wind against the People of A'ad, to mention a few. And, today, there may be some other form of retribution, too, like nuclear bombs, chemical and biological weapons, and long range missiles of various kinds.

And, from the downwards, there are earthquake, splitting or depressing of the land, the Pharaoh being drowned, Qaroon (Croesus) sank into the ground, cholera, plague, famine, hunger, which are imposed on people.

Moreover, He (SWT) may divide you in to separate groups to dispute with each other, and you taste the bitterness of fighting one another. The phenomenon of dispute and contradiction in speech among a society is so dangerous that it has been counted in the row of heavenly punishments, such as, thunders and earthquakes. Sometimes the destruction caused by division and dispute is more disastrous as compared to that by the thunders and the earthquakes. That phenomenon can easily be observed in today's world among various peoples and nations of the Muslim World! It has repeatedly happened in the history of the world that some developed countries have completely been ruined under the inauspicious shade of hypocrisy and disunity. This phrase is counted a warning unto the whole Muslims in the world.

At the end of verse 65, in order that they may realize the Truth and return to it, it is added that these repeated signs from Allah (SWT) are for people so that they may understand and repent for their individual and collective sins.

In a nutshell, verse 65 declares that Allah's (*SWT*) punishment can strike in an instant. This is a warning to those who, supposing such punishment to be remote, grow bolder in their hostility towards the Truth. They could be destroyed in a moment by a hurricane. Just a few tremors of earthquake could raze villages and cities to the ground.







Likewise, a few sparks of hostility could ultimately wreak such havoc among tribes, nations and countries that bloodshed and lawlessness plague them for years on end. Hence if they are spared punishments for a while that should not drug them to heedlessness and lead them to live in total disregard of distinction between right and wrong. They should rather he grateful that Allah (SWT) had given them respite and by means of a number of signs He (SWT) was making it possible for them to recognize the Truth and follow it.

Verse 66 of the Surah completes the discussion stated in the previous verses about the invitation to Monotheism, Resurrection, and the Truth of Islam and being afraid of the Divine punishment.

The start of verse 66, addressing the Holy Prophet (*SAAW*), indicates that his (*SAAW*) people, viz. Quraysh and the pagans of Makkah, belied his (*SAAW*) teachings, despite the fact that all of these teachings are true and revealed unambiguously by Allah (*SWT*). Moreover, different evidences, accepted through intellect and innate disposition confirm them.

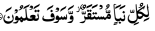
Therefore, their rejection and denial does not decrease the importance of these facts, regardless of the fact that the number of opponents and deniers may be large.

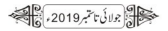
Verse 66 then continues the statement implying that it is the duty of the Prophet (SAAW) to communicate the Truth and he (SAAW) is not responsible that they denied it.

The crux of verse 66 is that a Prophet (AS) is neither required to compel people to see what they are not prepared to see nor to force into their hearts what they fail to comprehend. It is not a Prophet's (AS) task to chastise people for failing to see and comprehend the Truth. His (AS) task is merely to proclaim Truth as distinct from falsehood. If people fail thereafter to accept it, they will be overwhelmed by the very misfortunes against which that Prophet (AS) had warned.

#### Verse 67











"For every news [i.e., happening] is a finality; and you are going to know."

In this verse, through a short but expressive phrase, the Qur'an warns people and invites them to choose the right path. It announces that whatever news that Allah (*SWT*) or the Prophet (*SAAW*) inform people, there is finally a term for it, and it will be accomplished at its appointed time, which they will know soon (when they see it happen).

By giving people the proper news of The Truth, Allah (*SWT*) and the Messenger of Allah (*SAAW*) introduce the right path to them.

#### Verse 68

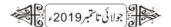
"And when you see those who engage in [offensive] discourse concerning Our verses, then turn away from them until they enter into another conversation. And if Satan should cause you to forget, then do not remain after the reminder with the wrongdoing people."

It must be noted that since most of the verses of this Surah (*Al-An'am*) are about the circumstances of the pagans and the idol-worshippers, the discourse in this verse is directed to the affairs concerning them.

The verse commences by telling the Holy Prophet (*SAAW*) that when he (*SAAW*) sees that the arrogant, illogical opponents are mocking the Signs of Allah (*SWT*), he (*SAAW*) ought to turn away from them so that they give up the subject and become busy with another topic.

The verse then adds that this matter is so important that if Satan causes you (SAAW) to forget and you (SAAW) sit with such persons unintentionally, as soon as you (SAAW) remember it, you (SAAW) should leave that meeting and do not sit with these unjust people.

Many Christian apologists have raised the question regarding the apparent content of this verse by arguing that it 'testifies' that it is possible for Satan to influence the Holy Prophet (SAAW) and cause him (SAAW) to forget his (SAAW) divine duty. The truth is that while



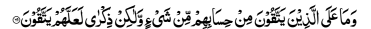




the 'direct addressee' in this verse is the Holy Prophet (SAAW), the 'intended addressees' are, in fact, the followers of the Holy Prophet (SAAW), i.e. his (SAAW) Companions (RA) and all future Muslims to come until The Hour. What the verse actually means is that if they are entangled with forgetfulness and they take part in pagans' sinful meetings, they should come out of that meeting and leave the place as soon as they remember it. The like of this status and literary tone occurs in our daily conversations and in the literature of different languages, that, in speech, one person is addressed but the aim is that others hear that statement.

Therefore, in case the Muslims fail to remember this directive and mistakenly continue to remain in the company of those who are involved in the evil and satanic act of making fun of their faith, they should withdraw from such company as soon as they remember this directive.

#### Verse 69

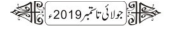


"And those who fear Allah are not held accountable for them [i.e., the disbelievers] at all, but [only for] a reminder – that perhaps they will fear Him."

When the previous verse of prohibition upon the vain speakers and mockers of the Divine revelations was revealed, some believers said that they would not go to the Sacred Mosque and would not circumambulate the Ka'bah, since the range of their mockery had stretched as far as there. This verse dispels that misunderstanding and mistaken notion.

In fact, participation in the meeting of sinners is allowed if it is with the intention of refraining them from wrong and guiding them to the right. Of course, this exception is only for those believers who are pious and firm in belief, since there are some Muslims who go to save others but they themselves drown.

Thinking and realizing the situation, in fact, is one of the foundations of Islam and that of rational intellect. Hearing the absurd sayings of people about Islam with the purpose of answering







them in order to save those deviated people permanently from the Hellfire is not only allowed but is rather encouraged in the *Deen* of Islam. However the condition for those embarking on that mission is piety and firm faith as these are means of protection for man against committing sins. These are like the gear used by fire-fighters for protection from the fire.

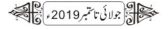
In a nutshell, this verse elucidates that those who avoid disobedience to Allah (*SWT*) will not be held responsible for the errors of those who disobey. This being the case, the former have no justification for taking it upon themselves to persuade the latter to obedience or to consider themselves obliged to answer all their questions, however absurd and flimsy, until the Truth is forced down their throats. Their duty is merely to admonish and place the Truth before those whom they find stumbling about in error. If there is no response to this call except remonstration and obstinate argument they are under no obligation to waste their time and energy on them. They should rather devote their time and energy to instructing and admonishing those who have an urge to seek out the Truth. [*The provision of this verse was abrogated by the verse 140 of the 4th Surah of the Qur'an, An-Nisa* (4:140)]

#### Verse 70

وَذَرِ الَّذِيْنَ اتَّخَذُوْا دِيْنَهُمْ لِعِبًا وَلَهُوَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيُوةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرْ بِهَ آنُ تُبْسَلَ نَفْشْ بِهَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُوْنِ اللهِ وَلِيَّ وَلَا شَفِيْعٌ ۚ وَإِنْ تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ لَّا يُؤْخَذُ مِنْهَا ۖ أُولِكَ الَّذِيْنَ أَبْسِلُوْا بِهَا كَسَبُوا ۚ لَهُمْ شَرَاكِ مِّنْ جَمِيْمِ وَعَنَاكِ الِيُمْ بِهَا كَانُوا يَكُفُّرُونَ ۚ

"And leave those who take their religion as amusement and diversion and whom the worldly life has deluded. But remind with it [i.e., the Qur'an], lest a soul be given up to destruction for what it earned; it will have other than Allah no protector and no intercessor. And if it should offer every compensation, it would not be taken from it [i.e., that soul]. Those are the ones who are given to destruction for what they have earned. For them will be a drink of scalding water and a painful punishment because they used to disbelieve."

This lengthy verse has a simple and easily understandable message.







The purpose of the phrase 'leave those who...' used in the verse refers to 'hating their evil intentions, and not having any communication with them until they are prepared to listen to the Truth', which sometimes ends with fighting against them. Thus, the phrase does not mean abandoning the Holy Struggle against them.

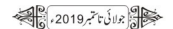
The manner of taking religion for a play has different forms in different circumstances. It may be in the form of (i) superstitious beliefs, or (ii) religious laws are considered impracticable, or (iii) sins are justified, or (iv) innovations are made in Islamic practice, or (v) interpretation of the Qur'an by personal opinion, and last but not the least, (vi) trying to delve frivolously into the allegorical verses to follow them. The verse, however, makes it abundantly clear that Faith has no consistency with laziness, flattery, and playing with ideology.

Moreover, the verse also clarifies that many a time admonishment is a means to being saved from the wrath and punishment of Allah (*SWT*). When one reflects on the causes of his misfortunes, he certainly finds that the reason is his own self and is own deeds.

The verse end by declaring that those who do not mend their ways in this worldly life, do not stop following Satan and keep declining the Truth of Islam, would face a painful chastisements in the Hereafter, part of which would be that their beings would be burnt from the inside by boiling water that they would be forced to drink and from the outside by the Hellfire. There would be no Intercessor on their behalf to save them from the torment of the Hellfire!

\_\_\_\_\_

And Allah (SWT) Knows Best!









- www.tanzeemdigitallibrary.com بانی شظیم وصدر مؤسس مرکزی انجمن خدام القرآن ڈاکٹر اسرار احمد کے دروس، خطابات وتصنیفات کا جملہ تحریری مواد یونی کوڈ کے سرچ ایبل فارمیٹ (Unicode searchable format) میں دستیاب ہے۔
- www.giveupriba.com انسدادِ سود کی کوششوں کے شمن میں جملہ معلومات، تاریخی پس منظر، عدالتی فیصلے، قرآن وسنت کے حوالہ جات، معروف تفاسیر کے اقتباسات اور شرق وغرب کے نامور مفکرین کے اقوال وتح ریات اس ویب سائٹ پر دستیاب ہیں۔
- www.hafizahmedyar.com پروفیسر حافظ احمہ یار (سابق مدرس پنجاب یو نیورسٹی و قر آن اکیڈی لا ہور) کاعلمی خزانہ، قر آن مجید کی صرفی و نحوی ترکیب، بلاغتِ قر آن و آڈیوتفییر قر آن اس ویب سائٹ پردستیاب ہیں۔

