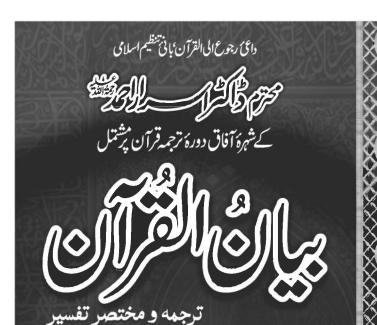
جُمَّادی الاُولی۔رجبِالمرجبِ ۱۳۲۰ھ جنوری۔مارچ ۲۰۱۹ء



مِسَ ذاكثرابرالهريَّة منع مع مم العراب مركزی الجمن ام لفران لاهود



### حاص ایڈیشن

- ديده زيب ٹائل امپورٹد آفسٹ بيپر بڑے سائزييں
  - عمده طباعت مضبوط جلد

سات جلدوں پرشمنل مکمل سیٹ کی قیمت: 4200روپے

### عوامی ایڈیشن

- كتابى سائز پىپرېك بائنڈنگ امپورنڈ بك پىپر
  - عده طباعت
     دیده زیب ٹائٹل

چیھ جلدوں پرمشمل مکمل سیٹ کی قیمت:2200روپے

مكتبه خُدّام القرآن لاهور (042)35869501 اللهور (042)35869501





## اِس شمارے میں

حرفِ اوّل

حکمتِ نبویً

چندا وامر ونواہی

تذکّر و تدبّر

مِلاكُ التأويل(٢١)

فهمُ القرآن

فكرونظر

كتاب نُما

تعارف وتبصره

بيانُ القرآن

ترجمهٔ قرآن مجید' مع صر فی ونحوی تشریح

اسلامی ضابطهٔ میراث واستحقاقِ میراث<sup>(r)</sup>

MESSAGE OF THE QURAN

حكمت قرآن 👸

ینتیم یوتے کی وراثت کا مسکلہ

حُسن معاشرت

این خیال است ومحال است

| 3  | حافظ عاطف وحيد         | وجنول! |
|----|------------------------|--------|
| 10 | پروفیسرڅمه یونس جنجوعه |        |

ابوجعفراحمه بن ابراهيم الغرناطي

افادات ِعافظاحمہ یارؓ

يروفيسرحا فظاحمه يارث

پروفیسرحافظ قاسم رضوان

يروفيسرمحر يونس جنجوعه

Dr. Israr Ahmad

13

25

39

55

65

96

جواري تارج 2019ء کا ا

### بالمال المالي

## این خیال است ومحال است وجنون!

الله تعالی نے قرآن مجید' فرقان حمید میں دین اسلام کی کاملیت اورا کملیت کے بارے میں فر مایا ہے:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا \* ﴾

(المائدة:٣)

'' آج میں نے تمہارے لیے تمہارا دین کمل کر دیا اور تم پراپی نعمت پوری کر دی اور تمہارے لیے اسلام کو

بلاشبہ بیا کی ایسااعز از ہے جس پر حاملینِ دینِ متین جتنا فخر کریں کم ہے ؛ جتنا ناز کریں کم ہے۔البتہ بیجھی ا یک حقیقت ہے کہ دورِ حاضر کے مختلف فتنوں نے ہمارے اس اعز از کومعذرت خواہا نہ سوچ اور رویتے میں بدل دیا ہے۔ چنانچہ اسلام پیند طبقات میں ایسے افراد اور گروہ وجود میں آ گئے میں جنہیں'' بائیں بازو'' کے قرار دینا زیادہ موزوں ہے۔ان کی سوچ سیکولراورفکرلبرل ہے ٔ سیاسی دینداری جمہوریت پربنی' البتہ مٰہ ہبی وابشگی اسلام کے ساتھ ہے۔ان اسلام پیندوں کو ہروہ بات بھلی لگتی ہے جو جدید رجحانات کے موافق ہواور جس میں ٹھیٹھ اسلامی اقد از شریعت کے احکام اور اسلاف کی روایات پر ز دیڑتی نظر آئے۔اس طر نِ فکر کے حاملین کو بھی بھار اُن باتوں کی تائید کرنا اوراینے جدیدیت پرمبنی رجحانات کے حق میں استعال کرنا بھی مفیدِمطلب ہوتا ہے جو بعض رسوخ فی العلم کے حامل روایت پیند ( آ رتھوڈ اکس ) اہلِ علم کی جانب سے سامنے آئیں' البتہ جن کے علم و فکر سے ہمیشہ بائیں باز و کےاسلام پسندوں کو بےاطمینانی ہی رہتی ہے۔

چونکہ اِن اسلام پیندوں کوریاستی حلقوں میں خصوصی مقام و مرتبہ حاصل ہے اسی لیے میڈیا اورریاستی ا داروں میں ان کی رائے کونمایاں کر کے دکھایا جاتا ہے تا کہ عوام کی بھی انہی خطوط پرتربیت ہو سکے۔ ۱۱/۹ کے بعد سےاس رجحان میں شدت پیدا ہو چکی ہےاور روایت سے بغاوت فیشن بن چکا ہے۔

اسلام کے فکر وفلسفہ اور نظام معیشت ومعاشرت وسیاست کے باب میں رسول اللَّهُ مَا لَيْنَا اللَّهُ مَا لِيُعْرَاحِي یعنی خطبہ ججۃ الوداع کوخصوصی مقام حاصل ہے۔اس خطبہ کواہلِ نظر نے انسانی تاریخ کا سب سے عظیم اورموثر اعلامیہ قرار دیا ہے جس میں انسانیت کے اصول ہائے حریت واخوت ومساوات کے سب سے اعلیٰ اور نمایاں اوصاف بیان ہوئے ہیں۔







9 ذوالحج 1 جری کے خطبۂ ججۃ الوداع میں بیان کردہ دوامورایسے ہیں جن کے لیے رسول اللّه مَّنَا اَلَّيْکَمُ نے التزام اور اہمیت کے اعتبار سے تقریباً ایک جیسا اسلوبِ بیان اختیار فرمایا ہے۔ ان میں سے ایک معاملہ دور جاہلیت کے مقدمہ ہائے قتل وقصاص کا ہے جبکہ دوسرا معاملہ سود (ربا) اور سودی قرضوں کا ہے۔ چنانچہان

روامور كمعالم مِن آ پَ لَا تَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

ربا حباس بن عبدِ المطلب ، والد داؤده ١٩٠٥ ، وابن ماجه ١٠٧٤ ، والدارمي ١٨٥٠)

(اخرجه مطولا مسلم ١٢١٨ ، وابو داؤده ١٩٠٥ ، وابن ماجه ٣٠٧٤ ، والدارمي ١٨٥٠)

''تمہارے خون اور تمہارے مال ایک دوسرے پرای طرح حرام ہیں جس طرح تمہارے آج کے دن
کی رواں مہینے کی اور اس شہر کی حرمت ہے ۔ من لوا جابلیت کی ہر چیز میرے پاؤں تلے روند دی
گی جابلیت کے خون بھی ختم کردیے گئے اور ہمارے خون میں سے پہلاخون جسے میں ختم کررہا ہوں وہ
ربیعہ بن حارث بن عبدالمطلب کے بیٹے کا خون ہے ۔ یہ بچہ بنوسعد میں دودھ پی رہا تھا کہ (ان ہی ایام
میں) قبیلہ بذیل نے اسے قبل کردیا۔ اور جاہلیت کا سود تم کردیا گیا اور ہمارے سود میں سے پہلا سود جسے
میں ختم کررہا ہوں وہ عباس بن عبدالمطلب کا سود ہے۔ اب بیسارے کا سارا سودختم ہے۔''

یں ہم کر رہا ہوں وہ عباس بن عبدالمطلب کا سود ہے۔ اب بیسارے کا سارا سود ہم ہے۔ ا اُمتِ مُسلمہ کے لیے حُرمتِ ربا کا حکم اس خطبہ سے سات آٹھ برس قبل ہی غزوہ اُصد کے موقع پر نازل کر دہ سورہ آل عمران کی آبیت ۱۳۰۰ کے ذریعے نازل ہو چکا تھا۔ گویا لگ بھگ سات آٹھ برس کا عرصہ درمیان میں ہے جس میں حرمتِ ربا کے ضمن میں اہم ہدایات تفصیلی احکام اور متبادل انتظامات سامنے لائے جاچکے میں ہے۔ مختلف اقسام کے باطل و فاسد طریقہ ہائے تھے وشراء کی وضاحت بھی بیان ہو چکی تھی۔ گئی لین دین اور سود کے سود کے قرار دے کرلوٹائے جاچکے تھے اور مسلمانوں کو اس بارے میں انفرادی طور پر متعدد بارتندیبی بیرائے میں جھنجوڑا جاچکا تھا۔ اور اب گویا وقت آپ چکا تھا کہ ریاستِ اسلامیہ کے سربراہ کی حیثیت سے پیغیبراسلام مُن اُنٹیؤام کی جانب سے سود کے جملہ معاہدات کو null and void قرار دے کر اس استحصالی عنصر کے تابوت میں آخری

کیل شوک دی جائے۔ چنانچہ تاریخ شاہد ہے کہ خطبہ ججۃ الوداع کے بعد ہے اُمتِ محمد یہ رہے ہیں سودی لین دین کا اس طرح سے خاتمہ ہو گیا جیسے جزیرہ نمائے عرب سے شرک کا کامل خاتمہ ہوا۔ اور بیاس لیے بھی ضروری تھا کہ اب اسلام انفرادی معاملات سے آگے بڑھ کرا جماعیات پر بھی محیط ہو چکا تھا ۔۔۔۔۔اییا محیط کہ پھر انفرادیت اوراجماعیت کے مابین من وتوکی قیدا ورا متیاز ہی باقی نہ رہا۔ بغوائے الفاظِ قرآنی:

﴿ٱلۡيُوۡمَ يَئِسَ الَّذِيۡنَ كَفَرُوۡا مِنۡ دِيۡنِكُمۡ فَلَا تَخۡشَوۡهُمۡ وَاخۡشَوۡنِ ۚ ٱلۡيَوۡمَ ٱكُمَلُتُ لَكُمۡ





دِيْنَكُمْ وَاتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا ۖ فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ لَ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ ﴾ (المائدة)

'' آج کفارتمہارے وین سے نا اُمید ہو گئے' خبر دارتم اُن سے نہ ڈرنا اور مجھ سے ڈرتے رہنا۔ آج میں نے تمہارے لیے تمہارا دین مکمل کر دیا اور تم پر اپنی نعمت پوری کر دی اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر رضامند ہو گیا۔ پس جو شخص شدت کی بھوک میں بے قرار ہوجائے بشرطیکہ گناہ کی رغبت کی بنا پر

ایسانہ کیا ہوتو یقیناً اللہ تعالی معاف کرنے والا اور بہت بڑامہر ہان ہے۔''

اوراللّٰہ کی رحمت سے کیفیت وہی ہوگئی جوسورۃ النور کی آیت ۵۵ میں بیان ہوئی ہے:

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوْا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْآرُضِ كَمَا اسْتَخُلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ ۗ وَلَيُمَرِّكَنَّ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِى ارْتَضٰى لَهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِّنْ بَعُدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا اللهِ

''اللّٰہ نے ان لوگوں سے وعدہ کیا ہے جوتم میں سے ایمان لائے اور نیک عمل کیے کہ انہیں ضرورز مین میں ا پناخلیفہ بنائے گا جیسا کہان ہے پہلوں کوخلافت عطا کی تھی'اوران کے لیے جس دین کو پہند کیا ہے اس کو

ضرورا قنتر ار بخشے گااوران کو جوخوف لاحق رہاہے اس کے بدلے ان کوضرورامن عطا کرے گا۔''

چاہیےتو بیتھا کہ قیام یا کتان کے بعد جوبھی قانو ن بنتایا نظام بنایا جا تا اسے دین اورشریعت کےعین مطابق بنایا جا تا'کیکن برقسمتی ہےا بیا نہ ہوسکا۔قائداعظم بھی اسلام کی معاشی تعلیمات کے نفاذ کے شمن میں اپنی اُس خواہش

کو پورا ہوتے نہ دیکھے سکے جس کا ظہارانہوں نے ۱۹۴۸ء میں اٹیٹ بینک کی عمارت کا افتتاح کرتے ہوئے کیا تھا۔ بعد والے اس ذمہ داری کو یکسر بھول گئے ۔ پھریہ بات یا د آئی بھی تو اُن مر دانِ خدامست کوجنہیں ہم جسٹس

ڈ اکٹر تنزیل الرحمٰن اور ڈاکٹر اسراراحمد (رحمہما اللہ ) کے نام سے جانتے ہیں ۔اسلامی نظریاتی کونسل نے 1979ء میں بدنیک انٹریسٹ کوسود قرار دیا اور متبادل نظام کا خا کہ بھی پیش کر دیا۔ یوں اللّٰہ کی طرف سے حجت قائم ہونا

شروع ہوگئی۔ پھر ۱۹۹۱ء میں فیڈرل شریعت کورٹ نے بھی بینک انٹریسٹ کے ربا انمحر م ہونے کا فیصلہ دیا اور ہمیں سنبطنے' تو بہتا ئب ہونے کا بھر پورموقع دے دیا۔لیکن اُس وقت بھی بائیں باز و کے اسلام پہندوں کومکروہ

تھیل کھیلنے کا موقع ملا اور اللّٰہ اور رسولﷺ جنگ جاری رکھنے پر ہی مصرر ہے۔ یہاں تک کہ ۱۹۹۹ء میں شریعت ایپلیٹ بینچ آ ف سیریم کورٹ آ ف یا کتان نے بھی فیڈرل شریعت کورٹ کے فیصلے کو برقرار رکھتے ہوئے ججت کوتمام کردیااورہمیں اپنا قبلہ درست کرنے کا سنہرااور شاید آخری موقع فراہم کر دیا۔اب کون یو چھے

ہمارے بائیں باز و کے نام نہا داسلام پیندوں ہے ٔ جنہوں نے تمام ضابطوں اوراصولوں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے ۲۰۰۲ء میں سابقہ دونوں فیصلے کو کالعدم قرار دلوا کراور معاطے کو از سرنو فیڈرل شریعت کورٹ کی جانب

ریمانڈ کروا کررسوائیوں اور تباہیوں کے مہیب دروازے کھلوا دیے جن کا اثر ہے کہ طرح طرح کی آفات نے ملک کواپنی لییٹ میں لے رکھا ہے اور پوری قوم سودی قرضوں کے ایک ایسے جال میں چھنس چکی ہے جس سے







ن کلنے کا کوئی راستہ نظر نہیں آتا۔ وہ دن ہے اور آج کا دن ہے فیڈرل شریعت کورٹ اُس ریمانڈ شدہ کیس کولئکائے جارہی ہے۔ لیعنی جس قضیے کو ۱۹۹۱ء میں فیڈرل شریعت کورٹ نے تین مہینے میں ہی نمٹا دیا

ورق کے جارت ہے۔ یہ س کے دراہ ۱۹۹۹ء میں سپریم کورٹ کے شریعت ایپلیٹ بینچ نے ساڑھے چار پانچ مہینے کی ساعت میں ۲۰۰۱صفحات پر

مشمل فیصلہ دے کرایک طرف لگا دیا'اب ۱۲' ۱۲ سے ایسے کھیٹچا اور اٹکا یا جارہا ہے کہ گویا کوئی سرا پکڑائی ہی نہ دیتا ہو۔ ۲۰۱۳ء سے تو بیکس با قاعدہ زیر ساعت ہے۔ بھی jurisdiction کا مخصہ ہے تو بھی رہا کی

والے پہلے ایک مکمل نظام بنا کرپیش کریں''<sup>(۱)</sup> بظاہر حوصلہ واعصاب شکن ہیں تو دوسری طرف بائیں باز و کے اسلام پیند بھی انتہائی دلفریب انداز میں اس نازک صورت حال سے اپناالوسیدھا کرنے میں لگے ہیں۔ ملاحظہ

ہو''سود سے نجات کی خوشخبری'' کےعنوان سے روز نامہ'' دنیا'' بیں جناب خورشید ندیم صاحب کا کالم \_ پڑھئے تو

محسوس الیها ہوتا ہے کہ جیسے یہ ایک معمولی مشمنی اور کسی کا ذاتی سامعاملہ ہو۔ اسلامی بدیکاری کے حق میں مولانا محم تقی عثانی دامت برکا تہ کے ایک بیان کی آٹر میں موصوف فرماتے ہیں: ''آج ریاست اور معاشرے کے ایک قابل ذکر طبقے نے جاری بدیکاری اور معاشی عمل کے ایک بڑے حصے کواگر سود سے پاک اور قرآن وسنت کے مطابق قرار دے دیا ہے تو اسلامی یا غیر اسلامی کی بحث کو

''آج ریاست اور معاشرے کے ایک قابل ذکر طبقے نے جاری بینکاری اور معاشی عمل کے ایک بڑے
حصے کو اگر سود سے پاک اور قرآن وسنت کے مطابق قرار دے دیا ہے تو اسلامی یا غیر اسلامی کی بحث کو
سیاسی عوامی مسکنہ نہیں بنایا جاسکتا۔ پھر یہ کہنا درست نہیں کہ حکومت یا عوام کی ایک بڑی تعداد معاذ اللہ اللہ
اور رسول کے خلاف اعلانِ جنگ پرآمادہ ہے۔ اس باب میں شدت 'مذہبی انتہا پہندی ہی کی ایک صورت
ہے۔ اگر کسی کو ایک رائے سے اختلاف ہے تو وہ مہذب طریقے سے اپنی رائے دے دے 'یہ معاشرہ ہی
ہے جو کسی رائے کو قبول یا مستر دکرتا ہے۔''
ہمارا تاثر یہ ہے کہ صاحب کا کم کو اینے لبرل اور سیکولر تعارف پر پچھ خجالت ہے' اسی لیے وہ یہ چیا ہے میں کہ

اسلامی بدنکاری کی صورت میں جیسا تیسا متبادل سامنے آیا ہے اس پراپنی اسلام پیندی کا شھپۃ لگوالیں اور لگے ہاتھوں اُن قدامت پیندوں کوتہذیب ٔ ورنہ خاموثی اختیار کرنے کا مشورہ بھی دے دیں جو بینک انٹرسٹ کو ربالحجرم قرار دیتے ہیں اور رباکی ہرشکل کے خاتمے کو دینی اور آئینی و دستوری تقاضا قرار دیتے ہوئے کسی نہسی

طور سے مصروف عمل ہیں۔ورنداس بات میں کیا شبہ ہے کہ ہمارے ممدوح کالم نگاراً س پورے ندہبی بیانیے سے اختلاف ہی نہیں عناد بھی رکھتے ہیں جس کی نمائندگی حضرت مولا نامجد تقی عثانی صاحب کرتے ہیں لیکن چونکہ مولا ناکے ایک بیان سے موصوف کو جزئی اورانتہائی واجی سپورٹ ملتی نظر آئی'اس لیے موقع سے فائدہ اٹھانے

سے نہیں چو کے۔ صاحبِ کالم کا یہ فرما نابھی انتہائی تعجب کا باعث ہے کہ'' غیرسودی بدیکاری کے ساتھ بینکوں کوسود کی بنیاد پر لین دین کی اجازت ہونی چاہیے یانہیں' بیا یک فنی سوال ہے جس کا کوئی تعلق کسی نظریا تی بحث سے نہیں ہے۔اس



کا فیصلہ حکومت معروضی حالات کے بیش نظر کرے گی۔ ہمارے سامنے صدرِ اول کی مثال موجود ہے جب حالات کا تقاضا تھاسودکو گوارا کیا گیا۔گو یا۔تق حکومت کے پاس ہےاورا سے چیکنجنہیں کیا جاسکتا''۔ یہ وہی بات ہے کہ عذر گناہ بدتر از گناہ ۔ گناہ تو سب سے سرز دہوجاتے ہیں ٔ عام آ دمی قلق محسوس کرتے ہوئے اظہارِ ندامت کرتا ہےاورخودساختہ مفکراس بڈملی کی''علمی توجیہات'' تراش لیتا ہے۔ جناب محترم! پیمین نظریا تی معاملہ ہے۔ صدرِاول ہےاگر آپ کی مراد پیغیرمنگاٹیٹی کی بعثت کے ابتدائی گیارہ' بارہ برس ہیں تو اس دورانیے میں شریعتِ

محمدیه کا پین میں گئی دوسرے احکام شریعت کی طرح حرمت ِسود کا حکم نازل ہی نہیں ہوا تھا۔جس طرح سفرِ معراج سے پہلے تو پٹج وقتہ نماز کا بھی حکم ناز ل نہیں ہوا تھا۔حرمت ِخمر ومیسر اور سرقیہ کی سزا وغیرہ کا حکم بھی مدنی دور کے

نصف اول میں نازل ہوا۔فرضیت ِصوم وز کو ۃ اورستر وحجاب کے احکام کا بھی کچھالیا ہی معاملہ ہے۔تو کیا ان سب احکام شریعت کے شمن میں اسلامی حکومت کوحق ہے کہ مسلمان شہریوں کے لیے آپشن تھلی رکھے' چاہیں تو عمل کریں اور حیامیں تو معصیت اور گناہ میں مبتلا رہیں .....؟ ضابطوں اور معاملات کی transformation

کے لیے مہلت اور مدت کا تعین ایک الگ شے ہے' لیکن مطلقاً معروضی حالات پر انحصار کا دعویٰ کس مسلک میں جائز ہے؟ اوراگرصد رِاوّل ہے شریعتِ اسلامیہ کی تنجیل کے بعد کے ادوارمراد ہیں تو ازراہ کرم ان ادوار کی

وضاحت فرماد بیجئے تا کہ تاریخی حقائق اورا پنی معلومات کو درست کرلیا جائے۔ ہم صاحبِ کالم سے دست بسة عرض کریں گے کہ اسلامی بینکاری کی موجودہ ہیئت مسلمانانِ پاکستان کی

منزل ہر گزنہیں ہے۔ نہ ہی آ پ کواس کی تا ئیدیا تر دید بوجوہ بچتی ہے۔اس لیے بھی کہ یہ بات تو واشگاف الفاظ میں خودمولا نا محمد تقی عثانی صاحب بھی بار ہا بیان کر چکے ہیں<sup>(۲)</sup> کہ موجودہ اسلامی بینکنگ حیلوں پر قائم ایک

عارضی بندوبست ہے جوصرف عریاں سود سے بچاؤ کا ایک عبوری انتظام ہے۔مولا نا مدخلہ تو وہ شخصیت ہیں

جنہوں نے آئین پاکستان پر حلف اُٹھا کر ۱۹۹۹ء میں ملک کی اعلیٰ ترین عدلیہ میں بطور آئینی جج کے 'سود کی ہر شکل کے ابطال کا تاریخی فیصلہ صا در فر مایا تھا۔ ایسی شخصیت ہے کیا تو قع کی جاسکتی ہے کہ وہ بھی سود کے'' کامل خاتے'' ہے کم تر پر راضی ہو تکیں گے؟ ان کی ایک مخصوص تناظر میں کی گئی بات کوسیاق وسباق سے ہٹا کرا ہے اپنی

مطلب برآ ری کے لیےازراہ کرم استعال نہ حیجئے مسلمانانِ یا کستان بھی بھی سود کے مکمل خاتمے کے اپنے دینی اورآ کینی حق سے دستبر دارنہیں ہو سکتے ۔اگر دستو یہ پاکستان کی دفعہ 38 F میکہتی ہے کہ:

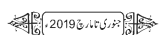
"State shall eliminate riba as early as possible"

اور دوسری طرف مسلمانانِ پاکستان ٔ قر آن وسنت اور خطبهٔ حجة الوداع میں بیان کر دهمنشورِ اسلام پر کامل ایمان و یقین رکھتے ہیں' تو کیسےممکن ہے کہ مسلمان حکمران وعوام گو نگئے شیطان بن کرایک صریح بغاوت اورمعصیت کو

جدیدیت اورسیکولراسلام پیندوں کے لحاظ میں قبول بھی کیے رکھیں اور''مہذّب''لوگوں کی طرح مانتھ پرشکن تک نه آئے۔ع ''ایں خیال است ومحال است وجنوں!''







بندة موكن كے ليے قرآنى وعيد ﴿ فَإِنْ لَّمُ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَوْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (البقرة: ٢٧٩) آ جانے کے بعداورحدیثِ رسول مُنَاتِیَّتُمُ ((اکرِبّا سَبْعُونَ حُوْبًا، اَیْسَرُهَا اَنْ یَنْکِحَ الرَّجُلُ اُمَّةٌ))(رواه الحاکم عن عبدالله بن مسعود٬ وصححه على شرط البخاري ومسلم٬ ووافقه الذهبي٬ وصححه الألباني)اور خطبہ حجۃ الوداع کے دوٹوک اعلامیے (رِبَا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوْعٌ وَاَوَّلُ رِبًا اَضَعُ مِنْ رِبَانَا رِبَا عَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، فَإِنَّهُ مَوْضُونٌ كُلُّهُ) كون بره لينے كے بعد بھى كچھ كہنے كى كوئى كسر باقى رہ جاتى ہے؟

قا ئداعظم تو معروف معنوں میں مذہبی شخصیت نہ تھے۔ان کی مذکورہ تقریر<sup>(۳)</sup> کو پڑھ کر ہی دیکھ لیجئے' شایدسودی نظام کی نتاہ کاریوں کا پچھاعتبار ہو۔علامہا قبال کے نام پر بہت سار سےاسلام پیندوں کی روزی روٹی گئی ہوئی ہے۔اُن کے إن اشعار کی بابت آپ کیا فرمائے گا؟

ايں بنوک ايں فکرِ حالاکِ يہود نورِ حق از سینه آدم ربود

تا ته و بالا نه گردد این نظام دانش و تهذیب و دیں سودائے خام! از ربا آخر چه می زاید؟ فتن! کس نداند لذّتِ قرضِ حسن

از ربا جان تیره دل چون خشت و سنگ آ دمی در نده بے دندان و چنگ

بہت بہتر ہوگا اگر آ پ اپنے زورِ قلم کواباحیت کی ترویج کی بجائے شریعتِ اسلامی کی حقانیت اور دینی غیرت و حمیت کے فروغ میں صرف کریں' کہاسی میں مسلمانوں کی نجات اور پاکتان کا انتحام پنہاں ہے۔اللہ تعالیٰ ہم سب کواس کی تو فیق عطا فر مائے۔ آمین!

## حواثثي

- (۱) ۔ روز نامہ جنگ' نوائے وقت' دنیاوغیرہ' بتاریخ ۱۲جنوری۲۰۱۹ء۔
- (۲) ماخوذ از''مروجه اسلامی بینکاری' تجزیاتی مطالعه ( مکتبه بتینات' کراچی)''اسلامی بینکاری اینے بنیا دی تقاضوں کو پورانہیں کر رہی' نہ ہی مشار کہ کی طرف کسی قتم کی پیش رفت کی قابلِ ذکر کوششیں موجود ہیں .....مرا بحہ' اجارہ وغیرہ کا استعال بھی روایتی معیارات LIBOR وغیرہ کے فریم ورک میں ہوتا ہے جس کا آخری نتیجہ مادی طور پر سودی معالمے
- سے مختلف نہیں ہوتا .....بعض اسلامی بینکوں میں بیہ بات محسوں کی گئی ہے کہ ان میں مرابحہ اجار ہ کو بھی ان کے شرعاً مطلوب ها حكمت قرآن كا 🕳 🌣 مرابع 2019ء کا این جوری تا مارچ 2019ء کا این میان کا این کا ای

طریق کار کے مطابق اختیار نہیں کیا جاتا ۔۔۔۔۔' (بحوالہ اسلامی بینکاری کی بنیادین حقیقت پیندانہ جائز ہ ُ صفحی نمبر ۲۴۸)
'' بیا لیک حیلہ ذکالا گیا ہے اور اس کے حیلہ ہونے میں کوئی شبہ نہیں' اس لیے میں جہاں بھی دخیل ہوں وہاں اس بات پر
آ مادہ کرنے کی کوشش کرتا ہوں کہ مرابحہ اور اجارہ کے معاملات کم کر واور رفتہ رفتہ شرکت اور مضار بت کی طرف بڑھؤاور جہاں ایسانہیں کرتے وہاں سے میں رفتہ رفتہ الگ بھی ہور ہا ہوں' اس واسطے کہ بس ہوگیا' ایک حیلہ کر لیا ۔۔۔۔ اپنی ساری سرگرمیاں اس پڑھیک نہیں ۔' (بحوالہ ماہنا مہندائے شاہی' مراد آ با دُفروری ۲۰۰۴ء)
سرگرمیاں اس پڑر میں بیڈھیک نہیں ۔' (بحوالہ ماہنا مہندائے شاہی' مراد آ با دُفروری ۲۰۰۴ء)
(۳) قائدا عظم کی تقریر کا افتتاس:

"I shall watch with keenness the work of your Research Organisation in evolving banking practices compatible with Islamic ideas of social and economic life. The economic system of the west have created almost insoluble problems for humanity and to many of us it appears that only a miracle can save it from disaster that is now facing the world. It has failed to do justice between man and man and to eradicate friction from the international field. on the contrary, it was largely responsible for the two world wars in the last half century. Western world, in spite of its advantages of mechanization and industrial efficiency is today in a worse mess than ever before in history. The adoption of Western economic theory and practice will not help us in achieving our goal of creating a happy and contented people. We must work our destiny in our own way and present to the world an economic system based on true Islamic concept of equality of manhood and social Justice. We will thereby be fulfilling our mission as Muslims and giving to humanity the message of peace which alone can save it and secure the welfare, happiness and prosperity of mankind." 🐞 🕲 🕲









## چنداوا مرونوا ہی

مدرّس: پروفیسرمحمہ یونس جنجو عہ

عَنُ اَبِيْ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ عَلَيْهِ:

((لَا تَحَاسَدُوْا، وَلَا تَنَاجَشُوْا، وَلَا تَبَاغَضُوْا، وَلَا تَدَابَرُوْا، وَلَا يَبِعُ بَعُضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَكُوْنُوْا عِبَادَ اللَّهِ اِخُوانًا، اَلْمُسْلِمُ اَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخُذُلُهُ، وَلَا يَحْقِرُهُ، التَّقُوٰى هٰهُنَا)) وَيُشِيْرُ اللَّى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ((بِحَسْبِ امْرِيْ مِّنَ الشَّرِ اَنْ يَحْقِرَ اَخَاهُ الْمُسْلِمَ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ)) (١)

سيدناابو ہريره دانئي سے روايت ہے كەرسول الله مَانْيَا عَلَيْمَ نَے فرمایا:

''ایک دوسرے پرحسد نہ کرو'(کوئی چیز خریدنے کا ارادہ نہ ہواورکوئی دوسرا شخص خریدرہا ہوتو) خواہ مخواہ بولی میں حصہ لے کر قیمت نہ بڑھاؤ(کہوہ چیز اسے مہنگی ملے)۔ آپس میں بغض نہ رکھوا کیک دوسرے سے منہ نہ موڑ وُتم میں سے کوئی شخص دوسرے کی تھے پر تھے نہ کرے۔اللہ تعالیٰ کے بندو! بھائی بھائی بن کررہو۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے' وہ اس (مسلمان بھائی) پر نہ توظلم کرتا ہے' نہ اس کی مدد ترک کرتا ہے اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے''۔ آپ ٹی ٹی ٹی نے اپنے سینے کی طرف اشارہ کر کے تین بار فرمایا: '' تقویل بیہاں ہے۔ (مزید فرمایا: ) انسان کے لیے اتنا گناہ ہی کافی ہے کہ وہ اسے مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔مسلمان کا

سب کچھ دوسرے مسلمان پرحرام ہے بعنی اس کا خون مال اورعزت و آبرو۔'' رسول اللّٰه عَنَّاثِیْغِ نے اس حدیث میں بعض کا موں سے روکا ہے اور بعض کے کرنے کا حکم دیا ہے۔ جن کا موں کے کرنے کا حکم دیا ہے ان کواختیار کرنے سے انجام بخیر ہوتا ہے اور جن سے منع کیا گیا ہے ان کے کرنے

سے نقصان اور خسارہ ہی خسارہ ہے یا پھر پشیمانی اور ندامت اٹھانی پڑتی ہے۔

سب سے پہلاتھم آپ مَنَا لَیْفِیْمَانے دیا ہے کہ''آپس میں حسد نہ کرو'۔ حسد برترین گناہوں میں سے ہے۔ حسد یہ ہے کہ کوئی شخص کسی دوسرے آ دمی کی بڑائی نہ دیکھ سکے بلکہ اس کے لیے زوالِ نعمت کی تمنا کرے۔اس گناہ کی شناعت اس لیے ہے کہ کسی شخص کو دنیاوی نعمتوں سے نواز نا اللّٰہ کا کام ہے وہ جس کو چاہتا ہے خوشحالی اور دولت مندی دیتا ہے'جس کو چاہتا ہے تنگ دست اور نا دار رکھتا ہے۔اس کا یہ فیصلہ حکیما نہ ہوتا ہے۔ پس جوشخص کسی کی اچھی صحت یا مال و دولت پر حسد کرتا ہے دراصل وہ اللّٰہ کے فیصلے پر معترض ہوتا ہے جو اس کے لیے

الله صحيح مسلم كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم ظلم المسلم .....







خسار ے كا باعث ہے۔رسول اللّٰه مَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْ اللّ تَأْكُلُ النَّارَ الْحَطَبَ)) (رواہ ابو داؤ د))''تم حسد ہے بچؤ کیونکہ حسد نیکیوں کواس طرح کھا جا تا ہے جس طرح آ گ خشک لکڑیوں کوجلا کررا کھ کرڈالتی ہے'' صحیح طر زعمل یہ ہے کہ بندہ کسی کے زوال نعمت کی خواہش نہ ر کھے بلکہاللّٰد تعالٰی ہے دعا کرے کہا ہے بھی و ہنعت میسّر ہو۔ دوسری بات آپ مَنْ اللَّهِ ان مِينَ مِنْ اللَّهِ عَنْ جب کسی چیز کی اولی پر بولی مت دیا کرو' معنی جب کسی چیز کی بولی لگ رہی ہوتو محض چیز کی قیمت بڑھانے کے لیے زیادہ بولی نہ لگاؤ۔ بیاگناہ کی بات ہے۔ ہاں اگر آپ واقعی خریدار ہیں تو دوسروں سے زیادہ بولی لگا کروہ چیزخرید سکتے ہیں'اس میں کوئی حرج نہیں ۔ تیسری بات آ پ مثالثیکم نے بیفر مائی که''مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں''۔ان کو آپس میں بغض رکھنا زیب نہیں دیتا۔رسول اللّٰه عَنَاتِیْظُم نے اس ہے منع فر مایا ہے ۔اگر آ پس میں ناراضگی پیدا ہو جائے تو جیا ہے کہ دوسر بےلوگ صلح صفائی کرا دیں صلح ہو جائے تو پھرمصالحتی فیصلہ دل سے قبول کر لینا چاہیے۔ جوابیانہیں کرتا بلکہ وہ بدستور دوسرے کا بدخواہ رہتا ہے تو یہ بغض ہے۔رسول اللّٰه عَلَیْمُ اِنْے ایک ایسے مخص کوجنتی فر ما یا جوعبا دت تو وا جبی ہی کرتا تھا مگر کسی دوسرے مسلمان کےخلاف اس کوحسد یا بغض نہ تھا' بلکہ اس کا دل سب دوسرے لوگوں کی طرف سے اجلاا ورصاف تھا۔

آ پِنْگَانْتُیْزُ نے مزید فرمایا که''ایک دوسرے سے بیٹھ نہ پھیرو''۔ایبا کرنا بدا خلاقی ہے کہ کو کی شخص آ پ

کے ساتھ بات کرنا چاہتا ہے اور آپ بے رخی کرتے ہیں اور اس کی بات توجہ سے نہیں سنتے ۔ایہ محض حقارت کی بنا پر ہوتا ہے کہ بات کرنے والے کی بات کوکوئی اہمیت نہ دی جائے۔ آپٹنگیٹی نے اس سے منع فر مایا ہے۔اس ہے بات کرنے والے کی دل شکنی ہوتی ہے اور کسی کی دل شکنی کرنا بداخلاقی اور گناہ کا کام ہے۔اگر کوئی بات کرنے کے لیے آتا ہے تو توجہ کے ساتھ اس کی بات شنی حیا ہیےاورا سے احجھا تا ثر دینا حیا ہے۔

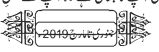
پھرآ پۂ کا ٹیٹٹانے فرمایا کہ''تم میں ہے کوئی کسی دوسرے کے سودے پرسودانہ کرے'' لیعنی ایک شخص کوئی چیزخریدر ہاہے' آ پ بھی اس چیز کے گا مک ہیں تو صبر کریں اور ان کا سودا ہونے دیں' درمیان میں کوئی مداخلت

نہ کریں۔اگران کا سودا طے ہوگیا توان کے حق میں دعائے خیر کریں۔اگران کا سودانہیں ہوسکا تواب آ پ اس چیز کی خریداری کر سکتے ہیں۔اس طرح کسی کے ہاں رشتے کی بات چل رہی ہےتو آپ انتظار کریں۔اگروہ

معاملہ طے نہ ہو سکے تو آ پاس رشتے کے حصول کی بات کر سکتے ہیں' ور نہ صبر کریں۔ آ پٹنگٹی آنے فرمایا:''اللہ کے بندو! بھائی بھائی بن کررہو''۔قرآن مجید میں بھی ایک مسلمان کو دوسرے

مسلمان کا بھائی قرار دیا گیا ہے۔ بھائی حیارہ اعلیٰ اخلاق کا نقاضا کرتا ہے۔ایک بھائی ہمیشہ دوسرے کا خیرخواہ ہوتا ہے۔اسلامی بھائی حیار ہے کا بھی یہی مطلب ہے کہ مسلمان کوئی بھی ہو' کہاں کار ہے والا ہو'امیر ہو یاغریب ہؤ جھوٹا ہو یا بڑا ہو ٔسب ایک دوسرے کے اسلامی بھائی اور خیرخواہ ہیں۔اسی تعلیم کا نتیجہ ہے کہ غلام اور آ قا کے

رشتے میں بھی اپنائیت ہے۔ غلام یا نو کر بھی آپ کا بھائی ہے۔ قیدی بھی آپ کا بھائی ہے 'وہ آپ کے حسنِ 



اخلاق کامشخق ہے۔

آ بِسُلَالِيَّا لِمُ اللهِ مَا يَا: ' أيك مسلمان دوسر مسلمان برظلم نهيس كرتا' '۔ اسلامی بھائی چارے كا تقاضا ہے کہ مسلمان آپس میں ایک دوسرے کے خیرخواہ ہول' ایک دوسرے برظلم وزیادتی نہ کریں' بلکہا گرسی مسلمان پر

ظلم ہور ہا ہوتو اس کی مدد کریں اور اسے ظلم ہے نجات دلانے کی کوشش کریں۔ بیرویہ غیر اسلامی ہے کہ ایک

مسلمان برظلم ہور ہا ہوتو دوسرے مسلمان خاموش تماشائی ہے رہیں۔ آپ کَالْتُظُیمَ کا ارشاد ہے: ﴿(اُنْصُورُ اَحَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُوْمًا)) (رواه البحاري والترمذي) ''اینے بھائي کی مددکروْ نواه وه ظالم ہو یامظلوم''۔ جب پوچھا گیا کہ مظلوم کی مددتو ہم کرتے ہیں' ظالم کی مدد کیسے کریں؟ تو آپ تَنْ اَیْتُوَا نِے فرمایا:''اس کوظلم سے روک دینا اس

کی مدد ہے''۔اگرایک مسلمان کا دوسرے مسلمان پرحق ہے تو وہ اس کا مطالبہ کرسکتا ہے'لیکن اگر وہ صلح سلوک' پیارمحبت قائم رکھنے کی خاطرا پناحق حچھوڑ دیتا ہے تواس کا بہت بڑا درجہ ہے۔

آ پٹنگائٹیُڑانے مزیدفر مایا:''ایک مسلمان دوسرے مسلمان کوحقیر نہ سمجھ''۔ امیراور دولت مندآ دمی غریب

مسلمان کوحقارت کی نگاہ سے نہ دیکھے' بلکہ اسے اپنے برابر کا مسلمان جانے۔اسی طرح اعلیٰ عہدے پر فائز

مسلمان کمتر حیثیت والے ملاز مین کوحقیر نہ جانیں کسی کی کمتر پوزیشن کی وجہ سے اسے حقیر سمجھنا بھی اللہ تعالیٰ کے فیصلے کو تسلیم نہ کرنا ہے' کیونکہ عزت اور ذلت اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ پھر جو تخض آج اپنے کو دوسروں سے برتر سمجھ

ر ہاہے کیا پتاحقیقی زندگی میں اس کا کیامقام ہوگا اورجس کو وہ حقیر سمجھ رہاہے وہ کیسا ہے۔ا کثر معاملہ الٹ نظر آتا ہے ۔جو دنیا میں خوشحال اور بااختیار ہے اسے تو دوسروں پر زیاد تی کرنے کےمواقع میسر ہیں ۔اگر اس نے

دوسروں پر نا جائز دیاؤ ڈالاتو اسے اس کا جواب دینا ہوگا' اور جو بےاختیار غریب آ دمی ہے وہ کسی پرظلم وزیاد تی نہیں کرسکتا'اس کے لیے آخرت کا حساب کتاب آسان ہوگا۔اس سے تو معلوم ہوتا ہے کہ خوشحال اورمعزز

اُخروی محاہیے کی ز دمیں آ جا نمیں گے — الّا ماشاءاللہ — اورا کثرغریب اور نا دار چ نکلیں گے۔ رسول اللَّهُ تَالِيُّكُمِّ نِهِ اسِينے كَى طرف مَّين مرتبه اشاره كيا اور فرمايا:'' تقوى يہاں ہے''۔قرآن مجيد ميں

بار بارتقو کی اختیار کرنے کا تکم ہے۔تقو کی کاتعلق دل ہے ہے۔جس طرح دل انسانی جسم کےاندر ہوتا ہےاور

باہر سے دکھائی نہیں دیتا' اسی طرح تقویٰ آئکھوں سے نظر آنے والی شے نہیں بلکہ اس کا تعلق اکثر و بیشتر پوشیدہ اعمال سے ہے۔ ہمارے ہاں بدروش صحیح نہیں کہ ہم نماز' روزے' شکل وصورت اور مخصوص لباس کو تقویٰ کی

علامت سمجھ لیتے ہیں ۔تقویٰ تواندر کی چیز ہے۔کوئی عمل خواہ کتنا ہی اچھانظر آئے وہ تقویٰ کی بیٹین علامت نہیں ہے۔ایک مثال دیکھئے کوئی شخص نماز پڑھتا ہوا نظر آتا ہے مگروہ ریا کاری کررہا ہے بظاہرتو وہ نماز ہے لیکن

حقیقت میں وہ نماز نہیں ہے۔ پس تقو کی کاتعلق ول ہے ہے۔اگر کوئی انسان اللہ تعالیٰ کےخوف ہے یعنی اللہ کی رضا کے لیے نیک عمل اختیار کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کو ناراض کرنے والے کا موں سے دور رہتا ہے تو ایساھخص مثقی ہے'خواہ وہغریب ہویاامیر'اونچےعہدے پر ہویا چھوٹاملازم ہو۔ (ياقى صفحه 76ير)



### بقیه: چندا وا مرونو ایمی

اس کے برعکس کوئی دوسرااپنی مرضی کی زندگی گز ارر ہاہے'اوا مراورنواہی کااسے خیال نہیں' مگرنماز روز ہے

كا يابند ہے تو وہ متقى نہيں۔ قرآن مجيد ميں ارشاد ہے :﴿ إِنَّ الصَّالُوةَ تَنْهَلَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ ﴿ ﴾ (العنكبوت:٥٥) "بے شك نماز بے حيائى اور بُرائى كے كامول سے بچاتى ہے "ب پس جونماز تقوى پيدانہيں

کرتی و ہلیسی نماز ہے؟

آ پِعُنَا لَيْكُمْ نِهِ فِي اللَّهِ ملمان كاسب كيهدوسر عملمان پرحرام ہے كيني خون مال اورعزت و آ برو۔ یعنی ایک مسلمان دوسر ہے مسلمان کوقتل نہ کرے' نہاس کا مال جیسنے اور نہاس کو بے آبروکر ہے۔اگران

ممنوعات ہے وہ کنارہ کشنہیں تو وہ کیسا مسلمان ہے؟ اور وہ دوسرےمسلمانوں کا کس طرح کا بھائی ہے؟ ایسا شخص تو قرآن وسنت کی رو ہے اسلامی بھائی چارے پریقین نہیں رکھتا۔

الله تعالی ہمیں تو فیق دے کہ ہم اسلامی احکام پر کما حقّہ یقین رکھیں اوران پڑمل پیرا ہوں۔







# مِلاكُ التأويل(١١)

تاليف:ابوجعفراحمه بن ابراہيم بن الزبيرالغرناطي تلخيص وترجماني: ڈاکٹرصہیب بنعبدالغفارحسن

## سُورةُ الانعام

### (۹۵) آبتا:

﴿ قُلْ سِيْرُوا فِي الْأَرْضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَلِّبِينَ ﴿ ﴾ '' کہدد بیجیے کہز مین میں چلو پھرواور پھرد مکھو کہجیٹلا نے والوں کا کیاانجام ہوا۔''

اورسورة النمل ميں ارشا دفر مایا:

﴿ قُلْ سِيْرُوْا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِيْنَ ﴿ '' کہددیجیے کہ زمین میں چلو پھرواور پھر دیکھو کہ مجر مین کا انحام کیا ہوا۔''

اورسورة العنكبوت ميں ارشاد ہوا:

﴿ قُلْ سِيْرُوْا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُوْا كَيْفَ بَكَاَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنْشِئُ النَّشْاةَ الْأخِرَةَ ﴾ '' کہدد بیجیے کہ زمین میں چلُو پھرو' پھر دیکھو کہ اس نے مخلوق کو کیسے پیدا کرنا شروع کیا اور پھراللہ ( کیسے ) دوسری دفعہ اٹھا تاہے۔''

اورسورة الروم ميں ارشا دفر مايا:

﴿ قُلْ سِيْرُوْا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلُ ۚ كَانَ اَكْثَرُهُمْ مُّشْرِكِيْنَ ﴿ ﴾ '' کہدد بیجیے کہ زمین میں چکو پھرواور پھر دیکھو کہ پہلے والوں کا انجام کیا ہوا۔ان میں سے اکثر مشرکین تھے۔''

یہاں دوسوال پیدا ہوتے ہیں: پہلا یہ کہان جاروں آیات کی ابتدا (قُلْ مِینُرُوْ ۱ فِی الْاَرْضِ ) سے ہوئی ہے' اس کے بعد دیکھنے بھالنے کا مطالبہ کیا گیا ہے' لیکن ہر آیت کے اختتا می کلمات میں اختلاف واقع ہوا ہے' یعنی کس چیز کوبطور عبرت دیکھا جائے؟ دوسرا به که''انظُروْا''سے پہلے حرفِ عطف کا اختلاف ہے۔سوائے سورة الانعام کے جہاں''ثُمَّ انْظُرُوْا'' کہا گیا' باقی تنیوں آیات میں' فَانْظُرُوْا'' ہےخطاب کیا گیا۔

جواباً عرض ہے کہ ہر آیت کے سیاق وسباق کی روشنی میں آیت کے اختتا می کلمات کو بخو بی سمجھا جا سکتا ہے۔







سورة الانعام كى آيت ہے قبل تكذيب كا ذكر ہے: ﴿ فَقَدُ كَذَّبُوْا بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَ هُمُ ﴾ (آيت ۵)''اور انہوں نے حق کو جب وہ ان کے پاس آیا' حیثلا دیا''۔اور پھر مکڈیبین کی مختلف اَصناف کی طرف اشارہ کیا گیا' اور پھراس آیت میں ان کے ہلاک کیے جانے کی طرف اشارہ کیا گیا:﴿ ٱلَّهُ يَرَوُا كُمْ ٱهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِّنْ قَرُنِ﴾ (آیت ۲)'' کیاوہ نہیں دیکھتے کہ ہم نے ان ہے قبل کتنے زمانوں ( کےلوگوں کو ) ہلاک کیا؟'' بیلوگ حق بات نہ ماننے اور دی کو جھٹلا نے کی وجہ سے ہلاک کیے گئے تھے۔اس لیے بعد میں آنے والےلوگوں کوان کے بدانجام سے ڈرایا گیا۔ اور یول یہ آیت ﴿ ثُمَّ انْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِيْنَ ﴿ ﴾ كى مناسبت ان آیات سے ہوگئی جن میں ان کے حق کو حمثلا نے کا ذکر ہے۔ اب رہی سورۃ النمل کی آیت' تواس ہے قبل آیت ۲۰ سے اللہ تعالٰی کی بڑی بڑی نشانیوں کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ فرمایا:﴿أَمَّنُ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ.....﴾۔ یبہاں آ سان اور زمین کی خلقت' باغات' نہروں' سمندروں' یہاڑوں میں پنہاں اللّٰہ تعالٰی کی نشانیوں کا ذکر ہے۔ پھران کے اندھے پن اورشکوک اورشبہات کا ذَكَر بِـفرمايا: ﴿ بَلِ ادُّرَكَ عِلْمُهُمْ فِي الْأَخِرَةِ " بَلْ هُمْ فِيْ شَكِّ مِّنْهَا " بَلْ هُمْ مِّنْهَا عَمُوْنَ ﴿ ﴾'' بَلَم آ خرت کے بارے میں ان کاعلم الجھا ہوا ہے' تہیں! بلکہ وہ اس کے بارے میں شک میں مبتلا ہیں' نہیں! بلکہ وہ اس کے بارے میں بالکل اندھے ہیں''۔ آ گےان کے دوبارہ اٹھائے جانے کے انکار کاذ کرہے۔ فرمایا: ﴿وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا ءَ اِذَا كُنَّا تُرابًا وَّابَآوُنَّا اَئِنَّا لَمُخْرَجُوْنَ۞ لَقَدُ وُعِدُنَا هٰذَا نَحْنُ وَابَآوُنَا مِنُ قَبُلُ \* إِنْ هٰذَآ إِلَّآ اَسَاطِيْرُ الْأَوَّلِيْنَ ﴿ ﴾ ''اور کا فروں نے کہا کہ جب ہم اور ہمارے باپ دادے مٹی بن جائیں گے تو کیا ہم نکالے جائیں گے؟ ہم اور ہمارے آباء سے اس بات کا وعدہ پہلے بھی کیا گیا تھا' بیتو صرف پہلے لوگوں کی کہانیاں ہیں۔'' اوراس کے بعد پھرییآ یت ہے جس میں مجرموں کے بدانجام سے ڈرایا گیاہے:﴿ فَانْظُرُوْا كُیْفَ كَانَ عَاقِبَةٌ الْمُهُجُورِهِیْنَ ﴿ اَن لُولُولَ کے بارے میں تکذیب (حجیثلانے) کا تذکرہ نہیں ہے بلکہان کا جرم یہ بتایا گیا ہے کہ وہ اللّٰہ کی نشانیوں میں غور وفکر نہیں کرتے' اس لیے مناسب تھا کہ ان کے لیے''مُمجورِ مینن'' کالفظ لایا جائے۔ اب ملاحظہ ہوسورۃ العنکبوت کی آیت ۔اس آیت سے قبل آخرت کی طرف پلٹے جانے کاخصوصی ذکر ہے جس كا ذكر چار مرتبه كيا كيا ہے' فرمايا: ﴿ مَنْ كَانَ يَوْجُوْا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ ٱجَلَ اللَّهِ لَأَتٍ ﴾ (آيت ۵)''اور جو

الله سے ملاقات چاہتا ہے تو (وہ جان لے که) الله کی طرف سے دی گئی میعاد آنے والی ہے'۔ اور فرمایا: ﴿ وَلَيُسْنَلُنَّ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ عَمَّا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ ﴿ ﴾ ''اوران سے قیامت کے دن پوچھاجائے گاان باتوں کے بارے میں جن میں وہ حجوٹ باندھتے تھے''۔اورفر مایا:﴿ وَاشْكُرُوْا لَهُ ۖ إِلَيْهِ تُدْ جَعُوْنَ ۞ ''اوراس كاشكر

ادا کرو'اسی کی طرفتم لوٹائے جاؤ گے''۔اورارشادفر مایا: ﴿أَوَلَمْ يَرَوُا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْنَحُلُقَ ثُمَّ يُعِيْدُهُ ۖ ﴾ (آیت19)'' کیاانہوں نے نہیں دیکھا کہاللہ کیسے مخلوق کوشروع کرتا ہےاور پھرانہیں دو ہارہ کھڑا کرتا ہے؟'' 2019&/11/12



دوسری سورتوں میں قیامت اور آخرت کے بارے میں اتنی تفصیل سے کلام نہیں ہوا۔اس لیے مناسب تھا

کہ انہیں آخرت اورمعاد کے بارے میں غور کرنے کے لیے کہا جاتا'اسی لیے آخر میں فرمایا:

﴿ فَانْظُرُوْ ا كَیْفَ بَدَاَ الْحَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ یُنْشِیُ النَّشْاَةَ الْاٰحِرَةَ ﴿ ( آیت ۲۰ ) ''پچردیکھو! کهاس نے کیسے پیدا کرنا شروع کیااور پھراللّٰد دوسری بارا ٹھا تاہے۔''

اور جہاں تک سورۃ الروم کی آیت کاتعلق ہے تواس سے قبل جا بجاشرک اور مشرکین کا ذکر ہے فر مایا:

﴿ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ الْمُشُورِ كِيْنَ ﴿ اللَّهِ أَنْ اور مُشْرِكُول مِينَ سَينَهُ وَجَاوَـ ''

﴿ أَمُ النَّرَكْنَا عَلَيْهِمْ سُلُطْنًا فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُوْ ابِهِ يُشْرِكُوْنَ ﴿ ﴾ ' كيا ہم نے ان پركوئى الى دليل نازل كى ہے جواس چيز كے بارے ميں بتاتی ہے كہ جے بيلوگ شريك

سیام کے بن پروں ایں دیسی ماری کے بوری پیرے بارے بین بان کے دیتے ہیوں مرید مشہراتے ہیں۔''

﴿ هَلْ مِنْ شُرَ كَآنِكُمْ مَّنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِّنْ شَيْءٍ "سُبْحْنَهٌ وَتَعَلَى عَمَّا يُشُرِ كُوْنَ ﴿ ﴾ '' بتاؤ! تمہارے شریکوں میں ہے کوئی ایباہے جوان تمام چیزوں میں سے پھے بھی کرسکتا ہو؟ بے شک

اللّٰہ تعالیٰ پاک ہےاور برتر ہےان کے تمام شرک ہے۔'' برین

اب یہ بالکل مناسب تھا کہ جہاں شرک اوراس کے بدانجا م کا ذکر کیا گیا ہوو ہاں جب عبرت پکڑنے کا ذکر آئے

ہ جب میں ہوئے ہیں ماہ جب ماہ مدبہ ہوں رہ مورٹ کا جب ہا ہو دیا ہے۔ تو پھر مشرکین کے انجام بدسے عبرت حاصل کرنے کی طرف اشارہ کیا جائے۔اوراسی لیے فرمایا:

﴾ پر سرین کے اعجام بدھے عبرت ما س کرنے می طرف اشارہ کیا جائے۔ اور ای سیے فر مایا: ﴿ قُلْ سِیْرُوْ ا فِی الْاَرْضِ فَانْظُرُوْ ا کَیْفَ کَانَ عَاقِبَهُ الَّذِیْنَ مِنْ قَبْلُ طَکَانَ اَکْتَرُهُمْ مُّشْرِ کِیْنَ ﴿ ﴾

'' کہدد بجیے زمین میں چلو گیرواور پھر دیکھو کہ بچھلے لوگوں کے ساتھ کیا ہوا'ان میں سے اکثر مشرکین تھے۔''

اب آئے دوسرے سوال کی طرف کہ سوائے سورۃ الانعام کی آیت کے 'باقی تمین آیات میں فاءِ تعقیب

(فَانْظُرُوْ١) لا یا گیا اور سورة الانعام میں 'نُمُّمَّ ' (ثُمَّ انْظُرُوْ١) لا یا گیا — تواس کا جواب سے کہ فاءِ تعقیب میں ایک چیز کے قرراً بعددوسری چیز کے آنے کا ذکر مقصود ہوتا ہے ؛ جب کہ ''ثُمَّ '' سے مراداس دوسری چیز کا

دیر سے آنامقصود ہوتا ہے۔ چنانچہ ان تینوں آیات میں جہاں فاءِ تعقیب آیا ہے'مقصود پیر ہے کہ زمین میں چکو پھرو اور ساتھ ساتھ تد بڑ کرتے چلو' عبرت حاصل کرتے رہو۔ گویا چلنے پھرنے اور عبرت حاصل کرنے کے

ر بیاں وں دو مرابرہ مرصدیں ہے۔ ان کیے تا تصفولوں میں نامین میں دیاں کی تخلیق کا ذکر کیا گیا ہے اور بید اب سورۃ الانعام کی آیت کوملا حظہ تیجیئے پہاں ابتدا ہی میں زمین وآسان کی تخلیق کا ذکر کیا گیا ہے اور بید مار ڈگڑ سے سکر میں میں کو عظمہ میں سے تعدید سے سے تعدید سے تخلیق سے کہ میں میں انگرانی کے تعدید سے سے میں میں

بات بتائی گئی ہے کہ دیکھوز مین وآ سان کتنی عظیم جسامت رکھتے ہیں اور ان کی تخلیق انسان کی تخلیق ہے کہیں زیادہ بڑی ہے۔اب یہاں گویا پر کہا جارہا ہے کہ زمین میں چلو پھرواور پھرغور کر و کہ اللہ نے کیسے ان عظیم الشان مخلوقات

کو پیدا کیا' زمین کو کیسے پھیلا دیا' تمہار کے رہنے کے قابل بنایا۔اس میں پہاڑ بنا دیے تا کہ زمین ساکن رہے۔ دریاؤں کا جال پھیلا دیا' کہ جن میں طرح طرح کے عجائبات ہیں۔ پھراو پر کی طرف نظرا ٹھاؤاور دیکھو کہ بغیر کسی

دریا دُن کا جال چھیلا دیا' کہ بن میں طرح طرح کے عجا ئبات ہیں۔ چھراو پر بی طرف نظرا تھا دُاورد بیھو کہ بعیر می ستون کے آسان کی چا درایک محفوظ حجیت کی ما نند تمہارے او پر پھیلا دی'اسے بھرستاروں سےایسے جگرگا دیا کہ تم معلقدہ







تاریکیوں میں ان سے راستہ پہچانتے ہو' پھراس میں سورج اور چاند کوروشنی کا گہوارہ بنادیا' اور میجھی دیکھو کہ رات کی نشانی الی بنائی کہ جونظر نہ آئے تا کہ لوگوں کو آرام کا موقع ملے' اور دن کی نشانی کوروشن بنایا تا کہ لوگ اپنا کام کر

گیا: ﴿إِنَّ فِی السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ لَأَیْتٍ لِّلْمُؤْمِنِیْنَ۞﴾'' بے شک آسانوں اور زمین میں مؤمنوں کے لیے نشانیاں ہیں۔''

سکیں۔ گو یا یہاں ایک نشانی نہیں' بےشار نشانیاں ہیں' جن کی طرف سورۃ الجاثیہ کی اس آیت میں بھی اشارہ کیا

لیے نشانیاں ہیں۔'' پھرسورۃ الانعام کی آیت میں''ثُمَّ انْظُرُوْا'' کہہ کرغور وَلَر کرنے اور حِسْلانے والوں کے انجام سے عبرت

حاصل کرنے کی دعوت دی گئی۔ یہاں'' ثُمِّم'' کا لایا جانا ہی مناسب تھا کہ جس میں پچھ مدت اور مہلت کی طرف اشارہ ہے۔ دیکھئے پچپلی ذکر کردہ آیات میں صرف مکذبین کے انجام کے بارے میں عبرت حاصل کرنے کی

اسارہ ہے۔ ویصے بپی و حر سردہ ۱ مایت یں سرف ملدین سے ۱ جام سے بار سے یں جرف عام س سرے ی دعوت بھی' لیکن اس آیت میں دو چیزوں کی طرف اشارہ کیا گیا ہے: زمین وآسان کی نشانیوں کی طرف بھی توجہ دلائی گئی ہے اور اس کے بعد مکذبین کے انجام سے عبرت یذیری کاسبق یاد دلایا گیا ہے۔اس لیے تچھلی آیا ت

میں صرف فا ءِ تعقیب لا نا مناسب تھا اور اس آیت میں'' ٹُمَّہ'' کالا یا جانا مناسب تھا کہ جس میں فاء کے مقابلے میں بُعداور دوری یائی جاتی ہے۔ واللّٰداعلم!

(۹۲) **آیت**۲۱:

﴿ وَذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْمُهِينُ ۞ ``اوريبى كَلَى كَلَى كَاميا بِي ہے۔'' ليكن سورة الجاثية ميں ارشا دفر مايا:

﴿ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ ﴾ "اوريبي وه کلي کاميابي ہے۔"

اس آیت میں ایک تو شروع میں واوالعطف نہیں ہےاور دوسرے'' ھُو '' کی ضمیر کا اضافہ ہے تو اس کا کیا سبب

﴿ قُلْ إِنِّي آَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيْمٍ ﴿ ﴾ ' كَهِه دَيجِي كه مِن الرَّابِ رب كَ نافر مانى كرون تو ايك برُّ عدن كے عذاب سے ڈرتا ہول''۔ پُرفر مایا: ﴿ مَنْ يُنْصُرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمَهُ ﴿ ﴾

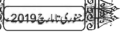
(آیت ۱۷)''اور جواُس دن اس (عذاب) سے پھیردیا گیا تواللہ نے اس پررتم کیا''۔اور پھرواؤ عاطفہ کے ساتھ بیالفاظ

وارد ہوئے: ﴿ وَ ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِيْنُ ﴾ ﴾ گویا كلام پچھاس طرح ہے كہ جو تخض اس دن كے عذاب ہے محفوظ رباتواللہ نے اس بررحم كيااوروہ كامياب ربا' بالكل اليے جيسے سورۂ آل عمران ميں ارشا دفر ما يا تھا:

''اور جو خص آگ ہے ہٹادیا گیااور جنت میں داخل کردیا گیاتو وہ کا میاب رہا۔'' میریں پر رہینے میں میں بردوئیٹرٹر سے سربین درجیئے بڑتی کی بین میں فرد کریں درجی

دونوں آیتوں کا آخر ملاحظہ ہو:''فَقَدُ رَحِمَهُ'' اور''فَقَدُ فَازَ ''—فوز ( کامیابی ) چونکہ رحمت کی بنا پر ہےتو سورہَ آلعمران میںصرف''فَوْز'' کا تذکرہ کیا گیا اور چونکہ سورۃ الانعام کی آیت میں دونوں باتوں کا تذکرہ





ہے'اس لیے' فَوْز '' کا عطف' 'رَحِمَه'' کے اوپر مناسب تھا۔اوریہاں پر ضمیر' 'هُو ''اس لیے وار ذہیں ہوئی کہ اس سورت میں آغازِ کلام سے لے کراس آیت تک کسی الیمی چیز کا بیان نہیں ہواتھا جے'' فوز''سمجھا جا سکے'اس

لیضمیر' هُوً'' کی چندال ضرورت ند هی اوروه اس لیے که اس ضمیر کوو بال لایا جائے گاجہاں تا کیداً یہ بات بتائی جار ہی ہو کہ فوز و ہنہیں جسےتم سجھتے ہو' بلکہ فوزیہ ہے جوتنہیں اب بتائی جار ہی ہے۔

اب د كيهيَّ سورة الجاثيه جهال ﴿ ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ ۞ ﴾ كها كيا و بإل سلسله كلام كا آغاز كيب موا

ہے۔ وہاں قیامت اور دوبارہ اٹھائے جانے کا انکار کرنے والوں کا تذکرہ ہور ہاہے جنہوں نے بیکہاتھا:

﴿ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الذُّنُياَ نَمُوْتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا الدَّهْرُ ۗ ﴿ آ يت٢٢)

''اوریہ جو پچھ بھی ہےصرف دنیوی زندگی ہے جس میں ہم مرتے جیتے ہیں'اور ہمیں زمانے کی گردش ہی ہلاک کرتی ہے۔''

دیکھئےان کےاس عقیدے کا بیان ہور ہاہے کہ چونکہاس زندگی کے بعد دوسری کوئی زندگی نہیں اس لیے جو کچھ بھی ہے وہ یہی زندگی ہے' تو کیوں نہاس سے بھر پورلطف حاصل کیا جائے ؟اور جسے بیرلطف آ میز زندگی حاصل ہوگئی تو وہی اس کی کامیا بی ہے۔اب ان کےاس اعتقاد کی نفی کے لیے کہا جار ہاہے کہ بات وہ نہیں جوتم

منتحجے بیٹھے ہو' بلکہ قیامت برپا ہوگی' لوگوں کو دوبارہ اٹھایا جائے گا۔اور پھرارشا دفر مایا:

﴿ فَأَمَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصُّلِحْتِ فَيُدُخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِيْ رَحْمَتِهِ ۗ ﴿ آ يت ٣٠) '' تو پھر جولوگ ایمان لائے اورانہوں نے نیک اعمال کیے تو ان کارب نہیں اپنی رحمت میں داخل کرے گا۔''

اور پھرارشا دفر مایا: ﴿ ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمُهِیْنُ ۞ ﴿ '' یہی وہ کھلی کھلی کا میا بی ہے' ۔ وہ نہیں جسے تم کامیا بی سجھتے

ر ہے ہولیعنی دنیا کالہوولعب۔تو صرف بیٹمیر'' ھُوّ'' لانے سے اس دقیق مفہوم کی طرف اشارہ ہو گیا جوان کے مزعومہ اعتقاد کی نفی کرتا ہے' اور چونکہ سورۃ الجاثیہ کی آیت میں کسی دوسری چیز پرعطف نہیں تھا اس لیے حرف

عطف ( وا وَ ) بھی نہیں لا یا گیا ۔ واللّٰہ اعلم!

### (٩٤) آست ١٤:

﴿ وَإِنْ يَتَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ۗ وَإِنْ يَتَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَى كُلِّ

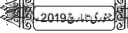
شَيْءِ قَدِيْرٌ 🕜 ''اورا گراللّٰد تجھے کوئی تکلیف پہنچائے تو سوائے اس کے اور کوئی اسے دور کرنے والانہیں' اورا گر وہ تجھے گوئی نفع پہنچائے تو وہ ہر چیز پر قادر ہے۔''

اورسورهٔ لولس میںارشادفر مایا:

﴿ وَإِنْ يَتَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ۚ وَإِنْ يُثِرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدَّ لِفَصْلِهِ ۗ يُصِيْبُ بِهِ مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُوْرُ الرَّحِيْمُ،

''اوراگرالله تجھے کوئی تکلیف پہنچائے تو سوائے اس کے اور کوئی اسے دور کرنے والانہیں'اوراگر تجھے کوئی





نفع پہنچانے کا ارادہ کرے تو اس کے فضل کو کوئی رو کنے والانہیں' وہ جسے چاہےا پنے بندوں میں سے اسے وہ فضل پہنچاد ئے اور وہ مغفرت کرنے والا' رحمت کرنے والا ہے۔''

يهال مين سوال بيدا هوتے ہيں:

(۱) کیبلی آیت میں جواب شرط ہے:﴿ فَهُوَ عَلٰی کُلِ شَنیءٍ قَدِیْرٌ ۞ ﴿ اور دوسری آیت میں اس کی جُلہ کہا: ﴿فَلَا رَآدَّ لِفَضْلِهِ ﴿ ﴾

(۲) کیبلی آیت میں ﴿وَانْ يَتَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ ﴾ کے الفاظ ہیں تو دوسری آیت میں ﴿وَانْ يُرِّو دُكَ بِخَيْرٍ ﴾ کے

الفاظ ہیں۔ (٣) دوسرى آيت كے اختام پر ﴿وَهُو الْعُفُورُ الرَّحِيْمُ ۞ كَهِدكر خاص طور پران دوصفات كے ساتھ

مضمون کوختم کیا گیا تواس کی کیاوجہ ہے؟ پہلے سوال کے جواب میں عرض ہے کہ سورۃ الانعام میں خاص طور پراس بات کا تذکرہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی

خالق ہیں' موجد ہیں' تمام چیزوں میں تصرف کرنے والے ہیں' ہر بات پر قادر ہیں' اور بیصفات ان کے ساتھ خاص ہیں' کوئی ان صفات میں ان کاشر بکٹہیں ہے' ملا حظہ ہو کہ سورۃ کا آغاز ہی ان باتوں سے ہور ہاہے' فر مایا:

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمْتِ وَالنُّوْرَ ﴾ (آيت ا)

''تمام تعریقیں اللہ ہی کے لیے ہیں جس نے آ سانوں اور زمین کو پیدا کیا اور تاریکیاں اور روشنی کو بنایا۔'' اور پھراگلی آیات ملاحظہ ہوں:

﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ طِيْنِ ﴾ (آيت)

''وہی ہے جس نے تمہیں مٹی سے بنایا۔'' ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمٰوٰتِ وَفِي الْأَرْضِ ۚ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾ (آيت٣)

''اوروہی اللہ ہے آ سانو ں میں بھی اور زمین میں بھی' وہ تمہار بےراز وں کوبھی جانتا ہے اورتمہار ہے ظاہر

اور پھران مچھلی قوموں کا تذکرہ کیا جن کواللہ نے ان کے کفر کی بنا پر ہلاک کیا تھا:

﴿مَكَّنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّنُ لَّكُمْ وَاَرْسَلْنَا السَّمَآءَ عَلَيْهِمْ مِّدْرَارًا ﴾ (آيت ٢) ''مہم نے انہیں زمین میں وہ کچھ دیا تھا جوہم نے تہمہیں نہیں دیااورہم نے ان پرموسلا دھار بارش برسائی''

﴿ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي الَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ (آيت١٣)

''اورای کے لیے ہے جو پچھرات میں ساکن اور دن میں (متحرک) ہے۔''

﴿ قُلُ آغَيْرَ اللَّهِ آتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَٰوٰتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (آيت١٣)

'' کہدد بیجیے کیا میں اللّٰد کوچیوڑ کرکسی اورکوا پناو کی بناؤں ٔ حالانکہ وہی آ سانوں اورز مین کا پیدا کرنے والا ہے۔'' اب دیکھئے کہان تمام آیات میں اللہ کی وحدانیت کا تذکرہ ہےاوراس بات کا کہوہی ہے جس نے ہر چیز کو





بنایا' پیدا کیا' وہی ہر چیز کا مالک ہے' ہر جگہ اس کا حکم چلتا ہے۔ اور پیجھی ملاحظہ ہو کہ ان آیات میں اس مضمون کی طرف کوئی اشارہ نہیں کہاس کی مخلوقات میں ہے بھی کوئی رو کنے دھکیلنے یا ہزور بازوکسی چیز پر قبضہ کرنے پر قادر

ہے۔البتہ چندآیات سے بیمفہوم نکالا جاسکتا ہے جیسے فرمایا:

﴿ ثُمَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعُدِلُونَ ۞

'' پھرجن لوگوں نے کفر کیا وہ اپنے رب کے ساتھ ( اپنے معبود وں کو ) ہرا برگر دانتے ہیں۔''

﴿قُلْ اَغَيْرَ اللَّهِ اَتَّخِذُ وَلِيًّا ﴾ (آيت١٣)

''آ پ کہدد بیجیے کہ کیااللہ کےسوامیں کسی اور کومعبود قرار دوں؟''

یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہان آیات میں ایسے لوگوں کامنفی طرزِ عمل بیان ہور ہاہے۔ بیلوگ سمجھ بوجھ سے کامنہیں

لیتے' جانوروں کی مانند ہیں۔ سمجھتے ہیں کہاس کا ئنات میں جوعظیم الشان چیزیں ہیں'اور جو کچھو ہاں ہور ہاہے وہ خود بخو دوجود میں آ گیاہے۔ان کے انہی خیالات کی تر دید میں ضروری ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی قدرتِ کا ملہ کا ذکر ہوا وریہ کہ

وہی ہے جو عالَمِ بالا اور عالَمِ زیریں کا خالق اورموجد ہے ٔ اور پیر کہ اگر تنہیں کوئی نقصان یا تکلیف پہنچے تو اسے سوائے

اللّٰد کےاورکوئی زائل ٹہیں کرسکتا۔ گویااللّٰہ کی قدرتِ کا ملہاوراس کے خالق و ما لک ہونے کا بیان ہور ہاہے۔

سورۃ الانعام کی آیت کا یہی کچھ حاصل ہے۔

اب دیکھئے کہ سور ۂ پونس کی آیت کا سیاتی وسباق مختلف ہے۔ وہاں اس آیت سے قبل کُفّار کے اس اعتقاد کا

بیان ہور ہاتھا کہ اللہ کے سوا کوئی اور بھی نفع ونقصان پہنچا سکتا ہے۔ فر مایا: ﴿ وَيَغْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُوْلُوْنَ هَٰؤَلَآءِ شُفَعَآؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ ۗ ﴾

(آیت۱۸) ''اوروہ اللّٰد کو چھوڑ کران کی عبادت کر تے ہیں جو نہائہیں نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ ہی نفع' پھروہ کہتے ہیں

کہ بیمعبوداللہ کے ہاں ہمارےسفارتی ہیں۔'' یعنی کچھ نہ کچھ نفع پہنچانے کی طافت رکھتے ہیں ہتجھی تو سفارش کررہے ہیں۔اور فرمایا:

﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيْعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ اَشُرَكُوا مَكَانَكُمْ اَنْتُمْ وَشُرَكَآ وُكُمْ ۚ ﴾ (آيت ٢٨)

''اورجس دن ہم ان سب کوجمع کر دیں گےاور پھر ہم ان لوگوں سے جنہوں نے شرک کیا کہیں گے کہتم اور تمہارےشریک اپنی اپنی جگہ پرتھہرے رہو۔''

﴿ قُلْ مَنْ يَتْرُزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ اَمَّنْ يَتَمْلِكُ السَّمْعَ والْأَبْصَارَ ﴾ (آيت٣)

'' کہہ دیجیے کون ہے جو تہمیں آ سان اور زمین ہے رز ق دیتا ہے' یا وہ کون ہے جو کا نوں اور آئکھوں پر پورا اختیاررکھتاہے؟''

19

2019 BULLER





اورفر مایا:

اورارشادفر مايا:

﴿ قُلُ هَلْ مِنْ شُرَكَانِكُمْ مَّنْ يَبُدُوُّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴿ ﴿ آ يَتَ٣٣)

''کہدد بیجیے کد کیا تمہارےان شرکاء میں کوئی ایسا ہے جو پہلے بھی بیدا کرےاور دوبارہ بھی پیدا کرے؟''

اورفر مایا:

﴿ هَلُ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَّنْ يَهُدِئَ إِلَى الْحَقِّ ۗ ﴾ (آيت٣٠)

"كياتمهارےشركاءميں سےكوئى ايباہے جوت كى طرف راہنمائى كرتا ہو۔" حاصل مضمون میے ہوا کہ بیالوگ اپنے معبودوں میں نفع نقصان پہنچانے کا اعتقاد رکھتے تھے'ان کے اسی

اعتقاد کے ابطال کے لیےان پریہ کہہ کر کاری ضرب لگائی گئی: ﴿ وَلَا تَدُعُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ﴾ (آيت١٠١)

''اوراللَّه کوچھوڑ کرکسی ایسے کونہ یکار وجو نیمنہیں نفع پہنچا سکتا ہےاور نہ ہی نقصان ''

اوراس کے بعد پھرز ریجٹ آیت آتی ہے:

﴿ وَإِنْ يَتَمْسَسُكَ اللَّهُ بِصُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ۚ وَإِنْ يُتُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِهِ ۗ ﴾

(ترجمه پہلے گزرچکاہے)

یعنی ان لوگوں کا جو گمان تھا کہ اللہ کے سواان کے معبودین نفع ونقصان پہنچا سکتے ہیں وہ بالکل غلط تھا۔ وہ تو اسخ

کمز وراور نا تو اں ہیں کہا گر کھی بھی ان ہے کوئی چیز اُ چک لے تو وہ اسے واپس لینے پر قا درنہیں ہیں' جیسا کہ سورة الْحِجَ كِي اسَ آيت مين ارشاد موا: ﴿ وَإِنْ يَتَسْلُبُهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لَآ يَسْتَنْقِذُوْهُ مِنْهُ ﴿ ﴾ ( آيت ٣٧ ) اور

اسی لیے یہاں اس آیت میں اللہ تعالیٰ کے خالق ہونے اور کا ئنات کانظم چلانے کا بورا اختیار حاصل رکھنے کا تذكره بالكل مناسب تھا۔

دوسرے سوال کا جواب ہیہ ہے کہ سورہ لینس میں ﴿ وَإِنْ يُكُودُكَ بِحَيْرٍ ﴾ کے الفاظ میں اور یہاں سورۃ الانعام کی طرح ﴿ وَإِنْ يَتَمْسَسْكَ بِحَيْرٍ ﴾ تنبيس کها گيا۔اوروہ اس ليے که اس آيت ہے قبل اللہ تعالیٰ کی طرف ہے کھی گئی از لی تقدیر کی طرف اشارہ کیا جاچکا تھا۔ فر مایا:

> ﴿إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ (يونس) '' بےشک وہ لوگ جن کے بارے میں تیر کے رب کی بات ثابت ہو چکی ہے' ایمان نہ لا کیں گے۔''

اوراس کے بعد پھراللہ کی اس مشیت کا تذکرہ ہے کہ جس کے مطابق ونیا کا نظام چل رہا ہے۔ فرمایا:

﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَنُ فِي الْأَرْضِ كُلَّهُمْ جَمِيْعًا ۗ ﴿ آ يت٩٩)

''اورا گرتیرارب چاہتا تو جوکوئی بھی زمین میں ہےوہسب کےسب ایمان لے آتے۔''

یعنی سب اُس کی مشیت اورارا دے کے پابند ہیں' اُس کی مرضی کوکوئی ٹالنہیں سکتا اور نہ ہی اُس کی مخالفت کرسکتا ہے۔اس سیاق میں مناسب تھا کہ کہا جاتا: ﴿ وَإِنْ يُتَّرِدُكَ بِحَيْرٍ فَلاَ رَآدٌ لِفَضْلِه ﴾ ' اوراگروہ تیرے لیے کسی





خیر کا ارادہ کرے تو اس کے فضل کو کوئی رو کنے والانہیں''۔ پھر اس کے بعد فرمایا: ﴿ يُصِينُبُ بِهِ مَنْ يَتَشَاءُ مِنْ

عِبَادِهِ ﴾''وه اپنا (فضل) جس پر چاہے اپنے بندوں میں سے لٹادے۔''

الله تعالیٰ کا نسی بندے کو خیر پہنچادینا وہی بات ہے جس کا تذکرہ سورۃ الانعام کی آیت میں ﴿وَإِنْ

يَّمْسَسْكَ بِخَيْرٍ ﴾ كالفاظ سے ادا مواہے۔اس طرح سور ؤیونس كی آیت میں دونوں چیزیں جمع ہوگئیں' گویا

یہ کہا جار ہاہے کہا گر وہ تمہیں کوئی نفع پہنچا تا ہے اورتمہار ہے لیے ہی اس کا ارادہ کرتا ہے تو کوئی بھی نہاس خیر کوتم

تک پہنچنے سے روک سکتا ہے اور نہ ہی اس کے اراد ہے کوٹال سکتا ہے' اور یوں اس آیت میں اس مضمون کوسور ۃ

الانعام کی آیت کے مقابلہ میں مزید تا کید حاصل ہوگئی'اوریہ تا کیدی بیان ان دونوں آیات ہے بھی مطابقت

رکھتا ہے جن میں اللہ تعالیٰ کی بات کو ثابت ہونے اوراللہ کی مثیت کے جاری وساری ہونے کا تذکرہ کیا گیا تھا۔

اور چونکه سورة الانعام میں ایبا کوئی مضمون بیان نہیں ہوا تھا اس لیے وہاں صرف اتنا کہنا کافی تھا کہ:﴿ وَإِنْ يَّمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴿ ﴾ اوريون دونون آيات اپن اپني جگه بوري مناسبت رڪتي ہيں۔

ابر ہا تیسرا سوال کہ سورہ یونس کی آیت میں خاص طور پر ﴿ وَهُوَ الْعَفُوْرُ الرَّحِیْمُ ۞ ﴾ کے الفاظ سے

الله تعالیٰ کی ان دوصفات کا بیان کیوں ہوا ہے تو اس کے لیےان آیات کا سیاق وسباق دو بارہ دیکھنا ہوگا۔

ملاحظہ ہو کہ جب اس آیت ہے قبل اللہ تعالیٰ کی بات کے ثابت ہوجانے اور اللہ تعالیٰ کی مثیت کے جاری وساری ہونے کا بیان ہوا تو دلوں پر ایک قتم کے خوف اور خثیت کا طاری ہونا فطری امر ہے ٔ اور پھرا ہلِ ایمان پر یہ بات بھی کافی گراں گزرتی کہ ہمار ہےا عمال کا کیا ہوگا' اس لیے مناسب تھا کہ اللہ تعالیٰ کی ان دوعظیم الشان صفات' نَعَفُوْد رَحِيْم' کا ذکر کے ان کے دلوں کی پاسداری کی جاتی اور یوں اس آیت کے اختتام کے لیے ان دوصفات كابيان بهت مناسب تها' واللَّداعلم!

### (۹۸) آیت۲۱:

﴿ وَمَنْ اَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا اَوْ كَذَّبَ بِالنِّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظُّلِمُونَ ﴿ ''اوراس سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جواللہ پر جھوٹ باندھے یا اُس کی آیات کو جھٹلائے۔ بے شک ظالم لوگ کا میانی نہ یا ئیں گے۔''

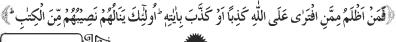
اس آیت ہے ملتی جلتی پانچ اور آیات ہیں ۔سورۃ الانعام کی ہی آیت ۹۳:

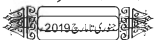
﴿ وَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا اَوْ قَالَ اُوْحِيَ اِلَيَّ وَلَمْ يُوْحَ اِلَيْهِ شَيْءً ﴾

''اوراس سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جواللہ پر جھوٹ باندھے یا بیہ کیے کہ مجھ پر وحی ہوئی ہے' حالانکہاس پر ئسى چىز كى وحىنهيں ہوئى۔''

اورسورة الاعراف كي آيت ٣٤:

حكمت قرآن ا







''اوراس سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جواللہ پرجھوٹ باندھے یا اُس کی آیات کوجھٹلائے۔ایسے لوگوں کووہ

کیچھل کررہے گا جو کتاب (تقدیر) میں ان کے لیے لکھا جاچاہے۔''

اورسورهُ يونس کي آيت ڪاميں ارشادفر مايا:

﴿ فَمَنْ اَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَوْ كَذَّبَ بِالْتِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْمُجْرِمُونَ ۞ ﴾ ''اوراً س سے بڑھ کر ظالم کون ہو گا جواللہ پر جھوٹ باندھے یا اُس کی آیات کو جھٹلائے۔ بے شک مجرم

فلاح نہ یا ئیں گے۔''

اورسورة العنكبوت كے آخر ميں آيت ٢٨ ميں ارشادفر مايا:

﴿ وَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا اَوْ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَةً ۗ ﴾

''اوراُس سے بڑھ کرظالم کون ہوگا جس نے اللّٰہ پرجھوٹ با ندھایا حق کوٹھکرایا جباُ س تک وہ حق پہنچا۔''

اورسورة القنف كي آيت ٧ مين ارشا دفر مايا:

﴿ وَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُوَ يُدْغَى إِلَى الْإِسْلَامِ ﴾

''اوراس سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جس نے اللہ پر جھوٹ با ندھا حالانکہ اُسے اسلام کی طرف بلایا جار ہاتھا۔''

پہلاسوال تو ظاہر ہے کہان آیات میں ٹیہلی بات مشترک ہے کیکن ہرآیت کے اختتا می کلمات مختلف ہیں' اور دوسراسوال بدہے کہ سوائے سورۃ الصّف کے جس میں''الْکَذِبَ''لام تعریف کے ساتھ ہے' باقی آیات میں

يبى لفظ بطورتكره آيا ہے تو كيوں؟

اب ہم پہلے سوال کے جواب میں ہرآیت کواس کے سیاق وسباق میں دیکھتے ہیں۔سورۃ الانعام کی پہلی آیت کا اختتام ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الطَّلِمُونَ ﴿ ﴾ پر ہور ہاہے کینی ابتدامیں بھی ان کےظلم کی طرف اشارہ ہے اور

آ خرمیں بھی۔اب ذرااس آیت سے پہلے کی آیات دیکھئے۔ فرمایا:

﴿ فَقَدُ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَ هُمُ ۚ فَسَوُفَ يَأْتِيْهِمُ انْبَوُّا مَا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهُزِءُ وُنَ۞﴾ ''پیںان لوگوں نے حق کو حھٹلا یا جوان تک پہنچا تھا'ا بعنقریبان کے پاس وہ تمام خبریں آ جا 'میں گی جو ان کےاستہزاء(کے نتیج میںان) کے بارے میں ہوں گی۔''

اور پھراس کے بعدفر مایا:

﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتٰبًا فِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوْهُ بِٱيْدِيْهِمْ لَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا اِنْ لهٰذَا اِلَّه سِحُرٌ مُّبِيْنٌ ﴿

''اوراگر ہم تمہارےاو پر کتاب کوورق کی شکل میں بھی ا تاردیں کہ جسےوہ اپنے ہاتھوں سے چھوعکیں' تب

بھی ان کفار نے یہی کہنا تھا کہ بیتو کھلا کھلا جادو ہے۔''

اب یہاں پران کے ایک جھوٹ کا بیان ہے اور اس سے قبل حق کو جھٹلانے کا بیان تھا' گویا انہوں نے شرک اور تکذیب دونوں کوجع کردیا' اس لیےمناسب تھا کہسب سے پہلےان کےظلم کا تذکرہ ہوجا تا \_ گویا بیکہا جار ہا ہے





كهام مِيمَنَ اللَّهُ إِن لوگول ہے بڑھ كركون ظالم ہوسكتا ہے جنہوں نے اللّٰہ پر جھوٹ با ندھا' شرك كاار تكاب كيا' حت کو حجٹلایا' حالانکہ انہی آیات میں اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اور دین حق کے بارے میں دلائل کا انبار لگادیا گیا تھا۔ایسےاوگوں کے بارے میں بیکہا جانا کہان سے بڑھ کر ظالم اور کوئی نہیں اورایسے ظالموں کوفلاح و کامیا بی

نصیب نه ہوگی' بالکل مناسب تھا۔

سورۃ الانعام کی دوسری آیت میں افتر اعلی اللہ کے بعدان کے اس قول کا ذکر ہے:﴿أَوْ قَالَ أُوْحِيَ إِلَيَّ

وَ لَمْ يُوْ حَ اِلَيْهِ شَنَيْءٌ ﴾ لعنی وہ بیکہتا ہے کہ اس پروحی کی گئی ہے حالانکہ اس پرکوئی وحی نہیں کی گئی۔اس آیت سے قَبْلِ كُلُ انبياء كاتذكره ہے اور پھر يہ کہا گيا: ﴿ أُولَٰئِكَ الَّذِيْنَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُا مِهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ (آيت ٩٠)'' بيوه

لوگ ہیں جن کواللہ نے مدایت دی تو آ ب ان کی ہدایت کی پیروی کریں''۔اوراس کے بعدارشادفر مایا: ﴿ وَمَا

قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ ١٠ (آيت ٩١)

یہاں اللہ تعالیٰ ان کے فعل کی شناعت کا اظہار کرر ہے ہیں' اوراس بات کا بھی کہانہوں نے تو رات سے آ تکھیں چھیائی رکھیں' تورات میں موجود مدایت اور روشنی ہے استفادہ نہیں کیا اور پھریہ بتایا کہ اللہ کے فرستادہ

رسول'الله پرجھوٹ نہیں باندھتے تھے۔ گویایوں کہا جارہا ہے کہ کیاتم نے نہیں دیکھا کہ مویٰ کی کتاب میں کیا کچھ

ہدایت' روشنی اور واضح ولائل تھے؟ کیا کوئی اس حد تک جسارت کرسکتا ہے کہ یہ دعویٰ کرے کہ بیسب خود اس کا اپنا کیا دھراہےاور یہ کداللہ کی وحی اس پرآتی رہتی ہے؟ اوراس مضمون کی مناسبت سے آخر میں یہ کہنا بالکل درست تھا کہ:

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ ٱوْحِيَ اِلَيَّ وَلَمْ يُوْحَ اِلَيْهِ شَيْءً ﴾

اور بدعبارت سورۃ الانعام کی نہبلی آیت میں اس لیے نہیں لائی گئی کہ وہاں اس سے قبل نہ رسولوں کے آ نے کا ذکر

تھااور نہ ہی وحی کے اتارے جانے کا ۔سورۃ الاعراف کی آیت جس کے آخر میں بیےکہا گیا کہ ایسے افتراءکرنے والوں کوانہیں اینے حصے کا عقاب مل کرر ہے گا' اُس سے قبل و ہاں مکذّ مین کےانتکبار کا اوران کے ہمیشہ ہمیشہ جہنم

میں رینے کی وعید کا ذکر ہو چکا تھا'اس لیے آیت کے آخر میں جزاوسزا کا تذکرہ نہایت مناسب تھا۔ اب ربی سورہ یونس کی آیت جس کے آخر میں کہا گیا: ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْمُهُجْوِمُونَ ﴿ اَلَّهُ الله

سورة الانعام كي بَهِلَ آيت ہے كيا جائے جہاں كہا گيا تھا: ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الطَّلِمُوْنَ ﴿ ﴾ \_ ـ ملا حظہ ہو کہ سور ۂ یونس کی آیت ہے قبل ان کے ایک ایسے جرم کا ذکر ہے جو سورۃ الانعام میں بیان نہیں

موا۔ وہاں کفار کا یہ قول نقل کیا گیا ہے:

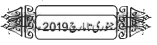
﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمُ ايَاتُنَا بَيِّنَتٍ ۚ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُوْنَ لِقَاءَ نَا اثْتِ بِقُرُانٍ غَيْرِ هٰذَاۤ اَوۡ بَلِّـٰلُهُ ۖ ﴾ (آيت ١٥)

'' جب ان پر ہماری کھلی کھلی آیات پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو وہ لوگ جو ہم سے ملا قات کی تو قع نہیں رکھتے' کہتے ہیں:لا ناہے تو کوئی اورقر آن لے کرآ ؤیااہے بدل ڈالو!''

بیلوگ عربوں میں اپنی فصاحت اور بلاغت کی وجہ سے مشہور تھے' قر آن کی فصاحت کا بخو ہی ادراک







رکھتے تھے' قر آن کےسامنےاپنے آپ کوعا جزشمجھتے تھے'اس کے باوجودانہوں نے جان بوجھ کرقر آن کاا نکار کیا کہ جس کا اظہاراس آیت میں بخو بی کیا گیا ہے:

﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّلِمِينَ بِاللَّهِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ ﴿ الانعامِ ﴾

'' پس (اے نبی مُثَاثِینَاً!) بے شک بیلوگ آپ کونہیں حبطلا تے لیکن بیرطالم اللّٰدی آیات کا افکار کرتے ہیں۔'' اب دیکھئے کہ وہ نہصرف منکر قرآن تھے بلکہ اس کو بدل ڈالنے کا مطالبہ کررہے تھے گویا جان بو جھ کر کفر کا ارتکاب کررہے

تشخاس لیے یہاں ان کے لیے مجرمین کا خطاب نہایت موزوں تھا: ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْمُهُجْوِ مُوْنَ ۞ -

سورۃ الانعام میں چونکہ صرف ان کی سرکشی' اپنی جانوں برظلم کرنے اور تورات سے آئکھیں چھیانے کا ذکر تھااس لیے وہاں ظالمین کے خطاب سے یا دکیا گیا۔ فر مایا: ﴿إِنَّهُ لَا يُفُلِحُ الظَّلِمُوْنَ ﴾ \_

اور جہاں تک سورۃ العنکبوت اور سورۃ الصّف کی آیات کا تعلق ہے تو تیجپلی آیات کے ضمن میں جو

وضاحت آ چکی ہے' وہ کفایت کرے گی۔ ایک دوسرا جواب بیہ ہے کہ ان آیات میں ان کے ظلم کا تذکرہ ہے'اور پھرا گرظلم کے ساتھ جھوٹ اورا فتراء

کا اضافہ ہوجائے تو جس طرح خیر میں اعمال کے اعتبار سے ترقی ہوتی چلی جاتی ہے'اسی طرح شرمیں بھی ترقی کی طرف رجحان پایا جاتا ہے مظلم کے بعد مجرمین کا وصف بھی شامل ہوجا تا ہے۔اورسور ہ پولس میں تو پہلے بھی مجرمین

کا تذکرہ آچکا ہے۔ فرمایا:

﴿ وَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا الْكَذَالِكَ نَجْزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِيْنَ ﴿ ﴾ ''اور د ہبیں تھا بمان لانے والے \_اورہم اسی طرح مجرم قوم کو بدلہ دیتے ہیں۔''

اور بی بھی ملاحظہ ہو کہ ظلم پر بھی کامیاب ہونے کی نفی کی گئ ہے:﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظّٰلِمُوْنَ ۞ اور مجرمین کے

کامیاب ہونے کی بھی نفی کی گئ ہے: ﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْمُجُومُونَ ۞ لِيكِنْ 'جرم' 'میں' 'ظلم'' کے مقالبے میں زیادہ شدت پائی جاتی ہےاور برعملی کی زیادہ ندمت بھی پائی جاتی ہے۔

اب ر ہاد وسراسوال کہ سورۃ القنف وہ وا حد آیت ہے جہاں''اُلگذِب'' (ال کےساتھ ) کہا گیا ہے جبکہ

باقی دوسری آیات میں'' تحذِبًا'' نکرہ آیا ہے تو اس کے جواب میں ہم یہ کہیں گے کہ سورۃ الصّف کی آیات ہی میںان کے جھوٹ کانفصیلی ذکر کیا گیا ہے جبکہ دوسری آیات میںان کے جھوٹ کا اجمالی ذکرتھا۔

سورۃ الصّف میں حضرت عیسلی علیہٰا کے بارے میں ارشا د ہوا:

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَلِبَنِي إِسْرَآءِ يُلَ إِنِّي رَسُوْلُ اللَّهِ اِلَيْكُمْ مُّصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَلَكَّ مِنَ التَّوْرَايةِ وَمُبَشِّرًا ۚ بِرَسُوْلٍ يَّأْتِي مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ ٱحْمَدُ ۗ ﴾

''اور جب عیسیٰ بن مریم نے کہا کہ اے بنی اسرائیل! میں تمہاری طرف اللہ کارسول بنا کر بھیجا گیا ہوں' جو تورات میرے سامنے ہے میں اس کی تصدیق کرتا ہوں اور ایک ایسے رسول کی بشارت ویتا ہوں جو میرے بعد آئے گا اور جس کا نام احمہ ہے۔'' (باقى صفحہ 38 پر)





و المركبة المري 2019 م

# ترجمهٔ قرآن مجید

### مع صرفی و نحوی تشریح

افادات: حافظ احمد يارمرحوم

ترتيب وتدوين: لطف الرحمٰن خان

سورة الانفال

### آ یات ۲۵ تا ۲۸

يَّاتُهُا الَّذِيْنَ امَنُوْ الْوَيْتُمْ فِئَةً فَاثَبُتُوْ اوَاذَكُرُوا الله كَثِيْرًا لَّعَكَّمُ تُفُلِحُون ﴿ وَالْطِيعُوا الله وَرَسُولُهُ وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْسَلُوا وَتَنْهَبَ رِيْحُكُمْ وَاصْبِرُوا لِيَّ الله مَمَ الصّبِرِيْنَ ﴿ وَلاَ تَلُونُوا كَالَّا مِن الله مَمَ الصّبِرِيْنَ ﴿ وَلاَ تَلُونُوا كَالَّذِيْنَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَرِيَّا ءَ التَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تَلُونُوا كَالَّذِيْنَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَرِيَّا ءَ التَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَاللهُ بِمَا يَعْبَلُونَ عَنْ عَلَيْكُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهُ مِن التَّاسِ وَإِنْ جَارٌ لَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مِن التَّاسِ وَإِنْ جَارٌ لَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ مَن التَّاسِ وَإِنْ جَارٌ لَكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

### ب طر

بَطِوَ یَبْطُوُ (س) بَطُوًّا: (۱) زیادہ نعمت پاکر بہک جانا ٔ اِرَاجانا۔ (۲) نعمت کی ناشکری کرنا 'ناقدری کرنا۔ زیر مطالعہ آیت ۲۷ اور ﴿وَ کُمْ اَهْلَکُنَا مِنْ قَرْیَةٍ 'بَطِوَتْ مَعِیْشَتَهَا ﴾ (القصص: ۸۰)''اور ہم نے ہلاک کیس کتنی ہی الی بستیاں جنہوں نے ناقدری کی اپنی معیشت کی۔''

### <u>ن ك ص</u>

نَگُصَ یَنْکِصُ (ض) نَکُصًا :کسی چیزے پیچھے ہُنا'یسپا ہونا۔زیر مطالعہ آیت ۴۸ میرویہ میں

تركيب: (آيت ٢٣) '' فَتَفُشَلُوْ'' كا فاسبيه ہے اوراس پرعطف ہونے كى وجهے''تَذُهَبَ'' بھى حالت نصب ميں آيا ہے۔ (آيت ٢٤) ''بَطَرًا''اور' رِئاءَ النّاسِ'' دونوں حال ہيں اور اس ك آگ پوراجمله







' يُصُدُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ'' بَهِي حال ہے۔

ترجمه:

يْاَيُّهَا الَّذِيْنَ: اللهُ لُوجو

اذًا:جب بهي

فِئَةً : کسی جماعت کے وَاذْ كُوُّوا :اور بادكرو

كَثِيْرًا:كثرت سے تُفْلِحُوْنَ : مراديا وَ اللهُ : الله كي

وَلاَ تَنَازَعُوا : اورآ يس ميں كھينجا تاني نه كرو وَ تَذُهَبَ : اورنت جَنَّا اكْفرْ جائے گی وَاصْبِرُ وُا :اورثابت قدم رہو

مَعَ الصّبِريْنَ: ثابت قدمول كساته ب كَالَّذِيْنَ : ان لوكوں جيسے جو مِنُ دِيَادِهِمُ : اپنے گھروں سے وَّرِئَآءَ النَّاسِ: اورلوگول كادكھاوا كرتے ہوئے

عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ : الله كَاراه ــــ بمًا :اس كاجو مُحيُّطٌ : احاطه كرنے والا ي

زَيَّنَ :مزيّن کيا الشَّيْظنُ : شيطان نے وَ قَالَ : اوراس نے کہا لَكُمُ :تم لوگوں پر

مِنَ النَّاسِ : لوَّكُول مِين سے لَّكُمْ :تمهارے لیے جَازٌ :حمايتي ہوں فَلَمَّا : كِمرجب تَوْ آءَ ت: آمنے سامنے ہوئیں الْفِئَتَانِ : دوجماعتيں ها محمت قرآن ا

المَنْوُ ا: ايمان لاك لَقَيْتُمْ :ثم سامنے آؤ

فَاتْبِتُوْا : تُوتم ڈیٹے رہو اللَّهُ : اللَّهُ كو لَّعَلَّكُمْ: شايرتم

وَ أَطِيْعُو ١: اوراطاعت كرو وَ رَسُوْلُهُ : اوراس كےرسول كى

فَتَفْشَلُوْ١ : نيتجاً تم همت بارجاؤك ريْحُكُمْ :تمهاري موا إِنَّ اللَّهُ : يقِينَا اللَّهِ وَ لاَ تَكُونُوا : اورتم مت بونا خَرَجُوْا: نَكُلَّ بَطَوًّا: اتراتے ہوئے

وَ يَصُدُّونَ : اورروكتے ہوئے

وَ اللَّهُ : اورالله يَعْمَلُوْنَ : وه كرتے ہيں وَإِذُ :اورجب لَهُمُ :ان كے ليے أعْمَالَهُمْ: ان كاعمال كو لاَ غَالِبَ : كُونَى غلبه يانے والانهيں ہے الْيَوْمَ : آج كون وَإِنَّنِي : اور بيه كه ميں

نَكُصَ : تووه بلِثا

عَلَى عَقِبَيْهِ : اپن دونوں ایر یوں پر وَقَالَ : اور اس نے کہا اِنّیٰ : بےشک میں بَرِیْءٌ : بری ہوں مِنْکُمْ : تَم لوگوں سے اِنّیٰ : بےشک میں ما : اس کوجو اُنیٰ : جیشک میں ما : اس کوجو لَا تَرُونَ : تَم نہیں د کیسے اِنّیٰ : بےشک میں اُنّیٰ : بےشک میں اَنّیٰ : بےشک میں اُنّیٰ : بےشک میں اُنّیٰ : اب شک میں وکاللہ : اور اللہ واللہ : اور اللہ واللہ نے کا تخت ہے واللّٰہ : اور اللہ ا

نوٹ: (آیت ۲۶ میں)''لا تَنازَعُوْا''فرمایا ہے' یعنی باہمی کشائش کوروکا ہے'رائے کے اختلاف یااس کے اظہار سے منع نہیں کیا۔ اختلاف رائے جو دیانت اور اخلاص کے ساتھ ہووہ کبھی نزاع کی صورت اختیار نہیں

کرتا۔ نزاع و جدال و ہیں ہوتا ہے جہاں اختلاف ِ رائے کے ساتھ اپنی بات منوانے اور دوسرے کی بات نہ ماننے کا جذبہ کام کررہا ہو۔ (معارف القرآن)

### آیات ۲۹ تا ۵۸

اذْ يَقُوْلُ الْمُنْفِقُوْنَ وَالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ عَرَّهَؤُلَآءِ دِيْنُهُمْ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ
فَإِنَّ الله عَنِيْزٌ حَكِيْمُ وَلَوْ تَزَى إِذْ يَتُوقَى الَّذِيْنَ كَفَرُوا الْمَلْيِكَةُ يَضْرِبُوْنَ وُجُوهُهُمْ
وَادُبَارَهُمْ وَدُوْقُوْا عَذَابَ الْحَرِيْقِ فَلْكِ بِمَا قَدَّمَتُ ايْدِيْكُمْ وَانَ الله كَيْسِ بِطَلَّامٍ
وَادُبَارَهُمْ وَكُونُ الله فَرْعَوْنَ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ لَكُورُوا بِاللهِ فَاحَذَهُمُ الله لِلْعَمِيْدِ فَكَدَابِ اللهِ فَاحَذَهُمُ الله لِللهِ عَلَيْهُمُ وَانَ الله فَاحَذَهُمُ الله لِللهِ عَلَيْهُمُ وَانَ الله وَاعْوَنَ وَاللّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَانَّ الله وَرْعَوْنَ وَالَّذِيْنَ مَنْ قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِالْفِيمِمُ وَانَ الله اللهِ اللهِ مَنْ قَلْمُ وَلَى اللهِ فَرْعَوْنَ وَاللّذِيْنَ اللهِ مَنْ قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِالْفِي وَمَوْنَ اللهِ النَّذِيْنَ كَفُرُوا فَهُمْ لَا يَقْمِنُونَ فَى اللهِ الذِيْنَ عَمْنَ اللهِ اللّذِيْنَ كَفُرُوا فَهُمْ لَا يَتَقَوْنَ فَوْمُ اللهِ اللهِ الذِيْنَ كَفُرُوا فَهُمْ لَا يَقْمِنُونَ فَي اللهِ فَا فَهُمْ لَا يَتَقَوْنَ فَوْمُ وَا فَهُمْ لَا يَقْمِنُونَ فَى اللهِ الدِيْنَ عَلَى اللهِ اللّذِيْنَ كَفُرُوا فَهُمْ لَا يَقْمِنُونَ فَى اللهِ الدِيْنَ عَلَى اللهِ اللّذِيْنَ كَفُوا فَهُمْ لَا يَقْمُونَ فَا فَالْمِدُونَ فَى اللهِ الدِيْنَ فَى اللهِ اللهِ الذِيْنَ عَلَيْكُمُ وَا فَهُمْ لَا يَتَقَوْنَ هِ فَا هُولُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

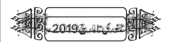
### ش ر **د**

شَرَدَ يَشُرُدُ (ن) شَرُدًا :بدكنا كِما كنا\_

شَرَّدَ (تفعیل) تَشْرِیْدًا : دُرانا مُهمًا نا\_زریمطالعه آیت ۵۷







**توکیب** : (آیت ۵)''کیْسَ بِطَلَّامٍ'' کا ترجمہ سجھنے کے لیے آلعمران:۱۸۲' نوٹ<sup>۳</sup> کو دوبارہ دیکھ لیں۔ (آیت۵۳)' بِبَانَّ'' کا اسم''اللَّهُ'' ہے۔ اور''لَمْ یَكُ مُغَیِّرًا''پورا جملہ اس کی خبر ہے۔ اس جملہ میں''لَمْ

يَكُ'' دراصل'' كَمْ يَكُنْ'' ہے۔اس كا دونوں طرح استعال جائز ہے اور قر آن مجيد ميں بھی بيد دونوں طرح آيا

ہے۔اس جملہ میں'' کم یک '' کااسم' 'هُو'' کی ضمیر ہے جواللہ کے لیے ہے جبکہ'' مُغیّراً''اسم الفاعل ہے۔اس نے فعل کاعمل کیا ہے اور 'نفحمة ''اس کامفعول ہونے کی وجہ سے حالتِ نصب میں ہے۔' یُغیّر وُا'' کا فاعل اس

میں ''هُمْ'' کی ضمیر ہے جو''قَوْمٍ'' کے لیے ہے۔ (آیت ۵۱)''لَا یَتَقُوْنَ'' کا مفعول''نَقُضَ الْعَهٰدِ''

محذوف ہے۔ (آیت ۵۷)' فَشَرِدْ' کا مفعول' مَنْ ''ہے جبکہ' نَحَلْفَهُمْ ' ظرف ہونے کی وجہ سے نصب

ترجمه: اذُ :جب يَقُوْلُ: كُتِ تَصِ

وَاللَّذِيْنَ : اوروہ لوگ جن کے الْمُنْفِقُونَ : منافق لوك

فِيْ قُلُوْ بِهِمْ : دلول ميس مَّوَضُّ : أيك مرض تها هُو لآء : ان كو غَرَّ : دھو کا دیا

دِیْنَهُمْ :ان کے دین نے وَ :حالانكه

يَّتُوكُّلْ: كھروسەكرتا ہے عَلَى اللَّهِ :اللَّه ير فَانَّ اللَّهَ : تويقيناً الله

حَكِيْمٌ: حَكمت والاہے عَزِيْزٌ : بالا دست ہے وَ لَوْ : اورا كر تَرْی : آپ د کھتے يَتُوَفَّى : پوراپوراليتے تھے

كَفَرُوا : كَفْرَكْبِيا اللَّذِيْنَ : ان كوجنهون نے الْمَلْنَكَةُ : فرشت يَضُوبُونَ : مارتے ہوئے

اللَّهُ: اللهُ

وُ جُوْهَ هُمُ :ان کے چیروں کو وَ أَذْ بَارَهُمْ : اوران كي پيڻھوں كو عَذَابَ الْحَرِيْقِ: جِلْحُكَاعِدَاب وَذُوْ قُوْا : اور ( کہتے ہوئے کہ ) چکھو

بما: بسبب اس کے ہے جو ذٰلك : به اَیْدِیْکُمْ: تمہارے ہاتھوں نے قَدَّمَتْ : آ گے بھیحا

بظَلَّامِ: کچھ بھی ظلم کرنے والا لَیْسَ جہیں ہے حكمت قرآن 🎖 😂

وَ أَنَّ : اور په که

كَدَابُ ال فِرْعَوْنَ : فرعون كے پيروكاروں لِّلُعَبِيْدِ : ہندوں پر کی عادت کی طرح مِنْ قَبْلِهِمْ: ان سے پہلے تھے وَ الَّذِينَ : اوران کی طرح جو باينتِ اللَّهِ: الله كَانتانيون كا كَفَوُّوْا :انہوں نے انكاركيا اللَّهُ: اللَّهِ فِي فَاَخَذَهُمُ : تُو كِيرُ اان كُو إِنَّ اللَّهَ : بِشك الله و وور بذنو بھنم: ان کے گنا ہوں کے سبب سے شَدِيْدُ الْعِقَابِ: بَكِرْ نِي كَاسَخَت ہے قَويٌّ : قوت والاہے بان اسسب سے ہے کہ لَمْ يَكُ : ہر گزنہيں ہے نِعْمَةً : كسى اليي نعمت كو مُغَيِّرًا : بدلنے والا عَلَى قَوْمِ : كسى قوم ير اَنْعَمَهَا :اس نے انعام کیا جسے يُغَيِّرُوْا :وهبدلين حَتّٰی : یہاں تک کہ بأنفسهم :ان كيبيول ميس ب مًا :اس کوجو وَ أَنَّ : اور پهرکه سَمِيعٌ: سننے والا ہے عَلَيْمٌ : حاننے والا ہے وَ الَّذِيْنَ : اوران كي طرح جو كَدَأْبِ الِ فِرْعَوْنَ فرعون كے پيروكاروں کی عادت کی طرح كَذَّبُو 1: انہوں نے جھٹلایا مِنْ قَبْلِهِمْ: ان سے پہلے تھے بِالْنِ رَبِّهِمْ : اینے رب کی نشانیوں کو فَاَهْلَكُنْهُمْ : توجم نے ہلاک کیاان کو بِذُنُوْبِهِمْ :ان كِيَّنا مول كسبب سے وَأَغُرُ قُناً : اور ہم نے غرق کیا و کُل : اورسب کے سب الَ فِوْ عَوْ نَ : فرعون کے پیروکاروں کو كَانُوْا ظُلِمِيْنَ :ظلم كرنے والے تھے انَّ : ہے شک عِنْدَ اللَّهِ: الله كنزويك شَرَّ الدَّوَآبِ : جِلْنُ والے جانداروں کے برترین اللَّذَيْنَ : و ولوگ میں جنہوں نے كَفُرُوا : كَفْرِكِما لاَ يُوْمِنُوْنَ : ايمان نهيس لاتے ہيں فَهُمْ : كِيروه أَلَّذِيْنَ : وه لوك عْهَدُتَّ : آتِ نے معاہدہ کیا قه : پھر منگم : جن سے ىنى ئارى<u> 201</u>9

حكمت قرآن 🖫

ذلك: به

اللَّهُ: الله

عَهْدَهُمْ :اینےعہدکو يَنْقُضُوْنَ : وه تو رُتِ بين فِيْ كُلِّ مَرَّةٍ : هربار وَّهُمْ : اوروه فَإِمَّا : تُواكَّر بَهِي بَهِي لاَ يَتَقُونَ: ڈرتے نہیں (عہدتوڑنے ہے) فِي الْحَرْبِ:جَنَّكَ مِيْن تَثْقَفَنَّهُمْ : آيٌ يا كين ان كو بھٹم:ان کے ذریعہ سے فَشَرِّدُ: تُو آ بُ بِمُكَامِين خَلْفَهُمْ:ان کے پیچے ہیں يّ : مّن :ان کوجو يَذُكُّووْنَ :نفيحت حاصل كرس لَعَلَّهُمْ : شايدوه وَإِمَّا : اورا كربهي بهي تَخَافَنَّ : آتِ كُوخوف هو خِيَانَةً : كسى خيانت كا (معامره ميں ) مِنْ قَوْمِ : کسی قوم سے إلَيْهِمْ: ان كى طرف فَانْبِذُ : تُو آ بُ بِهِينِك دِين (معامده كو) إِنَّ اللَّهَ : كِشَكِ اللَّهِ عَلَى سُوَآءٍ : برابر برابر بر الُخَآئِنيْنَ : خبانت كرنے والوں كو لاَ يُحِبُّ : يندنهين كرتا نوٹا:اللّٰدتعالیٰ کی نعمت ورحمت تو اُس کے ربّ العالمین ہونے کے متیجہ میں خود بخو د ہے۔البتہ اس نعمت کو قائم ر کھنے کا ایک ضابطہ آیت ۵۳ میں بیان کیا گیا ہے کہ جس قوم کواللہ تعالیٰ کوئی نعمت دیتے ہیں'ا سے اس وقت تک واپسنہیں لیتے جب تک وہ اپنے حالات اور اعمال کو بدل کرخود ہی اللّٰہ کے عذا ب کو دعوت نہ دے۔ قریش کے متعلق تفسیر مظہری میں معتمد کتب تاریج کے حوالہ ہے لکھا ہے کہ کلا ب بن مرّہ ' جورسول اللّٰہ مَثَالِثَيْلِم کے نسب میں تیسر سے دادا ہیں' دین ابراہیمؓ واساعیلؓ کے پابنداوراس پر قائم تھے قصی بن کلاب کے زمانہ میں قریش میں بُت پرسی کا آغاز ہوا۔ان سے پہلے کعب بن لوی ان کے دینی قائد تھے۔وہ جمعہ کے روز سب کوجمع کر کے خطبہ دیا کرتے اور بتلایا کرتے تھے کہان کی اولا دمیں خاتم الانبیاء ( مَنَاتِیْتُمُ ) پیدا ہوں گے۔ان کا اتباع سب یر لازم ہوگا اور جوان پرایمان نہ لائے گااس کا کوئی عمل قبول نہ ہوگا۔ آنخضرت مُنگَانِیَّمِ کے بارے میں ان کے عربی اشعار شعراءِ جاہلیت میں مشہور ومعروف ہیں (معارف القرآن سے ماخوذ)--قریش نے بُت برتی اختیار کر کے اور رسول الله مُنَالِيَّةِ کَمَا کَالفت کر کے اپنی موت و ہلا کت کو دعوت دی۔ نوت؟ آیت ۵۸ کی رو سے جارے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ اگر کسی سے جارا معاہدہ جواور جمیں اس کے طرزِعمل سے بیشکایت ہوجائے کہ وہ عہد کی پابندی میں کوتا ہی برت رہا ہے یا بیا ندیشہ ہوکہ موقع پاتے ہی وہ ہمارے ساتھ غداری کرے گا' تو ہم اپنی جگہ خود فیصلہ کرلیس کہ اب معاہدہ نہیں رہا۔اس کے برعکس اس آیت میں ہمیں یا ہند کیا گیا ہے کہ جب ایسی صورت پیش آ ئے تو کوئی کارروائی کرنے سے پہلے فریق ٹانی کو بتادیں کہ اب معاہدہ باقی نہیں رہا تا کہ فنخ معاہدہ کا جیساعلم ہم کو حاصل ہے ویسا ہی اس کو بھی ہو جائے۔ ( فَانْبُذُ اِلَیْهِمْ عَلٰی ڪاڙا حکمت قرآن 🕊

سَوَ آءٍ کا یہی مطلب ہے۔ )البتہ اگر فریق ثانی علی الاعلان معاہدہ تو ڑچکا ہواوراس نے صریح طور پر ہماریے خلاف معاندانہ کارروائی کی ہوتوالیں صورت میں فنخ معاہدہ کا نوٹس دینا ضروری نہیں ہے' بلکہ ہمیں بلااطلاع جنگی

کارروائی کاحق حاصل ہو جاتا ہے۔اس کی سندیہ ہے کہ قریش نے جب بنی خزاعہ کے معاملہ میں صلح حدیبیہ کو اعلا نیہ تو ڑ دیا تو رسول اللّٰمَثَاثِیُّتِمْ نے انہیں فنخ معاہدہ کا نوٹس دینے کی ضرورت نہیں سمجھی اور بلااطلاع مکہ یر چڑھائی کی۔(تفہیم القرآن)

### آيات وهتامه

وَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ كُفَرُوْا سَبَقُوْا ۖ إِنَّهُمُ لِا يُغْجِزُوْنَ ۞ وَآعِدُّوا لَهُمُ مَّا اسْتَطَعْتُمُ مِّنْ قُوَّةٍ وَّمِنُ تِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُوْنَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ كُمُّ وَالْحَرِيْنَ مِنْ دُوْنِهِمْ ۚ لا تَعْلَمُوْنَهُمْ ٱللهُ يَعْلَمُهُمْ اللهُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيْلِ اللهِ يُوفّ اللَّهُمُ وَٱنْتُمْ لا تُظْلَمُون ۞ وَإِنْ جَنَعُوْا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَهَا وَتُوَكَّلْ عَلَى اللهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ۞ وَإِنْ يُزِيْدُوٓا اَنْ يَّخْدَعُوْكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ ۖ هُوَ الَّذِئَ ٱتَّيْكَ بِنَصْرِمٌ وَبِالْمُؤْمِنِيْنَ ۗ وَٱلَّفَ بَيْنَ قُلُوْيِهِمْ ۚ لَوُٱنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مَّآالَّفْتَ بَيْنَ قُلُوْيِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ ٱلَّفَ يَيْنَهُمُ ۖ اِلَّهُ عَزِيْزٌ كَلِيْمٌ ۗ يَأَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ النَّعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ۞

اللَّذِيْنَ : وه جنهول نے وَ لَا يَحْسَبَنَّ : اور ہرگز گمان نہ کریں سَبَقُوْ١ : (كه)وه بهاك نكلے كَفَرُوا : كفركما لاَ يُعْجِزُونَ:عاجِزَنْهِيں كريں گے(ہم كو) النَّهُمُ : يقيناً وه وَاَعِدُّوْا :اورتم تيار كرو لَهُمْ: ان کے لیے استطعتم جمهارےبس میں ہے مَّا :اس کوجو وَّمِنُ رِّبَاطِ الْنَحَيْلِ :اور گھوڑوں کے تیار مِّنُ قُوَّةِ : قوت میں ہے تُرْهِبُوْنَ :تم دھاک بٹھاؤگ

> عَدُوَّ اللَّهِ: اللَّه كرشمنول ير وَانْحُویْنَ : اور دوسرول پر لاً تَعْلَمُوْ نَهُمْ :ثَمْ نَهِينِ جانةِ ان كو وَهَا : اورجو

> > 🤏 🖟 حکمت قرآن 🤚

مِنُ دُوُنِهِمْ : ان كے علاوہ میں سے أَلَلَّهُ يَعْلَمُهُمْ : اللَّه جانتا ہے ان کو تُنْفِقُوْا :ثَمْ خُرچ کرو گے

وَعَدُوَّاكُمْ : اوراييخ دشمنوں پر

فِيْ سَبِيْلِ اللهِ : الله كراه ميس مِنْ شَيْءٍ :كسى چيز ميس سے اِلَيْكُمْ: تمهاري طرف يُوَفَّ : تواس كو بورا بورا لوٹا يا جائے گا لاَ تُظْلَمُونَ ظَلَمْ بِيلَ كِياجِائِ كَا وَاَنْتُمْ : اورتم ير وَإِنْ : اوراكر جَنَحُو ١ : وه مأكل هول لِلسَّلْمِ : سلح کے لیے فَاجْنَحْ : تُو آ بُ بَهِي مائل مون وَتَوَكَّلُ : اور آپ بھروسه رکھیں لَهَا: اس کے لیے عَلَى اللَّهِ :اللَّه ير إِنَّهُ : ہے شک وہ هُوَ السَّمِيْعُ: بن سننے والا ب الْعَلِيْمُ: جانے والا ہے يَّوْيُدُوْا : وهاراده كري وَإِنْ : اوراكر يَّخُدَعُوْكَ : وه دهوكه دين آيكو آن : کہ حَسْبَكَ : كافي ہے آ ہے كو فَإِنَّ : تولي شك اللهُ : الله هُوَ :وه أَيَّدُكَ : تقويت دي آ ڀُو اللَّذِي : وه مے جس نے وَ بِالْمُوْ مِنِيْنَ : اورمؤ منوں کے ذریعہ سے بِنَصْرِهِ : اپنی مدد کے ذریعہ سے بَیْنَ قُلُوبِهِمْ :ان کے دلوں کے مابین وَالَّفَ :اوراس نے محبت پیدا کی لَوْ :اگر أَنْفَقْتَ : آ پِخرچ كرتے مًا :اس کوجو فِی اُلاَرْضِ : زمین میں ہے مَّآاكَّفْتَ : توآبٌ محبت پيدانه كرسكتے جَميْعًا:سبكاسب وَلَٰكِنَّ : اورليكن بَیْنَ قُلُوْبِهِمْ : ان کے دلوں کے مابین أَلُّفَ :محبت يبدا كي اللَّهَ : الله ني إنَّهُ : بِشك وه بَیْنَهُمْ :ان کے مابین حَكِيْمٌ : حكمت والاب عَزِيْزٌ : بالا دست ہے حَسْبُكَ : كافى ہے آ ب كو يْلَا يُنْهَا النَّبِيُّ : ا\_ نبي (سَنَاتُنَيْمُ) وَ مَن : اوران کوجو مِنَ الْمُوْمِينِيْنَ : مؤمنوں میں سے اتَّبَعَكَ : ہم قدم رہے آ ہے کے نوت: عرب کاعام دستوریة ها که جب کوئی جنگی مهم پیش آتی تورضا کارسیایی جوسامان اسے میسر ہوتا'اس کے ساتھ اُٹھ کھڑا ہوتا۔ آیت ۲۰ میں ہدایت کی گئی ہے کہ سامانِ جنگ اورایک مستقل فوج (standing army) ہروقت تیار ہنی چیا ہیےتا کہ بوقت ضرورت فوری جنگی کارروائی کی جا سکے۔ حكمت قرآن ع

### آيات ۲۵ تا ۲۹

يَآتُهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْقِتَالِ ۗ إِنْ يَّكُنْ مِّنْكُمْ عِشْرُوْنَ صَابِرُوْنَ يَغْلِبُوْا مِأنَّتَيْنِ ۚ وَإِنْ يَكُنْ مِّنُكُمْ مِّأَنَّةٌ يَغْلِبُواۤ الْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُمُ قَوْمٌ لَّا يَفْقَهُونَ۞ ٱلْنَ خَفَّفَ اللهُ عَنَكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا ۖ فَإِنْ يَكُنْ مِّنْكُمْ مِّائَةٌ صَابِرةٌ يَغْلِبُوا مِائتَيْنِ ۚ وَإِنْ يَّكُنْ مِنْكُمْ الْفُ يَغْلِبُوٓا الْفَيْنِ بِإِذْنِ اللهِ ۚ وَاللّٰهُ مَعَ الصّٰبِرِيْنَ ⊙مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَكُونَ لَهُ ٓ ٱسْرَى حَتَّى يُثْغِنَ فِي الْأَرْضِ ۚ تُرِيْدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا ۗ وَاللّهُ يُرِيْدُ الْأُخِرَةَ ۚ وَاللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ۗ لَوُلا كِتْبٌ مِّنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيْمَاۤ اَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيْمٌ۞ فَكُلُوْا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلْلًا طَيِّبًا ۗ وَاتَّقُوا اللَّهُ ۗ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿

ثَخُنَ يَثُخُنُ ( ك ) ثِخَانَةً : گاڑھا ہونا۔

أَثْنَحَنَ (افعال) إِثْنَحَاناً: گاڑھا كرنا۔ پھراستعارةً خوبخوزيزى كرنے كے لية تاہے۔ زير مطالعة يت٢٥

### ترجمه:

يْأَيُّهَا النَّبِيُّ : اے نبی (سَنَاتَیْنَام) الْمُوْمِنِيْنَ :مؤمنوں كو انْ :اگر

مِّنْکُمْ :تم میں ہے

يَغْلِبُوْا : تُووه غالب ہوں گے

وَإِنْ : اوراكر مِّنْكُمْ :تم میں سے

یَخْلُبُوْ۱ : تووہ غالب ہوں گے

مِّنَ الَّذِيْنَ : ان میں سے جنہوں نے

بأنهم :اس سبب سے کہوہ لَّا يَفْقَفُونْ : سوچھ يوچھ بين رڪھتے

خَفَّفَ : مِلِكَا كِيا ( بوجه )

عَنْكُمْ :تم ہے

حَرِّضِ : آ ڳِ اُکسائين عَلَى الْقِتَالِ: جَنَّك ير

يَّكُنْ : ہوں گے عِشُورُونَ صلبورُونَ: ثابت قدم ريخواليبس

مِائْتَیْن : دوسویر

يَّكُنْ : ہوں گے مِّائَةٌ : ( ثابت قدم رہے والے )ایک سو

اَكُفًا :ايك بزارير كَفَوُوْا : كَفْرِكِما

قَوْمٌ : ايك اليي قوم بين جو

أَلُئُنَ :اب

اللَّهُ: الله ني

وَ عَلِمَ : اوراس نے جانا

فِيْكُمْ بَمُ لُولُول مِينَ



ضَعْفًا : کچھ کمزوری ہے فَانْ : پس اگر مِّنْکُمْ :تم میں سے یُکُنْ: ہوں گے یُکُنْ: ہوں گے يَّغْلِبُوْا : تَوْوه غالب ہوں گے مِّائَةٌ صَابِرَةٌ: ثابت قدم رينے والے ايك سو وَإِنْ : اوراكر مِائْتَيْنِ : ووسو پر مِّنْكُمْ :تم میں سے يَّكُنُ : ہوں گے الْفُّ: ( ثابت قدم رہنے والے )ایک ہزار ۔ یَّغُلِبُوُّ ا : تووہ غالب ہوں گے بِإِذُنِ اللَّهِ : اللَّهِ كَا جَازَت سے اَلْفَيْنِ : دوہزاریر مَعَ الصَّبِرِيْنَ : ثابت قدم ربْخ والول وَ اللَّهُ : اورالله کے ساتھ ہے لِنَبِيّ : کسی نبی کے لیے مَا كَانَ نَهِيس ہے (مناسب) يَّكُوْنَ : ہوں آن : که انسزى: چھقىدى لَهُ :اس كے ليے حَتِّي: يہاں تک کہ یٹنجن : وہ خوب خونریزی کر ہے فِى الْأَرْضِ : زمين ميں تُريْدُونَ : تم حاستے ہو وَ اللَّهُ : اورالله عَرَضَ الدُّنْيَا : ونيا كاسامان الْأَخِوَةَ : آخرت كو يُرِيْدُ: جِابِتا ہے وَ اللُّهُ : اورالله عَزِيْزٌ : بالا دست ہے حَكِيْمٌ :حكمت والاہے لَهُ لا : الرنه موتا مِّنَ اللهِ : الله ( كى طرف ) \_ كتك : لكھا ہوا لَمَسَّكُمُ : تو ضرور حِيوتاتم كو سَبُقَ : بہلے سے أَخَذْتُمْ :ثم لوگوں نے لیا فِيْمَآ: اس ميں جو فَكُلُوا : يستم كهاوَ عَذَابٌ عَظِيْمٌ : ايك برُ اعذاب غَنِهْتُهُ :تم نے غنیمت حاصل کی مِمَّا :اس میں سے جو طَيِّباً: يا كيزه ہوتے ہوئے حَلْلًا: حلال ہوتے ہوئے الله: الله كا وَّاتَّقُوا :اورتقو يٰ اختيار كرو انَّ اللَّهُ: عِشك الله عُفُورٌ: بخشنے والا ہے رَّحِيمٌ : رحم كرنے والا ہے <u> ئۇرى ئار چ2019</u> حال مكمت قرآن الله

نوطا: آج کل کی اصطلاح میں جس چیز کوا خلاقی قوت (morale) کہتے ہیں' آیت ۲۵ میں اسی کوفقہ لینی سمجھ بوجھ سے تعبیر کیا گیا ہےاور بیلفظ اس مفہوم کے لیے جدید اصطلاح سے زیادہ سائنٹیفک ہے۔ جو تحض اینے مقصد کا چیج شعوررکھتا ہواورٹھنڈے دل ہےخوب سوچ شمچھ کراس لیےلڑ رہا ہو کہاس مقصد کے ضائع ہو جانے کے بعد جینا بے قیمت ہے' وہ بےشعوری ہےلڑنے والے آ دمی سے کئی گنازیادہ طافت رکھتا ہے۔ پھر جوشخص اللہ تعالٰی کی ہستیٰ اس کےساتھ اپنے تعلق' حیاتِ دنیا' حیات بعد موت وغیرہ کی حقیقوں کواحچھی طرح سمجھتا ہوُ اس کی طاقت

کو وہ لوگ نہیں پہنچ سکتے جوقومیت یا وطنیت کا شعور لیے ہوئے میدان میں آئیں ۔اس لیے فرمایا گیا ہے کہ ایک دس کی نسبت ہے کیکن اس کے ساتھ صبر کی صفت بھی ایک لازمی شرط ہے۔ (تفہیم القرآن)

سو جھ ہو جھ رکھنے والے مؤمن اور ایک کا فر کے درمیان' حقیقت کےشعورا ورعدم شعور کی وجہ سے فطر تا ایک اور نوہ؟: جنگ بدر میں جب قریش کی فوج بھاگ نکلی تو مسلمانوں کا ایک بڑا گروہ مال غنیمت لینے اور کفار کے آ دمیوں کو گرفتار کرنے میں لگ گیا اور بہت کم لوگوں نے کچھ دور تک دشمنوں کا تعاقب کیا۔ حالا نکدا گرمسلمان یوری طاقت ہےان کا تعاقب کرتے تو قریش کی طاقت کا اسی روز خاتمہ ہوگیا ہوتا۔مسلمانوں کی اس روش پر آیت ۲۷ میں اللہ تعالیٰ نے گرفت کی ہےاور بتایا ہے کہتم لوگ ابھی نبی کے مشن کواچھی طرح نہیں سمجھے ہو۔ نبی کا اصل کام یہ نہیں ہے کہ فدیے اور غنائم وصول کر کے خزانے بھرے' بلکہ اس کے نصب العین سے جو چیز براہ راست تعلق رکھتی ہے وہ صرف یہ ہے کہ کفر کی طاقت ٹوٹ جائے ۔ (تفہیم القرآن )

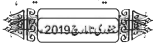
#### آيات + كتا ۵ ك

يَآتُهُا النَّبِيُّ قُلْ لِّمِنْ فِي ٓ اَيْدِيكُمْ مِّنَ الْأَسْرَى ۗ إِنْ يَعْلَمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِّهَآ أُخِذَ مِنْكُمُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ ۚ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ۞ وَإِنْ يُرْيُدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدُ خَانُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ ۚ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ ۞ إِنَّ الَّذِيْنَ أَمَنُوْا وَهَاجَرُوْا وَجَهَدُوْا بِأَمُوالِهِمُ وَٱنْفُسِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَالَّذِيْنَ أُووُا وَّنَصَرُوٓا أُولَلِّكَ بَعْضُهُمُ ٱوليّآءُ بَعْضٍ ۚ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوْا وَلَمْ يُهَاجِرُوْا مَا لَكُمْ قِنْ وَّلاَ يَتِهِمْ قِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوْا ۚ وَإِنِ اسْتَنْصَرُوْكُمْ فِي الرِّيْنِ فَعَلَيْكُمُ النَّصُرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَيَنْهُمُ وِيِّنْتَاقٌ ۚ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ۞ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا بَعْضُهُمُ اَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ۗ إِلَّا تَفْعَلُونُهُ تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الْاَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيْرٌ ۗ وَالَّذِيْنَ امَنُوْا وَهَاجَرُوْا وَجْهَدُوْا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَالَّذِيْنَ أُووْا وَّنَصَرُوٓا أُولَإِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا ۖ لَهُمُ مَّغْفِرَةٌ وَّرِزْقٌ كُرِيْمٌ۞ وَالَّذِيْنَ أَمَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَا جَرُوْا وَجْهَدُوْا مَعَكُمْ فأولَإك مِنْكُمُ وَأُولُواالْأَرْحَامِ بِعَضُهُمُ اَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتْبِ اللهِ ۚ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴿

توكيب : (آيت ٢٤) ''إلاً ''استثناء كانهيل ب بلكه''إنْ ''شرطيه اور''لا'' نا فيه كو ملا كر لكها كيا بـ







"تَفْعَلُوهُ" بین ضمیر مفعولی آیت ۲ کے حکم کے لیے ہے جس میں معاہدہ کی پابندی کی شرط کے ساتھ غیرملکی مسلمانوں کی مدد کا حکم ہے۔''تکُنْ''جوابِشرط ہونے کی وجہ سے مجز وم ہواہے۔ ترجمه: يْنَا يُنْهَا النَّبِيُّ : ال نبي (مَنَا لِنَيْدُم) قُلْ: آبٌ كهدد يجي فٹی اَیْدیٰکُمْ:تمہارے ہاتھوں (یعنی قبضہ) لَّمُنُ : ان سے جو میں ہیں إِنْ :اكر مِّنَ الْأَسْرِ آى : قيديول ميل سے اللهُ : الله يَّعْلَم: جائے گا خَيْرًا : كُونَى بَصْلَا بَي فِیْ قُلُوْ بِکُمْ :تمہارے دلوں میں خَيْرًا مِّمَّا :اس سے بہتر جو یُّوْ تِکُمْ : تووہ دے گاتم کو أُخذَ : لما كما مِنْكُمْ :تم سے وَ اللَّهُ : اورالله وَ يَغْفِوْ لَكُمْ أوروه بخش دے گاتم كو رَّحِيْمٌ : ہرحال میں رحم کرنے والا ہے غَفُورٌ : بِإِنتِهَا بَخْشُهُ والا ہے وَإِنْ : اوراكر

یُّریْدُوْا :وہارادہ کریں گے ۔

خِيَانتَكَ : آ ك عے خيانت كا فَقَدُ خَانُوا : توانہوں نے خیانت کی ہے اللَّهُ :اللَّهِ سِي مِنْ قَبْلُ :اس ہے پہلے فَأَمْكُنَ: نَتِجًا أَس في (آتِ كي) قابو مِنْهُمْ :ان ميں سے ( يَحْمُو) میں دیا

وَ اللَّهُ : اوراللَّه عَلِيْمٌ : جانبے والا ہے حَكِيْمٌ : حَكَمت والاہے انَّ : ہے شک الَّذِيْنَ : وه لوگ جو المَنُونُ ا: ايمان لاك وَ جُهَدُّوْ١ : اور جها دكيا وَهَاجَوْوُ١ : اور جَرت كي وَأَنْفُسِهِمْ : اورا پنی جانوں سے بِأُمُو الِهِمُ : اين اموال ي فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ : اللَّه كَل راه ميس وَالَّذِيْنَ : اوروہ لوگ جنہوں نے وَّ نَصَوُو وَ اور مدد کی اوَوْا : ٹھکانہ دیا اُولَيْكَ : و ه لوگ بين (كه)

أَوْلِيَآءُ بَعْضِ : بعض كَ كارسازين

حکمت قرآن 🖁 😂

بَعْضُهُمْ: ان كِ بعض وَ الَّذِيْنَ : اور و ه لوگ جو و المراكبة المراكبة 2019

وَلَمْ يُهَاجِرُ وْ١ : اور ججرت نہيں كي امَنُوْ ا: ايمان لاك مِّنْ وَّ لَا يَتِهِمْ : ان سے كوئى بھى سروكار مَا لَكُمْ : توتمهارے لينهيں ہے مِّنْ شَيْءٍ : کسی چیز میں حَتّٰی : یہاں تک کہ وَإِنِ : اوراكر يُهَاجِوُوْا :وه جَرِت كرس فِی الدِّینِ : وین میں اسْتَنْصَرُ وْكُمْ : وهمدد مانكين تم ي فَعَلَيْكُمُ : توتم پر (واجب) ہے النَّصُوعُ: مدوكرنا عَلَى قَوْمِ: اليي قوم كےخلاف الله :سوائے بَيْنَكُمْ : (كه)تمهار عدرميان وَبَيْنَهُمْ : اوران كے درمیان مِّيْشَاقٌ : كُونَى معابده ہے وَ اللَّهُ : اورالله تَعْمَلُوْنَ : تم كرتے ہو بِمَا :اس كوجو وَ الَّذِيْنَ : اوروه لوگ جنہوں نے بَصِيْرٌ : و مَكِضَةِ والا ہے بَعْضُهُمْ :ان كِبعض كَفَرُوا : كَفْرِكِما إِلَّا تَفْعَلُوهُ : الَّرْتُم نہیں کرو گےاس کو أَوْلِيَآءُ بَعْضِ العِصْ كَ كارساز بين تَكُنُ : تُوهُو بَائِ كَا ( يَعِنى بِهِيلَ جائے گا ) فتنة : تشدو وَ فَسَادٌ كَبِيرٌ : اورايك براعدم توازن فِی الْاَرُضِ : زمین میں وَ الَّذِيْنَ : اوروه لوك جو المَنُول : ايمان لاك وَ جُهَدُّوْا : اور جهادكيا وَهَاجَوُوْا :اور جَرت كي فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ : الله كراه مين وَ الَّذِيْنَ : اوروه لوگ جنہوں نے وَّ نَصَوُ وَ ١٤ : اور مد د کی اوَوْا : مُعِكَانِهُ دِيا أُولِيْكَ : وه لوك هُمُ الْمُوْمِنُوْنَ : بىموَمن بين حَقًّا: حققتاً لَهُمْ: ان کے کیے مَّغْفِرَةُ :مغفرت ہے وَّدِزُقٌ كُويْمٌ : اور باعزت روزى ہے وَ الَّذِيْنَ : اوروه لوگ جو المَنُونُ : ايمان لاك مِنْ مِنْ عُدُدُ :اس كے بعد وَهَاجَوُ وْ١ : اور جَرِت كَي مَعَكُمْ: تمهارےساتھ (مل كر) وَجُهَدُّوْا : اور جهاد کیا فَاُو لِنَكَ : تووه لوگ مِنْکُمْ :تم میں سے ہیں بَعْضُهُمْ : ان كِ بعض وَالولُوا الْأَرْحَامِ : اوررشتوں والے 2019&11:3:2019 حكمت قرآن 🖫

بِيَغُضِ : لِعض سے

انَّ اللَّهُ: ہے شک الله

**نوٹ ا**: آیت ۲ ۲ میں بیاصول مقرر کیا گیا ہے که' ولایت'' (یعنی سریری اور ذیمدداری) کالعلق صرف ان دو

مسلمانوں کے درمیان ہوگا جو یا تو اسلامی ریاست کے باشندے ہوں یا ہجرت کر کے آ گئے ہوں' اور جومسلمان

اسلامی ریاست سے باہر ہوں ان کےساتھ ولایت کا تعلق نہیں ہوگا۔اس عدم ولایت کے قانونی نتائج بہت وسیع

ہیں ۔مثلاً دارالکفراور دارالاسلام کےمسلمان ایک دوسرے کے وارث نہیں ہو سکتے' ایک دوسرے کے گارڈین

نہیں ہو سکتے وغیرہ۔اس کے باو جودان کے درمیان دینی اخوت کا رشتہ قائم رہے گا۔اگر کہیں ان برظلم ہور ہا ہو

اور وہ اسلامی حکومت اور اس کے باشندوں سے مدد مانگیں تو ان کا فرض ہے کہ وہ اپنے مظلوم بھائیوں کی مدد

كريں \_كيكن بيفريضه اندها دهندانجامنهيں ديا جائے گا بلكه بين الاقوا مي ذ مه داريوں اور اخلاقي حدود كالحاظ

**نوٹا**: آیت ۷۵ میں وضاحت ہے کہ اسلامی بھائی جارے کی بنا پر میراث قائم نہ ہوگی ۔ میراث کے معاملہ

میں رشتہ داری کا تعلق ہی قانونی حقوق کی بنیا در ہے گا۔ بیار شاداس بنا پرفر مایا گیا کہ ججرت کے بعد نبی مُنَافِیْؤُم نے

مہاجرین اور انصار کے درمیان جوموا خاق کرائی تھی اس کی وجہ ہے بعض لوگ پیینیال کررہے تھے کہ بیددین بھائی

بقيه: مِلاكُ التأويل

یعنی جب محمد طَالِیْنَا کُم کِم کِما نام تک عیسی عالِیا نے بتا دیا تھا' دلائل اور برا ہین کے ساتھ تشریف لے آئے اور تورات

اَوُلْی : زیادہ قریب ہیں

بكُلّ شَيْءٍ : هر چيز كو

فِيْ كِتْبِ اللَّهِ: اللَّهِ كَابِ مِن

رکھتے ہوئے ہی انجام دیا جاسکے گا۔ (تفہیم القرآن)

ایک دوسرے کے وارث بھی ہوں گے۔ (تفہیم القرآن)

کی پیشینگوئیوں کواپنی آ مدے سے کچ کردکھایا توبیلوگ چلّا اٹھے:

حكمت قرآن ا

اوراس کے بعد فرمایا:

عَلِيْمٌ : جاننے والا ہے

''الْگذِب''الف لام کےساتھ کیا گیا تا کہان کے جھوٹ کی طرف اشارہ ہوجائے۔

اوریوں واضح ہوجا تاہے کہ سورۃ الصّف کی آیت باقی آیات سے کیوں مختلف ہے۔ واللّٰداعلم!

﴿ فَلَمَّا جَآءَ هُمْ بِالْبَيِّناتِ ﴾ ''اور پھر جبوہ کھلی کھلی نشانیاں لے کرآ گیا۔''

2019&115000

اور یوں انہوں نے جھوٹ بھی بولا' افتراء پر دازی بھی کی' بہتان بھی باندھا' اس لیےان کے اس جھوٹ کا تذکرہ

﴿ قَالُوْا هٰذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ۞ ﴾ ''كها كديرتو كطاكطا جادو ہے۔''

£3£3£3

38

# ینتیم بوتے کی ورا ثت کا مسئلہ

## ایک علمی اورفقهی جائز ه

مقاله نگار: پروفیسرحافظ احمدیارٌ

#### مقدمه

۱۹۵۱ء کے موسم گر ما کا ذکر ہے۔ تحصیل دار علاقہ کا ہمارے گاؤں میں کیمیے تھا۔ مجھے بھی چند کھیتوں کی

حد برآ ری کے سلسلے میں ان کی خدمت میں حاضر ہونا پڑا۔نواحی دیبہات سے'' انتقالاتِ اراضی'' کے متعلق بہت سے لوگ بلائے گئے تھے۔ ازاں جملہ دوایسے آ دمی بھی تھے جواپنی زندگی ہی میں اپنے بیتیم پوتوں کے نام حصهٔ زمین منتقل کرانے کے لیے آئے ہوئے تھے۔ان انتقالات کی تصدیق وغیرہ کے بعد برسمبیل تذکرہ

تخصیل دارصاحب نے فرمایا:'' دیکھے تو یہ کیسے مسلمان ہیں جواحکام الٰہی کی اطاعت ہے منحرف ہونے کے لیے حیلے ڈھونڈتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے جن پوتوں کومحروم الارث رکھا ہے بیان کے نام جائیدادیں منتقل کرکے

نا فر مانی کونیکی سمجھ رہے ہیں' ۔۔۔ بیتیم ہے فطری ہمدر دی' اسلام کے دین حق اور دین فطرت ہونے پرایمان اور تخصیل دارصاحب کا یہ تعجب خیز تبھرہ ۔۔۔ یہ تھے وہ متصادم محرکات جنہوں نے مجھے اسی دن ہے اس مسکلہ کی

یوری بوری تحقیقات کے لیے بے چین کیے رکھا' تا آئکہ میں نے اسے اپنے مقالہ کا موضوع بنایا۔ ا کتوبر ۱۹۵۲ء میں ایم اے میں داخلہ لینے کے بعد ہی میں نے اپنے محتر م صدر شعبہ علامہ علاؤ الدین

صاحب صدیقی مدخلہ کے سامنے اپنی اس طلب تحقیق کا ظہار کیا توانہوں نے نہصرف میرے اس ارادہ وجذبہ کی حوصلہ افزائی فرمائی بلکہ اپنے عالمانہ مشوروں مفید ہرایات اورمسلسل ہمدر دانہ رہنمائی سے میری محنت میں ایک

ذ وق پیدا کردیا حتیٰ که بیه مقالها نہی کی مدایت ونگرانی میں اتمام کو پہنچا۔ خصوصاً اس ضمن میں ان کے ذریعے سے مجھے پنجاب یو نیورٹی کے شعبہ علوم اسلامی کی مختصر مگر بے نظیر

لائبر ریی سے جوگراں بہا مددملی ہےاس کا ذکر نہ کرنا ادائے فرض میں کوتا ہی کے مترادف ہوگا۔ عام مروجہ متند

کتابوں کے علاوہ دینی واسلامی علوم پر جدیدترین عربی' فارسی' انگریزی اور اردولٹریچر' اس لائبربری کی ایسی خصوصیت ہے جواپی نظیرآ ہے ہی ہے۔اوراس لحاظ سے بیم مجموعہ ان علوم کے ایک جدید (modern) متعلّم کے لیے یقیناً ایک نعمت غیرمتر قبہ ہے۔









وتمبر۱۹۵۳ء میں جب کہ میں اس مقالہ کی ترتیب وتہذیب میںمصروف تھا' پنجاب اسمبلی میں یہی مسلہ

زیر بحث آکر وقت کا خاصاسنسی خیز مسئلہ بن گیا۔اس بنا پر مقالہ کو کممل ترین (up-to-date) صورت دینے کے

زیر بحث اگروفت کا حاصات کی خیز مسئلہ بن کیا۔اس بنا پر مقالہ تو مثل کر بین (up-to-date) صورت دیئے کے لیے مجھے بعض جگہ مناسب اضافے بھی کرنے پڑے کیکن اس ضمن میں اخبارات اور مجالس میں بحث ومباحثہ کا

جوسلسلہ چلا اس نے اس افسوسناک حقیقت کا انکشاف کیا کہ عوام تو در کنار ہمارے اہلِ علم حضرات بھی اسلامی قانونِ وراثت سے عموماً بے خبر ہی ہیں۔اور اس پر حضرت صادق ومصدوق پیلیلیم کی وہ حدیث بے اختیاریا د

آتى بيك ((تَعَلَّمُوا الْفَرَائِضَ فَإِنَّهُ مِنْ دِينِكُمْ وَإِنَّهُ نِصْفُ الْعِلْمِ وَإِنَّهُ أَوَّلُ عِلْمٍ يُنْزَعُ مِنْ أُمَّتِي ))

سے میں میں میں ہوئے ہیں۔ '' بیٹیم پوتے کی درا ثت کے مسئلہ'' کو محض جذباتی ادر مناظرانہ نقطہ نظر سے نہیں بیار میں میں کا میں میں کہ میں میں میں میں ہوئے کی درا ثب کے مسئلہ'' کو محض اور سے بھی یہی جذبہ ادریہی نقطہ نظر میں میں جذبہ ادریہی نقطہ نظر

متوقع ہے۔ واللّٰہ وَلِئُ التوفيق وهو يهدى الى سبيل الرشاد

حافظاحمہ یار'متعلّم ایم۔اے رول نمبر ۵۲۵ (۱۹۵۴ء)



#### م. تمهید

ملکیت' جائیداداور وراثت کے مسائل تدنِ انسانی کے لواز مات میں سے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ تمدن و سرونتہ میں میں اگریٹر کے مسائل تعرف انسانی کے اواز مات میں سے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ تمدن و

حضارت کے مختلف در جات اورا لگ الگ اثر ات نے ان مسائل کے متعلق بھی متعد دنظریات اورتصورات پیدا کر میں مدین (۱)

یہ یں — جوانسان کے روحانی و مادی ارتقاء و کمال کے لیے خودانسان کے خالق و مالک کا تجویز

کردہ دستورالعمل ہے — دوسرے تدنی ومعاشرتی مسائل کی طرح قانونِ وراثت کوبھی اس خوبی جامعیت اورا ختصار کے ساتھ مرتب کر کے پیش کیا گیا ہے کہ جہاں ایک طرف وہ دورانِ دولت کے بہترین اصولوں پہنی

ہونے کے باعث ایک نہایت معتدل ومتوازن اقتصادی نظام قائم کرتا ہے' وہاں وہ قریب قریب ہرفتم کے رشتہ

داروں کے دعاوی ُوراثت کواپنے اپنے موقع وُکل پر زیر نظرر کھ کرایک ایسا معاشرہ تیار کرنا چاہتا ہے جس کے ن

افراد باہمی خیرخواہی اورنفع رسانی کی بناپرایک مضبوط رشتے میں مر بوط ہوجا ئیں۔ یہی وجہ ہے کے علم الفرائض ( اسلامی قانو نِ وراثت ) اسلام میں ایک نہایت اہم مقام رکھتا ہے۔خودقر آ ن





رمران المحالية المحالية المحالية ھیم نے فرائض کے جاری نہ کرنے پر پخت عذاب سے ڈرایا ہے۔ چنانچے سورۃ النساء میں آیات میراث کے بعد

﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُوْدَهُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيْهَا صَوَلَهُ عَذَابٌ مُّهِيْنٌ ﴿ ﴾

''اور جوکوئی اللّٰداوراس کے رسول (سُکَالَیْجُم) کی نافر مانی کرے گا اور اللّٰہ کی قائم کردہ حدوں ہے تجاوز

کرےگا تواللّٰداہے آگ میں ڈالےگا'جس میں وہ ہمیشہرہے گا اوراس کے لیے رسواکن سز اہوگی۔''

چونکہ احکام وراثت کا تعلق براہِ راست روز مرہ کی عملی زندگی کے نہایت اہم پہلوے ہے اس لیے نبی ا کرم مَنْ النَّيْم نے بھی صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کواس علم کی طرف خصوصاً توجہ دلائی اورا ہے دین کا نہایت ضروری

جزءقرارديا\_ چنانچەفرمايا:

(١) تَعَلَّمُوا الْفَرَائِضَ فَإِنَّهُ مِنْ دِيْنِكُمْ وَإِنَّهُ نِصْفُ الْعِلْمِ وَإِنَّهُ آوَّلُ عِلْمٍ يُنْزَعُ مِنْ أُمَّتِيْ (٢)

'' قانون وراثت کو بیکھو' کیونکہ یہتمہارے دین (کی اہم ضروریات) میں سے ہےاوریہآ دھاعکم ( دین ) ہےاور

یہی علم سب سے پہلے میری اُمت سے اٹھالیا جائے گا۔''

(٢) تَعَلَّمُوا الْفَرَائِضَ وَعَلِّلْمُوْهَا النَّاسَ، فَانِّتَى امْرُؤٌ مَقْبُوْضٌ وَانَّ الْعِلْمَ سَيْقْبَصُ وَتَظْهَرُ الْفِتَنُ حَتَّى يَخْتَلِفُ اثْنَانِ فِي الْفَرِيْضَةِ فَلَا يَجِدَانِ مَنْ يَقْضِيْ فِيْهَا<sup>(٣)</sup>

'' علم وراثت کوسکیھواورلوگوں کوسکھلاؤ' کیونکہ میں ( آخر ) مرنے والا ہوں۔اور (پھراییا وقت بھی آنے والا ہے کہ )علم اٹھالیا جائے گا اور فضنے طاہر ہوں گے۔(اور حالت یہاں تک پہنچ گی ) کہ دوآ دمی وراثت کے متعلق

جھگڑا کریں گےاورانہیں اس میں (صحیح شرع طریقہ پر) فیصلہ دینے والانہیں ملے گا۔'' اوربھی اسی طرح کی احادیث ہیں۔اسی طرح حضرت عمر ڈاٹٹؤ کے متعلق مشہور ہے کہ آپ اکثر فر مایا کرتے تھے:

إِذَا تَحَدَّثْتُمُ فَتَحَدِّثُواْ فِي الْفَرَائِضِ وَإِذَا لَهَوْتُمْ فَالْهَوْا فِي الرَّمْيِ <sup>(٣)</sup> ''جب باتیں کرونوعلم میراث کے متعلق کیا کرواورکھیلنا ہوتو تیراندازی کی مشق کیا کرو''

صحابہ کرام بھائی میں سے مندرجہ ذیل بزرگ خاص طور پر اس علم کے ماہرین میں شار ہوتے تھے اور مسائل

میراث کے متعلق اکثر روایات واحکام کامنبع و ماخذیہی ہیں۔ <sup>(۵)</sup>

(۱) امیرالمؤمنین حضرت علی بن ابی طالب ڈائٹیڈ (٢) حضرت عبدالله بن عباس برايله

(٣) حضرت عبدالله بن مسعود خالفية (٧) حضرت زيد بن ثابت اللهُهُ

(۵) أمّ المؤمنين عا ئشه صديقه طَانَهُ عِلَيْهُا

اگر چہ عہد صحابةً میں بھی متعدد نے اور مشکل مسائل نمودار ہوئے (مثلاً الجدمع الاخوۃ اور ' عول' کے

مسئلے ) کیکن اسلامی سلطنت کی وسعت اور ہر مذہب وملّت ہے آنے والےنومسلموں کی کثرت نے بے شار نئے نئے جزئی اشکالات اور پیچیدہ صورتیں پیدا کر دیں۔مثلاً ایران کے مجوسی محرّماتِ ابدیہ سے شادی کر لیتے تھے۔

فرض کیجئے' ایک مجوسی فیروز نے اپنی بٹی زرینہ سے شادی کر لی اوراس سے ایک لڑکی گلنارپیدا ہوئی ۔اب اگریہ





گنبہ مسلمان ہوجائے تو بیاڑ کی گلنارزرینہ کے مرنے پراس کے تر کہ سے بطور دختر حصہ لے یا بطور بہن کے؟ اور اسی طرح زرینه گلزار کی مان بھی ہےاور بہن بھی۔وغیر ذلک۔ چنانچیز مانے کی ضروریات نے دیگرعلوم شرعیہ کی طرح اس علم کی تدوین پر بھی فقہا ءکومتوجہ کیا۔انہوں نے

ا ہے فن کی حیثیت دی۔اس کے لیے خاص زبان اورا صطلاحات وضع کیں اوراس کے ایک ایک شعبہ پرقر آن و سنت کی روشنی میںغور وفکر کر کے تفصیلی و جزئی قواعد متخرج کیے۔ پھراس علم کے مباحث محض فکری ونظری مباحث

نہیں تھے' بلکہ دنیا کی سب سے بڑی سلطنت کے نافذ العمل قانونِ وراثت کی حیثیت سے قدم قدم پران قواعد

کے حسن وقتح کو عملاً جانچا جاسکتا تھا۔

اس طرح بیفن اپنے زمانے کے بہترین قانون دان د ماغوں نے پروان چڑھایا اور بیا نہی بزرگوں کی دیانت دارانہ مساعی جملہ کا نتیجہ ہے کہ آج ہمارے پاس اسلامی قانونِ وراثت کی بوری تفصیلات اوراس کے

عہد بعہد پیدا ہونے والے اختلافات اور متنازعہ فیہ قانونی تشریحات وتعبیرات کا پورا ریکارڈ موجود ہے۔ نیز قانونِ وراثت کی تمام جزئیات تک کواس تفصیل کے ساتھ منضبط کیا ہے کہ مسائل کے کسی گوشہ کوتشنہ بھیل نہیں رہنے دیا۔ یہ ہوسکتا ہے کہ ان سے اجتہا دی غلطیاں سرز دہوئی ہوں'لیکن ان کی فنی خدمات کا بدترین دشمنوں تک

کواعتراف ہے۔ چنانچیہ 'سراجیہ'' کامشہور مترجم Sir William Jones لکھتاہے: "I am strongly disposed to believe that no possible question could occur on the Mohammaden Law of Succession which

might not be rapidly and correctly answered" (6) اورعلامها قبالؓ نے اینے خطبات میں Von Kremer کا پیتول کھل کیا ہے: "Next to the Romans, there is no other nation, besides the Arabs,

which could call its own a system of law so carefully worked out

..... and law of inheritance being a supermely original branch of

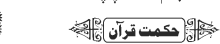
اسلامی احکام وقوا نمین کی تشریح وتعبیر کےسلسلے میں جومختلف مذاہب فکر پیدا ہوئے 'انہیں دوحصوں میں تقسیم کیا حاسکتاہے:

(۱) ابل الشنة والجماعة (حنفي مالكي شافعي صنبلي ظاهري وغيره)

(۲) شیعه (اثناعشریهٔ اساعیلیهٔ زیدیه وغیره) \_

ان میں سے جزوی اختلاف کے باو جود احناف کواہلِ سُنّت کا اور اثناعشر یہ کوشیعہ کا نمائندہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ چنانچیآ گے چل کر جہاں جہاں ہم مسکد زیر بحث کے متعلق مختلف اسلامی فرقوں کا نقط نظر پیش کریں گے تو وہاں

ا نہی دوگر وہوں کولیں گے۔





اس بارے میں فقہاء کا مسلک وموقف پیش کریں گے'اوراس مقصد کے لیے' نیز مسلد کی حقیقت ذہن نشین کرنے کے لیے قر آن وحدیث اور فقہ کے ضروری احکام وراثت کو ذرا بالنفصیل بیان کریں گے — اور دوسرے جھے

میں مسلم کا جدید پہلویعنی قدیم مسلک پراعتراضات ان پرتنقیداور مسلم کا طل ازروئے قرآن وسنت پیش کریں گے۔ والله ولی التوفیق والهدایة فی کل حال و عمل

#### حواشى اورحواله جات

(۱) اس موضوع پراضافه معلومات کے لیے Encyclopedia of Religion and Ethics کی جلد ہفتم میں مضمون بعنوان'' Inheritance'' کا مطالعہ بے حدمفیداور دلچیسے بھی ہوگا۔

ر ۳٬۲) المواریث الاسلامیه، ص۸ پر بیاحادیث احد تر ندی ٔ حاکم اورا بن ماجه کے حوالے سے درج ہیں اور بعینهای حوالے سے مولا نااصغر سین صاحب دیو بندی نے اپنے '' رسالہ وراخت' کے شروع میں درج کی ہیں۔ مجھے تر مذی

و کیضے کا اتفاق ہوا اس میں الفاظ کا تفاوت ہے۔البتہ الحامع الصغیر سیوطی ٤/٣ ٥ ٢ اور تفسیر ابن کثیر'

۱/٥٥٤ پر بھی بیراحادیث ای طرح موجود ہیں۔ (۲ کنزالعمال ،ج٥ ، ح٢٢٦) (٣ کنزالعمال ، ج١ ، ٢٣٧) -

- (٣) المواريث الاسلاميه 'ص ٩ \_ (كنزالعمال 'ج٦' ح١٠٧) \_ (۵) المواريث الاسلاميه 'ص ٩ \_ نيز سيرتِ عائشة (سيد سليمان ندوى) 'ص ٩٩ \_ \_
- (۵) المواريب الا تشار ميه حل ۱۹ كير شير ب عائشه (سيد شنيمان قدوي) طل ۱۹۹ -
- (6) Mohammaden Law by F.B.Tyabji, p. 825.
- (7) Reconstruction of Religion Thought in Islam, p. 168&170.



#### <u>پہلاحقہ</u>

# مسكه كاقديم ببهلو

### بإباول

# قرآن کے احکام وراثت

قر آن حکیم کے دوسرے بہت ہے احکام کی طرح احکام میراث بھی ایک مناسب تدریج اور آ ہمتگی کے

ساتھ نازل کیے گئے ہیں۔لیکن بحثیت مجموعی تمام قوانین وراثت کوسورۃ النساء کی چار پانچے آیات میں اس خوبی' اختصار وا یجاز اور جامعیت کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے کہ عقل انسانی اس اعجاز پرمحوجیرت ہوجاتی ہے۔ ذیل میں

ان آیات کو آسانی فہم اور تسہیل حوالہ کے لیے ایک خاص تقسیم اور عنوان بندی کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے:





#### (() اصول وراثت

﴿لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدانِ وَالْأَقْرَبُوْنَ ۖ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِدانِ وَالْآقْرَبُوْنَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ ۚ نَصِيْبًا مَّقْرُ وْضًا۞﴾ (النساء)

'' ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں کے تر کہ میں' تھوڑا ہو یا بہت' مَردوں کا حصہ ہے اور (ایساہی) ماں باپ اور قریبی رشتہ داروں کے تر کہ میں عور توں کا بھی حصہ ہے (اور بیہ) حصہ (ہماراا پنا) تھہرایا ہوا (ہے)۔''

#### (ب) اولا دے متعلق احکام

وَيُوْصِيْكُمُ اللّٰهُ فِي آوُلَادِكُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْفَيَيْنِ ۚ فَإِنْ كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّلْهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰ

''(مسلمانو!) تمہاری اولا د (کے حصوں) کے بارے میں اللہ تعالیٰ تم کو تکم دیتا ہے کہ لڑکے کو دولڑ کیوں کے برابر حصہ ( دیا کرو )' پھرا گرلڑ کیاں ( ہی ہوں اور وہ دویا ) دوسے زیادہ ہوں تو ترکے میں ان کا حصہ دوتہائی اورا گر (صرف) ایک لڑکی ہی ہوتو اسے ( ترکہ کا ) آ دھا (حصہ ملے گا)۔''

#### اج )والدین کے متعلق

﴿ وَلِاَ بَوَيُهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ ۚ فَإِنْ لَّهُ يَكُنُ لَّهُ وَلَدٌ وَلَدٌ ۚ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخُوةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ ' بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصِى بِهَاۤ اَوۡ وَوَرِقَهُ اَبُواهُ فَلِاُمِّةِ الشَّدُسُ مِنْ ' بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصِى بِهَاۤ اَوۡ دَيْنَ ۗ (النساء: ١١)

''اورمیت کے ماں باپ کو ( لینی ) دونوں میں ہے ہرا یک کوتر کے کا چھٹا حصہ ( ملے گا)اس صورت میں کہ میت کی اولا دہؤاورا گراس کی اولا دنہ ہواوراس کے وارث ( صرف ) ماں باپ ہی ( بن رہے ) ہوں تو اس کی ماں کا حصہ ایک تہائی ہوگا ( اور باقی باپ کا )' پھراگر ( اس صورت میں ماں باپ کے ساتھ ) میت کے پچھ بھائی بہن بھی ہوں تو ماں کا چھٹا حصہ ہوگا ( اور باقی باپ کا )' لیکن یہ ( وراشتیں ) وصیت اور قرض کے پورا کرنے کے بعد ( تقسیم کرنے کا حکم ہوگا ) ۔''

#### ( ۶ ) زن وشوہر کے متعلق

﴿ وَلَكُمُ نِصْفُ مَا تَرَكَ اَزُوَاجُكُمْ إِنْ لَكُمْ يَكُنُ لَّهُنَّ وَلَدٌ ۚ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنْ ، بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصِيْنَ بِهَاۤ اَوْ دَيْنِ ۚ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمُ إِنْ لَمْ يَكُنُ لَّكُمْ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثَّمُنُ مِمَّا تَرَكَّتُمْ مِّنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوْصُونَ بِهَاۤ اَوْ يَكُنُ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثَّمُنُ مِمَّا تَرَكَّتُمْ مِّنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوْصُونَ بِهَاۤ اَوْ دَيْنَ ۗ (آيت ١٢)

''اُور جوتر کہتمہاری بیویاں جپھوڑ مریں'اگران کےاولا دنہیں ہےتو اس میں تمہارا آ دھا حصہ ہے'اوراگر ان کی اولا د ہوتو ان کے تر کہ میں تمہارا چوتھائی حصہ ( ہوگا )اور بیر (تقسیم بھی )وصیت وقرض کے پورا







کرنے کے بعد (ہوگی)۔اور جو کچھ(تر کہ)تم حچھوڑ مرواورتمہاری کوئی اولا دنہ ہوتو تمہاری بیویوں کا حصہ ایک جوتھائی' اور اگرتمہارے اولا دہوتو تمہارے تر کہ میں سے تمہاری بیویوں کوآٹھواں حصہ ( ملے

گا)اور بید(تقسیم بھی)وصیت اورقرض کے بورا کرنے کے بعد (ہوگی)۔''

### (8) حقیقی یاعلاتی بہن بھائیوں کے متعلق

﴿ إِنِ امْرُؤٌ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَّلَهُ الْحُتُّ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُوَ يَرِثُهَاۤ إِنُ لَّمُ يَكُنُ لَّهَا وَلَدُّ ۚ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلُشٰ ِمِمَّا تَرَكَ ۖ وَإِنْ كَانُوْۤ ا اِخُوَةً رِّجَالًا وَّنِسَآءً فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْثَيَيْنِ ﴿ ﴾ (النساء: ١٧٦)

''اگرکوئی ایبا آ دمی مرجائے جس کے اولا د نہ ہو( اور نہ ہی باپ دادا ہؤاورا پیے آ دمی کو کلالہ کہتے ہیں )اور اس کی صرف ایک ہی بہن ہوتو اس (بہن ) کوتر کے کا نصف ( دیا جائے گا )' اور بہن مرجائے اوراس کے اولا د نہ ہوتو اس کے مال کا وارث بہ بھائی ہوگا۔ پھرا گربہنیں دویا دو سے زیادہ ہوں تو ان کواس کے تر کہ میں سے دو تہائی ( ملے گا)'اوراگر بھائی بہن ملے جلے ہوں تو مرد کوعورت سے دوگنا ( کے اصول پڑتھسیم

#### (ر)اخیافی بہن بھائیوں کے متعلق

﴿ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُّوْرَثُ كَلْلَةً اَوِ امْرَاةٌ وَّلَهُ اَخٌ اَوْ اُخْتٌ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ فَإِنْ كَانُوْٓ ا ٱكۡشَرَ مِنْ ذَٰلِكَ فَهُمُ شُرَكَآءُ فِي النُّلُثِ مِنْ ۖ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصلي بِهَآ ٱوْ دَيْنٍ ۖ عَيْرَ مُضَآرٍّ عَ ﴾(النساء: ١٧)

''اوراگر وہ مرد کہ جس کی میراث ہے باپ بیٹا کچھنہیں رکھتا یا ( کوئی)عورت ہوالیی ہی اوراس میت کے ایک بھائی ہے یا بہن ہے تو دونوں میں سے ہرا یک کا چھٹا حصہ ہے۔ پھرا گروہ اس سے زیادہ ہوں تو سب حصہ دار ہوں گے ایک تہائی میں'بعد اس وصیت کے جو ہو چکی ہے یا قرض کے' جب اوروں کا نقصان نەكيا ہو۔''

مختلف وارثوں کے حصوں کے تعین کے علاوہ ان آیات سے بالا جمال وراثت کے حسب ذیل اصول اور قواعد حاصل ہوتے ہیں۔(۱)

- (۱) وراثت کے حق دارصرف مر دہی نہیں' عورتیں بھی ہوں گی۔
- - (۲) سبب میراث دو ہول گے:
- (() اولاد ہونا لعنی میت اپنے وارث کا باپ یاماں ہو (الو الدان)
- ( 🤈 ) اقرب ہونالیعنی میت اینے وارث کا زیادہ قریبی رشتہ دار ہو (الاقربون)
- (٣) وراثت كا قانون ہرفتم كے املاك متروكه برجاري ہوگا۔ (مِمَّا تَرَكَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كُثْرَ)
- (۴) جب قرابت مساوی در ہے کی ہوگی تو مرد کا حصہ عورت سے دگنا ہوگا۔مثلاً بیٹا'بیٹی' خاوند' بیوی' بھائی







بهن ـ د نکھئے آیات مندرجہ تحت جزء (ب)و (د)و (هـ)-

(۵) بعض وارثوں کو ہرحالت میں تر کہ کا صرف ایک''متعین حصہ'' ملتا ہے۔مثلاً ماں' خاوندیا بیوی — اور

بعض وارثوں کوبھی تو تر کہ کا ایک مقرر ہ حصہ دیا جاتا ہے اور بھی وہ''بقایا'' کے مالک بن جاتے ہیں یا ''بقایا'' میں دوسروں کے ساتھ شریک ہوکر ( مرد کوعورت سے دوگنا کے اصول پر ) حصہ یاتے ہیں' مثلاً

باب بٹی میٹا' دیکھئے آیات مندرجہ تحت جزء(ب)و(ج)و(ر)و(ھ)( پہلی قشم کینی متعین حصہ یانے والوں کوفقہ فرائض کی اصطلاح میں'' ذیوی الفروض'' کہتے ہیں اور دوسری قشم''بقایا'' ۔یا بقایا میں دوسروں

کے ساتھ شامل ہوکر حصہ پانے والوں کواصطلاح میں''عصبات'' کہتے ہیں۔) (۲) کبعض دفعہ ایک وارث کی موجود گی کا دوسرے وارث کے حصہ پر اثر پڑتا ہے' دیکھئے آیات مندرجہ جزء

(ج)و( د ) — اسے اصطلاح میں'' حجاب'' کہتے ہیں اور جمارے زیر بحث مسئلہ کامحوریہی اصول ہے۔

( 2 ) باپ کی موجود گی میں اس کی اولا د کوکو ئی حصنہیں ملے گا' دیکھئے جزء (ج)<sup>(۲)</sup> ( ٨ ) ماں باپ ٔ خاونداور بیوی کو ہر حال میں جائیدا دے حصہ ملے گا' جا ہے میت کی اولا د ہو یا نہ ہو: ﴿ وَ لِإَ بَوَيْهِ

لِكُلِّ وَاحَدٍ مِّنْهُمَا الشُّدُسُ ..... وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ اَزُوَاجُكُمْ..... وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمْ ﴾ (9) ہوقتم کی دراشتیں وصیت اور قرض کے بیرا کرنے کے بعدنقسیم کرنے کا حکم جاری ہوگا۔

(1)  $\frac{1}{2} \sqrt{\frac{1}{m}} \cdot \frac{1}{m} \cdot$ 

بالا نفاق یہی وہ اصول ہیں ( اوریہ بالکل ظاہر آیات ہے شمجھے جاسکتے ہیں ) جن پر ہر مذہب فکر نے فقہ فرائض کی عمارت کھڑی کی ہے۔اگر چہان قواعد کو بنیادی طور پر مان <u>لینے</u> کے باوجودان کےاطلاق اورتعبیرو

توصیح میں اختلاف کی بناپر مسائل میں بھی اختلاف ضرور پیدا ہو گیا ہے۔ ان میں سےخصوصاً نمبر۲ لیعنی''سبب وراثت'' اورنمبر۲ لیعنی'' قاعدہ حجاب''مسکلہ زیر بحث سے خاص طور

پر متعلق ہیں'اس لیے سب سے پہلے ان کو ذرا تفصیل سے بیان کرنا ضروری ہے۔

# حواشي اورحواله جات

(۱) مبنى بر مطالعه مختلف تفاسير قرآن خصوصًا احكام القرآن ابن العربيُّ ١٣٦/١ ببعدُو فتح القدير للشوكانيُّ ٣٩٣/١ ببعد واحكام القرآن للحصاص ٧٠/٢ وتفسير بيان القرآن مولانا تهانويُّ ٩٤/٢ ببعد

و تفسير المراغي ١/٤ ١٩٩١\_ (۲) بلکہ شیعہ کے نزویک صرف مال بھی اپنی اولا و کے لیے حاجب ہوجاتی ہے۔ ویکھئے تفسیر ابوالفتوح رازی ۱۲۶/۳ تحت تفسير ﴿ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخُوَةٌ فَلِا مِّهِ السُّدُسُ ﴾

(m) ال صفى كى حكمت وفل فدير بحث كے ليے و كيكئے: حجة الله البالغه اردو ترجمه ، ج٢، ص٥١٦ تا ٥١٩ ـ





#### اسبابِميراث

﴿ مِمَّا تُوكَ الْوَالِدَانِ ﴾ كهه كرقر آن حكيم نے وراثت كےسب سے بڑے فطرى سبب كو بيان كر ديا ہے۔ بیعنی مال چھوڑ کر مرنے والا جس کا باپ یا ماں ہے وہ سب سے پہلے ورا ثت کا حقدار ہے <sup>(۱)</sup> چاہے وہ مرد

(بیٹا) ہو یاعورت (بیٹی)۔اس کے بعد ﴿وَالْاَقُوَّ بُوْنَ ﴾ کہہ کریہ بھی بتا دیا کہ اگر مرنے والا بےاولا د ہوتو آخر

کسی کا قریبی تو ہوگا' پس اس کے پسماندگان میں ہے جس کے ساتھ اس (میت) کا زیادہ قریبی رشتہ ہووہی وارث ہوگا ۔گویا قرابت کے متعدد دعویداروں میں سے ترجیح کسے دی جائے؟ اس کی بھی نشان دہی فرما دی ہے'

اور اس الْاَقْدَ بُوْنَ سے بیبھی معلوم ہوگیا کہ وراثت صرف''والدین'' کی طرف سے ہی نہیں ملے گی' بلکہ بعض

دوسرے قریب ترین رشتہ داروں ہے بھی ملے گی۔مثلاً اولا داورز وجین سے بھی' حبیبا کہآ گے آرہاہے۔

اولا د کا حق مقدّم تھا اور بظاہران کے ہوتے ہوئے کسی اور کو وراثت میں سے حصہ نہیں ملنا چاہیے — کیکن قر آن حکیم نے حکم دیا کہ ماں' باپ' خاونداور بیوی کو بہر حال اولا دیے ساتھ بھی حصہ دیا جائے گا اور اسی لیے یہ چھ لیعنی ماں باپ بیٹا 'بیٹی' خاونداور بیوی''اصلی وارث'' کہلاتے ہیں۔ یہ سب وراثت لیتے

ہیں اوران سب کی طرف سے ورا ثت ملتی بھی ہے۔

اب مزیدغور کیجئے۔اولا د کی موجود گی میں ماں باپ' خاونداور بیوی سب کا حصہ کم ہوجا تا ہے۔معلوم ہوا کہ بنوۃ (اولا دہونا) سبب میراث کی سب سےقوی جہت ہے۔

پھر دیکھئے۔اولا دیے بالکل ہی نہ ہونے کی صورت میں''بقایا''تمام جھے کا مالک باپ کو شہرایا گیا ہے۔

د نکھئے آیت مندرجہ جزء(ج)<sup>(۲)</sup> — ماں' خاوندیا ہوی کوئہیں' بلکہائہیں ایک مقررہ حصہ ہی ملتا ہے۔اس سے پیۃ چلا کہ پہلی جہت ( فرع یااولا د ) نہ ہونے کی صورت میں قابلِ ترجیح جہت ابوۃ (باپ ہونا ) ہے۔ اب پھرغور کیجئے جب نه اصل موجود ہو'نه فرع (لینی نه اولا د'نه باپ جسے کلاله کہتے ہیں) تو بھائی بہن

(اطراف) کووراثت کاحق دارگھبرایا گیا<sup>(۳)</sup>۔ بیوی اور خاوندکوان کےمقررہ حصوں سے زیادہ پھرجھی نهمیں دیا گیا۔معلوم ہوا کہاسباب وراثت میں''اطراف'' تیسری جہت ہیں جو پہلی دونوں جہات کی عدم موجودگی میں قابل ترجیح ہوں گے۔ پس اسباب میراث دو ہوئے: نکاح اورنسب سے پہلی قتم کے وارث (لیعنی زوجین) تو ہر حالت میں

حصہ پاتے ہیں — اورنسبی ورثاء کی پھرتین قشمیں ہیں: فرع' اصل اورا طراف فرع اوراصل تو بیک وقت وارث ہوں گےاورا بیک قتم کے نہ ہونے کی صورت میں دوسری قتم وارث بنے گی اوران دونوں کی عدم موجود گی

میں تیسری قتم (اطراف )وارث ہوگی۔ 47 حكمت قرآن ا قرآن سے تو اسبابِ میراث یمی معلوم ہوتے ہیں۔احادیث نبوی مُنَا اَیُّیَا مِی ان تمام اقسام کی عدم موجودگی میں )ایک اورسبب میراث کا بھی پتہ چلتا ہے' یعن' و لایۃ العتاقۃ''<sup>(۳)</sup> ( آ قا کا اپنے آ زا دکر دہ غلام کا

وارث بننا جبکهاس آ زادشده غلام کااپنا کوئی قریبی رشته دارموجود نه هو ) اوریهی تین اسباب میراث بالا تفاق تمام مسلمانوں میں (۵)مسلّم ہیں' یعنی نکاح' ولاءاورنسب ——اورغور سیجئے تو دراصل سبب میراث دوہی بنتے ہیں

لینی نسب اورسبب' کیونکه نکاح و ولاء ہر دومؤ خرالذ کر میں آ جاتے ہیں ۔

اسبابِ وراثت کے بیان کے بعداب ان اسباب کا بیان کرنا بھی ضروری ہے جن کی وجہ ہے اسلام میں کوئی شخص وراثت پانے ہے محروم کردیا جاتا ہے ٰلہذاا گلے باب میں اس سے بحث ہوگی۔

#### حواشي اورحواله جات

(۱) تفسیراحمدی از نلاجیون صفحه ۱۵ ا (پیملاجیون اورنگ زیب عالمگیر کے استاد تھے)۔ (٢) مقاله بذا صفحهه\_

(٣) ايضاً 'صفحه ٢٥م جزء (ه) \_

(٣) مطابق حديث ((الولاء لحمة كلحمة النسب)) ـ بلوغ المرام ُ صفحه ١٩٧٤ بحواله ابن حبان وحاكم ـ

(۵) خوارج کی فقہ بھی قریباً اہل انسنّت کے مطابق ہے۔اسی لیے بعض دفعہ انہیں اہل انسنّت کا یانچواں مذہب بھی کہتے

جائیداد کوخیرات کردینے کا حکم دیتے ہیں (Muslim Institutions, p. 141) اسی طرح شیعہ نی میں ولایة العتاقہ کی شرائط میں بھی باہم قدرے اختلاف ہے (تفصیل کے لیے دیکھئے جامع الاحکام'۵۲/۱۵) پیسید امیرعلی

ہیں۔(چارمشہور مذہب احناف شوافع' موالک اور حنابلہ کے ہیں )۔البتۃ وہ ولایۃ العتاقہ کے قائل نہیں ہیں اورالیمی

صاحب کی انگریزی کتاب کا ترجمہ ہے۔اصل مولف مرحوم معتزلی تھے (اور دیباچہ میں اس بات کا خودانہوں نے اعلان کیا ہے )اس لیے بعض مسائل میں ان کی آراء قابل مطالعہ ہیں۔



#### بأبسوم

### حجاب اورمنع کے قواعداوران میں فرق

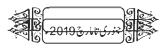
کسی شخص کے وراثت سے بالکل ہی محروم رہنے یااس کے حصے میں کمی آ جانے کے دوباعث ہوسکتے ہیں: منع یا حجاب۔ بید دونوں لفظ لغةً متحدالمعنی ہیں یعنی دونوں کےمعنی روک دینے کے ہیں' کیکن اصطلاحاً ان میں بڑا

فرق ہےاوراس فرق کوذہن نشین کر لینانہایت ضروری ہے۔(۱)

اصطلاح میں''منع'' اے کہتے ہیں کہ کسی شخص میں''اسبابِ منع ارث'' میں ہے کوئی سبب پایا جائے۔ ایسے شخص کو وراثت ہے مطلقاً کیچھنہیں ماتا اورائے''ممنوع الارث'' کہتے ہیں— اسبابِ منع ارث حسبِ

> زیل ہیں۔<sup>(۲)</sup> حكمت قرآن ا





اختلاف ِ دینین : لینی مسلمان کافر کااور کافرمسلمان کاوارث نہیں ہوسکتا۔ بوجہ حدیث ((لَا يَرِثُ الْمُهُسُلِمُ الگافِرَ وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ)) <sup>(٣)</sup>-ا يك مٰه ہب كاغيرمسلم دوسرے مٰه ہب كےغيرمسلم كا وارث ہوسكتا ہے اور تمام مسلمان ایک دوسرے کے وارث ہو سکتے ہیں' گومخنلف فرقوں سے ہوں' لیکن تقسیم وراثت میں شخص متو فی کے مسلک کی رعایت کی جائے گی۔<sup>(۴)</sup>

قُتَل : لعنى قاتل الين مقتول كا وارث نهيس بن سكتا 'اس كى بنيا دبھى حديث ہے: ((كَيْسَ لِلْقَاتِلِ مِنَ الْمِيْرَاثِ شَيْعٌ))(<sup>۵)</sup>اس مي<sup>ن ق</sup>تل کی نوعيت وغيره کے متعلق جز کی اختلا ف موجود ہے۔<sup>(۲)</sup> الرق: لَعَىٰ غَلام ہونا بموجب حديث((مَنْ بَاعَ عَبْدًا لَهُ مالٌ فَمَالُهُ لِلْبَائِعِ اِلَّا أَنْ يَشْتَرِ طَ

الْمُعْبِيَّاعُ )) ( <sup>2 )</sup> كيونكه غلام كووارث بنا نا دراصل اس كے ما لك كووارث بنا نا ہے \_ اختلاف دارین یا حرابہ: یعنی دارالاسلام کا رہنے والا دارالحرب کے رہنے والےمسلمان کا نہ مورث بن

پہلے تین اسباب مسلمانوں کے تمام فرقوں کے نز دیک متفق علیہ ہیں ۔صرف چوتھی وجہ میں اختلاف ہے۔ (^ ) خیال رہے کہمنوع الارث کا وجود بھی قوا نین وراثت کے لحاظ سے کالمعد ومسمجھا جا تا ہے۔اس کی وجہ

ہے کسی دوسرے کے جھے پر کوئی اثر نہیں پڑسکتا۔مثلاً اگر کسی آ دمی کا ایک ہی بیٹا ہواور وہ کا فرہو ( ماں باپ کے نومسلم ہونے کی صورت میں' مثلاً ) یا اپنے باپ کوقتل کر دیتو اس آ دمی کی بیوی (اس کا فریا قاتل کی ماں ) کو ا پنے خاوند کی جائیداد سے 🖶 ہی ملے گا اور اس بیٹے کی وجہ سے 🤸 نہیں ہو جائے گا ۔اسی طرح اگر کوئی شخص مرنے کے بعدایک غیرمسلم بیٹااورایک مسلم پوتا حجھوڑ جائے تو بیٹاممنوع الارث ہوگا اوراپنے باپ کے ہوتے

ہوئے بھی پوتاکل جائیدا د کا مالک ہوگا <sup>(9)</sup>۔

حیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے لغت میں حجاب اور حجب کے معنی بھی رو کنے یا ڈھانپ لینے کے ہیں۔اسی

لیے پر دہ کوبھی حجاب کہتے ہیں اور چوکی دار (گیٹ کیپر ) کوبھی حاجب کہتے ہیں ۔ خانہ کعبہ کی سدانت (متو تی یا پروہت ہونا ) کو — جو بنی قصی کے ہاتھ میں تھی' بھی اسی لیے تجابہ کہتے تھے' کیونکہ اس کی حفاظت اور تنجیاں ان کے ہاتھوں میں تھیں لیکن اصطلاح شرعی میں ایک وارث کے دوسرے وارث کی موجودگی کی وجہ ہے اپنے جھے سے بالکل محروم ہوجانے یا اس کے حصہ میں کمی واقع ہونے کو تجاب یا تجاب بانتخص کہتے ہیں <sup>(۱۰)</sup>اور جس شخص

کے جھے پراثر پڑر ہاہوا سے'' مجوب الارث'' کہتے ہیں۔ آیات واحادیث میںغور وفکراورقر آن کےاحکام وراثت کے تتبع واستقراء سے فقہاء نے حجاب بالشخص کو

دوقاعدوں پرمبنی قرار دیاہے۔<sup>(۱۱)</sup>

(۱) تقدیم یا ''اولویت'': — لینی بعض وارثوں کو دوسروں پر مقدم سمجھنا۔ یہ قاعدہ قرآن حکیم کی آیت 



﴿ وَٱولُوالْاَرْحَامِ بَعْضُهُمْ ٱوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾ (١١) ـــاورآيات ميراث كـ مُثلف احكام سے متنبط ہوتا ہے (<sup>۱۳)</sup>۔ اور ویسے عقلاً بھی یہ بات بدیہی ہی ہے کہ آخرسب وارث یکسال نہیں قرار دیے

جا سکتے ۔ پھر یہ تقدیم علی التر تیب تین لحاظ سے کی جاتی ہے: (الف) تقديم بالجهة : يعنى فرع (اولا د) كواصل (باپ دادا) پراوراصل كواطراف (بھائى بہن) پرمقدم

(ب) تقدیم بالقرب : لینی جب وارث جہت کے لحاظ سے برابر ہوں تو پھران میں ہے جس شخص اور میت کے درمیان کم واسطے ہوں گے اسے ان اشخاص پر مقدم کیا جائے گا جن کے اور میت کے درمیان مقابلتًا

زیادہ واسطے ہوں گے <sup>(۱۵)</sup>۔ اس قاعدے کو مختصراً ''الاقرب فالا قرب'' کے الفاظ میں بیان کیا جاتا ہے۔اسی قاعدے کی رو سے بھائی کو بھیتے پر اور بیٹے کو پوتے پر مقدم کیا جاتا ہے اور یہی قاعدہ جاری

ساری بحث کا مرکز ہے۔ (ج) تقديم بالقوة : جب وارث جهت مين بھي برابر ہوں اور قرابت ميں بھي کيساں تو قوي قرابت والے کو

مقابلتًا کمزور قرابت والے پرتر جیح دی جائے گی۔مثلاً اخ شقیق (حقیقی بھائی) کواخ علّاتی ( صرف باپ

کی طرف سے بھائی ) پر مقدم کیا جائے گا۔

(۲) حجاب بانشخص کا دوسرا قاعدہ'' اد لاء'' ہےاور وہ پیہ ہے کہ جن دوآ دمیوں کا باہمی رشتہ براہ راست نہیں بلکہ

کسی اور درمیانی واسطے کے ذریعے سے ہے تو بیدونوں خض اس درمیانی واسطے کی موجود گی ( زندگی ) میں ا یک دوسرے کے وارث نہیں بن سکتے ۔اس قاعدہ کی اصل تو سورۃ النساء کی آیت ااہے ۔ یعنی باپ کی موجودگی میں اس کی اولا دمجوب ہوجاتی ہے <sup>(۱۷)</sup>۔البتہ فقہ *فرائض کی تم*ام کتابوں میں اس قاعدے کا ایک

اشٹنا تشکیم کیا جا تا ہےاور وہ یہ ہے کہا خیافی بھائی یا بہن ( صرف ماں کی طرف سے بھائی بہن )اپنی ماں کی موجودگی میں بھی حصہ یا ئیں گے (جس صورت میں وہ وارث بن سکتے ہوں تو ) حالانکہ ان کا تعلق

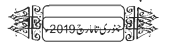
میت سے اسی ماں کے واسطہ سے ہے۔اوروجہاس اشٹناء کی میہ بیان کی جاتی ہے کہ باپ تو اپنی اولا د کو مجوب کرے تمام حصہ خودیا تا ہے اور اس سے اس کی اولا د کوکوئی نقصان نہیں پہنچتا' کیونکہ اس کے مرنے

پر بیسب جائیدادانهی کو ملے گی'لیکن مال چونکه کسی صورت میں بھی بقایاتمام جائیداد کی ما لک نہیں بنتی بلکہ اس کا حصہ 🕂 یا 🖶 ہی رہتا ہے ٔلہذا خیافی بھا ئیوں کا حصہ بھی نکالا جائے گا<sup>(۱۷)</sup>۔اس استدلال کی قوت و ضعف ہے قطع نظر( کیونکہ بیموضوع بحث ہے خارج ہے ) صرف بیاستثناء یا درکھنا جا ہے' کیونکہ آ گے

چل کراس کا ذکر آئے گا۔

# حجاب كى اقسام

حكمت قرآن ع



(۱) حجاب نقصان: جبکه حصه میں صرف کمی واقع ہورہی ہو۔اس قتم کا حجاب ہرفتم کے وارثوں پراثر انداز ہوسکتا

ہےاوراس کی حیومختلف صورتیں ہوسکتی ہیں۔ (۱) سمجھی ایک مقررہ جھے کے بجائے دوسرامقررہ حصہ ملتا ہے' مثلاً اولا دکی موجود گی میں خاوند کا <del>ہا ہے ہا'</del> '

بیوی کا سم سے لم اور ماں کا سم سے ہا ہوجاتا ہے۔

(۲) بھی بطور ذی فرض (مقررہ) حصہ پانے کی بجائے دوسروں کے ساتھ عصبہ ہوجاتا ہے۔مثلاً بیٹی بیٹوں

( m ) تبھی عصبہ (بقایا کا مالک یا بقایا میں شریک ہونے ) کی بجائے بطور ذی فرض کے حصہ ملتا ہے۔حالا نکہ حصہ اس طرح پہلے کی نسبت کم ہوجا تا ہے' مثلاً اولا دِنرینہ کی موجود گی میں میت کا باپ۔

(۴) کبھی حصہ منفر د ہونے کی بجائے دوسروں کے ساتھ مشترک ہونے کے باعث کمی ہوجاتی ہے ٔ مثلاً دو ہے

زیادہ بیٹیوں یاایک سے زیادہ بیویوں کی صورت میں۔

(۵) یہی صورت عصبات میں بھی ہو یکتی ہے مثلاً متعدد بیٹے ہوں تو۔

(۱) کبھی ذوی الفروض کے خصص کا مجموعہ ا کائی ہے بڑھ جاتا ہے جسے اصطلاح میں''عول'' کہتے ہیں اور پھر ا یک تناسب سے سب کا حصہ گھٹا یا جا تا ہے یاکسی خاص وارث کا'مثلاً مسکد منبر بیدمیں ۔ <sup>(۱۹)</sup>

کتب فقہ فرائض میں حجاب نقصان کی پوری تفصیلات دی ہوئی ہوتی ہیں <sup>(۲۰)</sup>جن میں اس طرح کے حجاب

کی تما ممکن صورتوں کا استقصاء کیا گیا ہے' لیکن یہ بھی ہمارے مسکے سے زیادہ متعلق نہیں ہے' لہذا ان سب کا بیان

(۲) حجاب حرمان: جس صورت میں ایک وارث اپنے جھے سے بوجہ کسی دوسرے وارث کی موجود گی کے

بالكل ہىمحروم ہور ہا ہو ——اور دراصل صحیح اصطلاح میں ایسے ہی شخص کو'' مجموب الا رث'' كہتے ہیں۔اس تشم کے حجاب کی اصل تو وہی دو قاعد ہے ہیں جواو پر بیان ہو چکے ہیں (۲۱) یعنی قاعدہ'' ادلاء'' اور تقدیم بالقر ب — کیکن فقہاء کے نقطہ نظر کو واضح کرنے کے لیے اس کی مزیدتو ضیح بھی مناسب معلوم ہوتی ہے۔ نیز اس وجہ سے

بھی کہ ہماراموضوع بحث بھی یہی ہے۔

پہلے بیان ہو چکا ہے کہ چھوارث ایسے ہیں جوشیعہ ٹن کسی کے نز دیک بھی کسی صورت میں بھی''مجوب الارث'' یعنی بالکلمحرومنہیں ہو سکتے (۲۲) ۔ ماں' باپ' بیٹا' بیٹی' خاونداور زوجہ — کیونکہ ان کاتعلق میت سے

براہِ راست ہوتا ہےاور باقی تمامقتم کے وارث انہی اصلی وارثوں میں سے کسی نہ کسی کے ذریعے اور واسطے سے رشتہ رکھتے ہیں۔اس واسطہ کی موجودگی ( زندگی ) میں تو وہ ویسے وارث نہیں بن سکتے 'مثلاً باپ کی موجودگی میں باپ کا باپ ( دادا ) اور بیٹے کی موجود گی میں اس بیٹے کا بیٹا ( پوتا ) حصہ نہیں یا سکتے <sup>(۲۳)</sup>۔ اور اگر وہ درمیانی

واسطه زنده موجود نه هوتواس کی دوصور میں ہوسکتی ہیں: 20193-14-6-1-2 حکمت قرآن گا



(۱) یا تو بالواسطه رشتے رکھنے والے تمام وارث برابر کے درجے کے ہوں گے بیخی میت اور ان تمام وارثوں کے درمیان یکساں واسطے ہوں گے (اورا سے اصطلاح میں''استواء قرابات'' کہتے ہیں) تو اس صورت

میں سب وارث جائیداد میں حسبِ قواعد شرعی حصہ دار ہوں گے' مثلاً صلبی اولا د کی عدم موجود گی میں اولا د کی اولا دکواولا د کی طرح ور نثہ ملے گا<sup>(۲۳)</sup> لیعنی وہ اولا د کی قائم مقامتمجھی جائے گی ۔ <sup>(۲۵)</sup>

(۲) یابالواسطه رشته رکھنے والوں میں در جوں کا تفاوت ہو گا۔ یعنی بعض کم واسطوں سے میت سے تعلق رکھتے

ہوں گےاوربعض زیادہ واسطوں ہے۔اس صورت میں پہلی قشم کو ( جسےاصطلاح میں اقر ب کہتے ہیں ) دوسری قشم (ابعد ) پرمقدم کیا جائے گا۔ <sup>(۲۷)</sup>

گزشتہ دوابواب میں وراثت پانے یاوراثت ہےمحروم ہونے کے جواصول بیان ہوئے ہیں'ان کی بناپر

فقہاء وائمہ نے سہولت فہم کی خاطر استحقاقِ وراثت کی ترتیب کے لحاظ سے ورثاء کومختلف گروہوں' طبقوں یا درجوں میں تقسیم کیا ہے۔اگر چہاس تقسیم طبقات میں باہم کچھا ختلاف ہے کیکن جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے ٔ جز وی اختلاف کے باوجود فقہ حنفی اور فقہ جعفری ( اثناعشریہ ) کو باقی تمام مکاتب فقہ کا نمائندہ قرار دیا جا سکتا

ہے۔لہٰداا گلے باب میں مخضراً ہر دوفریق کی تقسیم طبقات ور ٹاء بیان کی جاتی ہے تا کہاصل مسکلہ پر ہر دوفریق کی رائے اورمسلک با آسانی معلوم ہوسکے۔

یہ خیال رہے کہ بالا تفاق سب کے نز دیک پہلے تر کہ میں سے حقوق شرعی مثلاً ز کو ۃ وغیرہ اگر کوئی ہوں' میت کی جمہیز وتکفین کےمصارف' قرضے اور وصیتیں پوری کی جائیں گی۔اس کے بعد بقیہ جائیدادعلی ترتیب استحقاق وارثوں میں تقسیم کی جائے گی۔

حواشي اورحواله جات

(۱) احکام المواریث 'ص ۱۶۲ وفتاوی المیراث 'ص ۲۰ **نیزاس پر بحث کے لیے وکی**ئے: حجۃ اللہ البالغہ اردور جمهٔ ۱/۱۲۵\_ (٢) كتاب الفرائض من شرائع الاسلام ص ٤ \_ يه شيعه فقه فرائض كي متنداور مشهور كتاب ہے نيز و كھتے سراجي

ص٤ والمواريث الاسلاميه ص ٩ ١-

(٣) بلوغ المرام ص ١٩٥ (متفق عليه)

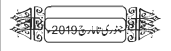
(۴) حامع الاحکام' ج۱' ص ۷۸ نیزامیرعلی کامخدُن لاء(انگریزی)صفحه ۱۰

(۵) بلوغ المرام' ص ۱۹۷ بحواله نسائي و دارقطني — نيز بيتكم عقلاً جس سياست پر مبني ہے وہ مخفی نہيں' يهي وجہ

ہے کہ موجودہ زمانے کے اکثر قانون بھی قاتل کوممنوع الارث تشہراتے ہیں' مثلاً فرانسیبی قانون (تفصیل کے لیه و کی المقارنات الشریعیة ج ٤ ، ص ٣١) يه كتاب فقه مالكي اور فرانسيسي قانون كے تقابل برلكسي كئي ہے اور

> (٢) جامع الاحكام' ج١' ص ٧٩\_ 52 حكمت قرآن الم

نہایت معلومات افزا کتاب ہے۔



(2) كتاب الام للشافعي، ج٤، ص ٣\_ (۸) اس کے متعلق سیدامیرعلی صاحب نے بہت عمدہ اور دلچیپ بحث کی ہے' تفصیل کے لیے د مکھئے جامع الاحکام'

ج۱٬۰ ص ۱۰۲\_

(٩) احكام المواريث ص ١٥٢ و جامع الاحكام ج١ ص ٧٦\_

(١٠) شريفيه 'ص ٤٣ كتاب الفرائض من شرائع الاسلام' ص ٩ \_ (۱۱) المواريث الاسلاميه ص ٣٦\_

(۱۲) الانفال : ۷٥ و الاحزاب:٦\_

(۱۳) د یکھنے مقالہ بٰذ اکاصفحیم ۴۵ میں مندرجہ تحت جزء (ج) و (د) و (ھـ)۔

(۱۴) د میکھئے مقالہ ہٰذا'ص ۲۷۔

(١٥) احكام القرآن ابن العربي، ج١، ص ٤٠ و فروع الكافي، ص ٤٣ (بيكتاب شيعه كي كُتب احاديث مين نہایت معتبر بلکہان کی صحاح اربعہ میں سے ہے ) بلکہ تمام کتب فرائض میں یہ چیز بیان ہوئی ہے۔

(۱۶) مقالہ ہٰذاصفحہ ۴۲٬۴۵۵ بلکہ شیعہ کے ہاں تو میت کی صرف ماں کی موجودگی میں بھی اس کے بھائی بہن محروم رہیں گے۔ دیکھئے تفسیر ابوالفتو – رازی ج۳' ص ۲۶۔ بیربزرگ چھٹی صدی ہجری کے مشہور شیعہ محدّث اور مفسّر

تھے۔تفییر فارسی میں ہےاس لیےعنوان اس طرح چھیا ہے جوعر بی میں کل نظر ہے۔ (١٤) شريفيه 'ص٤٤ (حاشيه) المواريث الاسلاميه 'ص٣٦ (حاشيه) نيز جامع الاحكام 'ج١ 'ص١٨-

(١٨) كتاب الفرائض من شرائع الاسلام' ص٨\_ ١٠ والمواريث الاسلاميه ص٣٦\_٣٦\_

(19) میہ مسئلہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی ذہنی وعلمی کرامات میں سے ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھتے المواریث الاسلاميه'ص ٧٨\_

(٢٠) مثال كيطور يرد كيف احكام المواريث ص ١٤٩ ـ ١٥٠ ـ (۲۱) فتاویٰ المیراث' ص ۲۳\_۲۶ (جوفاری زبان میں شیعه ٹمنی ہر دو کی فقه فرائض میں بہت عمدہ اور قابل مطالعہ

ہے۔) کتاب الفرائض من شرائع الاسلام' ص ١٠ ' سراجي' ص١٦ ٧ ( بيخفي قانون وراثت كيمشهور بلكه ورى كتاب م )\_ شريفيه 'ص ٤٤-٤٤ والمواريث الاسلاميه 'ص ٣٦\_

(۲۲) مقاله لذا " ۳۲٬۳۵ نيزالدر المختار ج۲ "ص٥٦ و سراجي ص١٧ " عالمگيري اردو "ج٠١ "ص٤٢٩ امیرعلی کامحڈن لاء(انگریزی)'ص•ا۔

(۲۳) مقاله بذائص ۲۳

. ( ۲۴ ) شیعه حضرات اولا د کی اولا د میں بیٹوں اور بیٹیوں سب کی اولا دکو لیتے ہیں'لیکن اہل السنّت صرف میٹوں کی اولا د

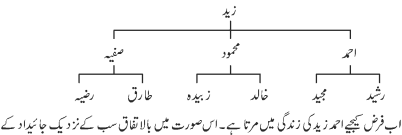
کو۔ کیونکہ بیٹیوں کی اولا دحقیقتا میت کی نہیں بلکہ کسی اور (بیٹی کے خاوند) کی اولا دہوتی ہے والاصل حقیقة بالنسبة الى المجاز\_

(۲۵) اس کی مفصل بحث تو مقالہ کے آخری جھے میں آئے گی۔سردست اتنا بتا دینا ضروری ہے کہ بطور اصول کُلّی کے اصول نیابت یا قائم مقامی کا کوئی مذہب فکر (فقہ ) بھی قائل نہیں ہے۔ جب تک ایک درجہ کا کوئی بھی وارث



نواسے نواسیاں ہیں جن کے باپ یا ماں اس (اپنے باپ) کی زندگی میں مرچکے ہیں تو اس صورت میں ان پوتوں یا نواسوں کوکسی کے ہاں بھی اپنے مردہ باپ یا ماں کا قائم مقام تصور نہیں کیا جاتا۔البتہ جب سلبی اولا دمیں سے کوئی بھی زندہ نہ ہوتو اس صورت میں اہل السنّت کے نزدیک صرف پوتوں اور پوتیوں کو اور امامیہ کے نزد یک نواسوں اور نواسیوں کوبھی قائم مقام اولا دسمجھا جائے گا۔

پھر قائم مقامی کی تعبیر میں ہڑا اختلاف ہے۔ اہل السنّت کے نز دیک قائم مقامی کا مطلب یہ ہے کہ قائم مقامی کا مطلب یہ ہے کہ قائم مقام کو اصل مورث کی طرح قرار دیا جائے' مثلاً باپ کی عدم موجودگی میں دادا باپ متصور ہوگا' ماں کی عدم موجودگی میں نانی کو ماں سمجھا جائے گا۔ اور اسی طرح اولا دکی عدم موجودگی میں نویتے پوتیوں کو اولا دسمجھ کر جائیداد علی الرؤس (Per Capita) تقسیم ہوگی — لیکن امامیہ کے نز دیک اولا دکی عدم موجودگی میں اولا دکی اولا د اپنے باپ یا ماں کی نمائندہ مجھی جائے گی اور جائیدادان میں علی النب (Per Stirpes) تقسیم ہوگی۔ اس تمام اختلاف کی تشریح نیز اولا دالا ولا دکی ورا ثبت پر شیعہ ٹی موقف کی توضیح حسب ذیل مثال سے ہوگی۔ متمام اختلاف کی تشریح نیز اولا دالا ولا دکی ورا ثبت پر شیعہ ٹی موقف کی توضیح حسب ذیل مثال سے ہوگی۔



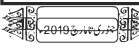
وارث صرف محمود اورصفیہ ہوں گے اور اگر احمد محمود اورصفیہ تینوں زید کی زندگی میں مرجا کمیں تو اس صورت میں اہل استت کے نزد کی صرف احمد اور محمود کی اولا دکوزید کے بیٹے بیٹیاں سمجھ لیاجائے گا اور اس طرح جائید ادسات حصوں میں تقسیم ہوگی ہرلڑ کا لیے اور لڑکی زبیدہ لیے لیگی سے کیکن اسی دوسری صورت میں فقہ جعفری کی روسے پہلے احمد محمود اورصفیہ کے حصے نکا لے جائیں گے جوعلی التر تیب لیے ہوں گے بھر ہرایک کا حصہ اس کی اولا دمیں (مرد کوعورت سے دگنا کے اصول پر) تقسیم کیا جائے گا۔ شیعہ نقط نظر کے لیے محتار المسائل صفحہ ۱۵ تا ۱۵ سے مواد لیا گیا ہے۔ یہ ایران کے مین مشہور شیعہ ندہی پیشواؤں لیعنی آیت اللہ کا شانی اور آتا کے صفحہ ۱۵ تا ۱۵ سے مواد لیا گیا ہے۔ یہ ایران کے مین مشہور شیعہ ندہی پیشواؤں لیعنی آیت اللہ کا شانی اور آتا ہے۔

مجمم المله اورآ قائے ناصر المله کے فتاوئی اور تحریروں کا ترجمہ ہے اور فقہ شیعہ کی متند کتاب ہے۔ (۲۲) احکام القرآن ابن العربی ج۱ ص ۱٤٠ و فروع الکافی ص ٤٣ نيز جامع الاحکام ج١ ص ٤٠ و فتاوی عالم گيری (اردو) ج٠١ ص ٢٠٠٠ و فتاوی عالم گيری (اردو) ج٠١ ص ٢٢٠م۔

قرآن حکیم کی مقدس آیات اوراحادیث نبوی آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت و تبلیغ کے لیے شائع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔للہذا جن صفحات پر بیآیات درج ہیں ان کو سیح اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی سے محفوظ رکھیں۔







### اسلامي ضابطة ميراث واستحقاق ميراث 😁

پروفیسر حافظ قاسم رضوان 🖈

#### كَلَالَه

سورة النساء کي آيت ١٢ کے آخر ميں ارشادِ باري تعالى ہے:

﴿ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُّوْرَثُ كَلْلَةً أَوِ امْرَاةٌ وَّلَهُ اَخٌ اَوْ انْحُتٌ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا الشَّدُسُ \*

فَإِنْ كَانُوْٓ ا أَكُثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَآءٌ فِي الثُّلُثِۗ ﴾

''اورا گرمورث(جس کی میراث حاصل کی جاتی ہے ) مردیاعورت کلالہ ہؤاوراس کا ایک بھائی یا ایک جہن ہو

توان دونوں میں سے ہرایک کا چھٹا حصہ ہے'اورا گراس سے زیادہ ہوں توایک تہائی میں بیسب شریک ہیں۔''

کلالہ کی مشہور تعریف یہی ہے کہ جس مرنے والے کے اصول اور فروع نہ ہوں۔صاحبِ''روح المعانی''

ککھتے ہیں کہ کلالہاصل میں مصدر ہے جو کلال کے معنی میں ہے اور کلال کے معنی ہیں تھک جانا جوضعف پر دلالت کرتا ہے۔ باپ بیٹے کی قرابت کے علاوہ دوسری قرابت کو کلالہ کہا گیا ہے' اس لیے کہ وہ قرابت باپ بیٹے ک

سرتا ہے۔ باپ بینے کی فراہت کے علاوہ دوسری فراہت تو قلالہ کہا گیا ہے ان سے لہوہ فراہت باپ بینے کی قرابت کی نسبت سے کمزور ہے۔ پھر کلالہ کا اطلاق اس مرنے والے پر بھی کیا گیا جس نے نہ اولا دچھوڑی ہے

جس کا مرنے والے سے رشتہ قوی نہ ہو۔ پھراس مالِ موروث پر بھی اس کا اطلاق ہونے لگا جوالی میت نے جھوڑ اہوجس کا کوئی والی یاوالد نہ ہو۔ راجح قول کی بناپر کلالہ ہونے کے لیے بیضروری نہیں کہ میت کی ماں اس کی

و فات کے وقت زندہ نہ ہو۔اگر ماں زندہ ہوتو بھی میت کلا لہ ہی کہلائے گی۔ ب

اب اگر کوئی ایسامرد یاعورت وفات پا جائے 'جس کا نہ باپ ہو نہ دادا'اور نہ ہی اولا د ہو'اوراس نے ایک بھائی یا بہن ( ماں شریک ) چھوڑ ہے ہوں' توان میں سے اگر بھائی ہے تواسے چھٹا حصہ ملے گا'اور نہیں ہے تو بہن کو چھٹا حصہ ملے گا'اوراگرایک سے زیادہ مثلاً ایک بھائی ایک بہن ہوں' یا دو بھائی' یا دو بہنیں ہوں' تو بیسب مرنے

والے کے گل مال کے ایک تہائی جھے میں شریک ہوں گے اور اس میں مذکر کومؤنث سے دوہرا حصہ نہیں ملے گا۔

واضح رہے کہاس آیت میں اخیافی ( ماں شریک ) بہن بھائی کا حصہ بتلایا گیا ہے۔اگر چیقر آن پاک کی اس آیت میں پیقید مٰدکورنہیں' لیکن پیقید بالاجماع معتبر ہے۔علامہ قرطبی' صاحب روح المعانی' ابوبکر جَصَاص

🖈 ریٹائر ڈ صدرشعبہاسلامیات ومطالعہ پاکستان گورنمنٹ کالج آ ف کامرس ٔ علامہا قبال ٹاؤن ُلا ہور







اور دیگر حضرات نے حضرت سعد بن ابی وقاص جاہیئیا ہے اس آیت کی قراءت اس طرح سے قتل کی ہے: و کَلَهُ اَ خُ کی ایک واضح دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سورۃ النساء کے اختیام پر بھی کلالہ کی میراث کا ذکر کیا ہے' وہاں بتایا ہے کہا گرا یک بہن ہوتو اس کوآ دھا حصہ ملے گا'ا گرا یک بھائی ہوتو اپنی بہن کے پورے مال کا وارث بنے گا اور اگر دو بہنیں ہوں تو دو تہائی مال حاصل کریں گے۔اگر متعدد بہن بھائی بہن ہوں تو مذکر کومؤنث سے دو ہرا حصہ دیا جائے گا۔سورت کے اختتام پر اس ارشادِ خداوندی میں عینی (حقیقی بہن بھائی)اور علاقی (باپشریک بہن بھائی ) کا ذکر ہے۔اب اگریہاں اس آیت میں عینی اور علاقی بہن بھائی کوشامل کرلیا جائے' تو احکامِ الٰہی میں تعارض لازم آئے گا'جو کہ محال ہے۔(۱) کلالۂ اکلیل سے مشتق ہے' اور اکلیل اس تاج وغیرہ کو کہتے ہیں جوسر کو ہر طرف سے گھیر لے۔ یہاں مراد ہے کہ اس کے وارث ارد گرد کے حاشیہ کے لوگ ہیں اور اس کی اصل اور فرع لیعنی جڑیا شاخ نہیں۔حضرت ابو بمرصدیق ڈاٹٹؤ سے کلالہ کامعنی بو چھا گیا تو آپ نے فرمایا کہ میں اپنی رائے سے جواب دیتا ہوں'ا گرٹھیک ہے تو الله تعالیٰ کی طرف سے ہے اورا گر غلط ہے تو میری اور شیطان کی طرف سے ہے ٔ اللہ اور اس کا رسول شَکَ فَیْکِمَ اس

سے بری الذمتہ ہیں' کلالہ وہ ہے کہ جس کا نہ لڑکا ہو' نہ باپ ہو۔حضرت عمر فاروق والنوٰ جب خلیفہ ہے تو آپ ٹے نے بھی اس تعریف سے موافقت کی اور فر مایا کہ مجھے ( حضرت ) ابوبکڑئی رائے سے اختلاف کرتے ہوئے شرم آتی ہے۔حضرت علی' ابن عباس' ابن مسعود' زید بن ثابت بی پیٹی اور امام شعبی' نخعی' حسن' قیاد ہ' جاہر بن زید ہیں پیمی

یمی فر ماتے ہیں ۔اہل مدینۂ اہل کوفیہ اوراہل بصر ہ کا بھی یہی قول ہے ٔ ساتھ ہی فقہاء' حیار وں ائمَہ اور جمہورسلف و خلف کا یہی فر مان ہے'اس لیےاس پراجماع نقل کیا گیا ہے۔ اب اگر کلالہ اخیافی بہن بھائی ہوتوان میں سے ہرایک کے لیے چھٹا حصہ ہے'اگرزیادہ ہوں توایک ثُلث

(ایک تہائی) میں سب شریک ہیں۔اخیافی بہن بھائی باقی وارثوں سے کی وجہ سے مختلف ہیں۔ایک تو یہ کہان کے مرد وعورت لینی بہن بھائی میراث میں برابر کے شریک ہیں' دوسرے بیاکہ بید(اخیافی بہن بھائی)اسی وقت وارث ہوتے ہیں جبکہ میت کلالہ ہو۔ پس باپ دادا کی' بیٹے کی اور بیٹے کے بیٹے کی موجودگی میں یہ وارث نہیں

ہوتے ۔ تیسر بے بیر کہ انہیں ثلث سے زیادہ حصہ نہیں ملتا' گویہ تعداد میں کتنے ہی ہوں' مرد ہوں یاعورت ۔ حضرت عمر ڈاپنیٔ کا بیے فیصلہ ہے کہا خیافی بہن بھائی کا مالِ ورا ثت آ پس میں اس طرح تقسیم ہوگا کہ مرد کے لیے دو حصے اورعورت کے لیے ایک حصہ۔امام زہریؓ فر ماتے ہیں کہ حضرت عمر دلائٹیا' مصورسَاً نائیاً سے سنے بغیراییا فیصلہ

نہیں کر سکتے۔ آیت میں اتنا تو واضح ہے کہ اگر اس سے زیادہ ہوں تو ایک ثلث میں سب شریک ہیں۔البتہ اس

صورت میں علماء کا اختلاف ہے کہ اگر ایسی میت کے وارثوں میں خاوند ہواور ماں یا دادی ہو' اور دوا خیافی بھائی ہوں اور ایک یا ایک سے زیادہ علاقی بھائی ہو' تو ایسی صورت میں جمہور کا قول ہے کہ خاوند کوآ دھا حصہ ملے گا اور 2019& N+U ... 56



ماں یا دادی کو چھٹا حصہ ملے گا' اورا خیافی بھائی کوتہائی ملے گا' جس میں عینی ( سگے ) بھائی بھی شامل ہوں گے۔ حضرت عمر فاروق چاہیئئے کے زمانہ میں ایسی ہی ایک صورت پیش آئی' تو آ پٹے نے خاوند کو آ دھا حصہ دلوایا اور ثلث اخیافی بھائیوں کو دلوایا۔اس پر عینی ( کے ) بھائیوں نے بھی اپنے آپ کو پیش کیا تو آپ نے فر مایا کہتم بھی انہی ( اخیافی ) کےساتھ شریک ہو۔حضرت عثمان ڈاٹٹیؤ نے بھی اسی طرح سے شریک کیا۔ایک روایت الیم ہی حضرت عبداللّٰہ بن مسعود ڈاٹنۂ اور حضرت زید بن ثابت ڈاٹنۂ سے مروی ہے۔ حضرت سعید بن مسیّب' قاضی شریح' مسروق' طاوَس' محمد بن سیرین' ابراہیم کخعن' عمر بن عبدالعزیز' ثوری اورشریک بیپین کا بھی یہی قول ہے۔امام ما لک' شافعی اوراسحاق بن راہویہ ہیاییے کا رجحان بھی اسی طرف ہے ۔البتہ حضرت علی ہلیٹیؤ اس میں شرکت کے قائل تھے' آپ اولا دِاُم کواس حالت میں ثلث دلواتے تھے اورایک ماں باپ کی اولا دکو کچھنہیں دلواتے تھے'اس لیے کہ بیعصبہ ہیںاورعصبہاس وقت حصہ یاتے ہیں جب ذوی الفروض سے چ جائے۔حضرت اُلی بن کعب ڈاٹٹیا اور حضرت ابوموسیٰ اشعری دانین کا بھی یہی کہنا ہے اور حضرت ابن عباس دانینے کامشہور قول یہی ہے۔ تعجی' ابن ابی ليكُ 'امام ابوحنيفهٔ ابويوسف' محمد بن حسن 'حسن بن زيادُ زفر بن منه يل' امام احمهٔ تعيم بن حمادُ ابوثوراور داؤ دبن على ظاہری ہیں ہے بھی یہی مروی ہے۔ متفق علیہ روایت کے مطابق حضرت جابر بن عبداللہ ڈاپٹیؤ فرماتے ہیں کہ میں اپنی بیاری میں بے ہوش پڑا تھا کہاللّٰہ کےرسول مَنْائِلْتِیْمُ میری عیادت کے لیےتشریف لائے ۔ آٹ نے وضوکیااوروہ یائی مجھے پرڈالاجس سے مجھےا فاقہ ہوا۔ میں نے کہا کہ حضور مُناکِیّنِہُ ارثوں کے لحاظ ہے میں کلالہ ہوں' میری میراث کیسے نقسیم ہوگی؟اس پر الله تعالى نے بيآيت فرائض (سورة النساء كي آخرى آيت ١٤١) نازل فرما كي: ﴿ يَسْتَفُتُونَكَ " قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمُ فِی الْکُلْلَةِ ﴾''آ پِنَکَاتِیَّا کِسے فتو کی پوچھتے ہیں'آ پُفر مادیں کہ اللہ تمہیں کلالہ کے بارے میں فتو کی دیتا ہے۔'' ا کثر علاءنے کہاہے کہ کلالہوہ ہے جس میت کےلڑ کے بوتے نہ ہوں اور بعض کا قول پیجھی ہے کہ جس کےلڑ کے

نه ہول جبیہا کہآیت میں ہے:﴿إِنِ امْرُؤُ ۚ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ ﴾''اگر کو کی شخص مرجائے جس کی اولا دنہ ہو۔''

ا بن جربر میں ہے کہ حضرت عمر دہائیئؤ نے حضور مُناکٹیؤ کم سے کلالہ کے بارے میں سوال کیا تو آ پ نے فر مایا کہ الله تعالی نے اسے بیان نہیں کیا۔اس پر بیآیت ازی دعفرت ابو برصدیق ظافی اپنے خطبے میں فرماتے ہیں کہ

جوآ یت سورۃ النساء کے شروع میں فرائض کے بارے میں ہے' وہ ولداور والد کے لیے ہےاور دوسری آیت بیوی کے لیےاورا خیافی ( بھائی ) بہنوں کے لیے ہےاورجس آیت سےسورۃ النساء کا خاتمہ ہواہے ٔوہ عینی ( اور علَّا تی ) بہن بھائیوں کے لیے ہے ۔سورۃ النساء کی اس آخری آیت میں ﴿ هَلَكَ ﴾ کے معنی ہیں کہ مرگیا' جیسے کہ

فر مانِ خداوندی ہے:﴿ **کُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ ﴾** (القصص:٨٨)'' ہر چيز فنا اورختم ہونے والی ہے''۔ پھرفر مايا که ﴿ **لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ**﴾ اس كےلڑ كے نہ ہوں ۔اسى ہے بعض لوگوں نے دليل پکڑى ہے كەكلالە كى شرط ميں باپ كا نہ ہونانہیں' بلکہ جس کی اولا د نہ ہووہ کلالہ ہے۔لیکن حضرت ابوبکرصدیق ڈٹاٹئ<sub>ٹٹ</sub>ا کا فیصلہ اور جمہور کا قول یہی ہے کہ 2010& WU Jii





کلالہوہ ہے کہ جس کانہ و لَک (اولاد) ہواور نہ والد ۔اس کی تائیداس آیت کے بعد کے الفاظ سے ہوتی ہے: ﴿ وَّكُهُ أُنَّحُتُّ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ﴾''اوراس كى بهن ہوتواس كے ليے چھوڑے ہوئے مال (تركه) كانصف حصہ ہے''۔اگر بہن باپ کے ساتھ ہوتو باپ اسے وراثت حاصل کرنے سے روک دیتا ہے اورا سے کچھ نہیں ملتا' اس پراجماع ہے۔اب ثابت ہوا کہ کلالہوہ ہے کہ جس کی اولا د نہ ہوئینص سے ثابت ہے 'اور باپ کا نہ ہونا بھی نص سے ثابت ہے کیکن غور کرنے کے بعد'اس لیے کہ بہن کا نصف حصہ باپ کی موجود گی میں ہوتا ہی نہیں' بلکہ وہ ورا ثتیے بالکل محروم ہوتی ہے۔حضرت زید بن ثابت ڈائٹی سے بیمسئلہ یو چھاجا تا ہے کہ ایک عورت مرکمی 'اس کا خاوند ہےاور سگی بہن ہے' تو آ پٹے نے فر مایا کہ آ دھا بہن کود ہے دواور آ دھا حصہ خاوند کو۔اس کی دلیل پوچھنے پر آ پؓ نے فرمایا کہ میری موجودگی میں رسول اللّٰدَ تَا ﷺ نے ایسی صورت میں یہی فیصلہ صا در فر مایا تھا ( منداحمہ )۔ حضرات ابن عباس ٔ اور ابن زبیرٌ سے ابن جریر میں منقول ہے کہ دونوں کا فتو کی الیم میت کے بارے میں جوا یک لڑکی اورا کیک بہن چھوڑ جائے' یہ تھا کہ اس صورت میں لڑکی کو ہی تمام مالِ وراثت ملے گا اور بہن محروم رہے گی' اس لیے کہ قرآن کی اس آیت میں بہن کو آ دھا ملنے کی صورت میں یہ بیان کی گئی ہے کہ میت کی اولا د نہ ہواور یہاں اولا د ہے لیکن جمہوراصحاب اورائمہ کا قول اس کے خلاف ہے' وہ کہتے ہیں کہاس صورت میں بھی لڑکی کو آ دھا ملے گا' بہسبب فرض ہونے کے اور نصف حصہ بہن کو ملے گا' بہسبب عصبہ ہونے کے۔ابراہیم بن اسود کہتے

ہیں کہ حضرت معاذین جبل ڈائٹیئے نے رسول الله عَلَیْمُ کے زمانے میں فیصلہ کیا کہ آ دھالڑ کی کا اور آ دھا حصہ بہن کا۔ سیجے بخاری کی ایک روایت ہے کہ میت کی لڑگ' یوتی اور بہن ہونے کے حوالے سے حضرت عبداللہ بن مسعود طالیّیٔ نے فرمایا کہ میں وہ فیصلہ کرتا ہوں کہ رسول اللّمثَانیٰتِیٓا نے کیا کہ آ دھا تو بیٹی کواور چھٹا حصہ یوتی کو تو دونُلث بورے ہو گئے'اور جو ہاتی بچاوہ بہن کو ملے گا۔

آ گے ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَهُو َ يَرِثُهُ آ إِنْ لَّهُ يَكُنُ لَّهَا وَلَدُّ ﴾ ' اوروہ ( بھائی )اس ( بہن ) كا وارث ہوگا' ا گراس کے اولا د نہ ہو'' ۔ یعنی بھائی اپنی بہن کے گل مال کا وارث ہے جبکہ وہ کلالہ مرے' یعنی اس کی اولا داور باپ نہ ہو۔اس لیے کہ باپ کی موجود گی میں تو بھائی کو ور ثہ میں ہے کچھ نہ ملے گا۔ ہاں اگر بھائی کے ساتھ اور کوئی مقررہ جھے والا وارث ہو' جیسے خاوندیا اخیافی بھائی' تو اس کواس کا مقررہ حصہ دیا جائے گا اور باقی کا وارث

بھائی ہوگا۔حضورﷺ کا ارشاد ہے کہ (وراثت میں )فرائض کوان کے اہل کے ساتھ ملا دؤ پھرجو باقی بیجے وہ اس مرد کا ہے جو (رشتہ میں میت کے )سب سے زیادہ قریب ہو ( سیح بخاری )۔

آيت كا كل حص مين فرمان اللي ب: ﴿ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُّلُشُنِ مِمَّا تَوَكَ ١٠٠٠ بين الرئمين

دوہوں تو انہیں کُل حچیوڑی ہوئی مال کا دوتہائی ملے گا'۔ یہی حکم دو سے زیادہ بہنوں کا بھی ہے۔ یہیں سے ایک جماعت نے دو بیٹیوں کا حکم لیا ہے' جیسے کہ دو سے زیادہ بہنوں کا حکم' لڑ کیوں کے حکم سے لیا ہے:﴿ فَإِنْ مُحُنَّ بِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَوَكَ ﴾ (النساء:١١)''پس اگرلژ کياں ہوں اور دو سے زيادہ ہوں' تو انہيں مالِ متر و که کا 2019& 1000





روتہائی ملے گا۔ اس سے آ کے ارشاد ہوتا ہے:﴿ وَإِنْ كَانُوْ ٓ ا اِخْوَةً رِّجَالًا وَّنِسَآءً فَلِلذَّكُو مِثْلُ حَظِّ الْاُنْشِينْ ﷺ''اوراگر کی لوگ اس نا طے کے ہیں کہ مرد بھی اورعور تیں بھی' تو مرد کے لیے حصہ ہے مثل دوعور تو ل کے'' لیعنی اگر بھائی بہن دونوں ہوں تو ہرمر د کا حصہ وعورتوں کے برابر ہے' یہی حکم عصبات کا ہے' خواہ وہ لڑ کے ہوں یا یو تے ہوں یا بھائی ہوں' جبکہان میں مر دوعورت دونوں موجود ہوں' تو ہر مر دکود وعورتوں کے برابر حصہ ملے گا۔ آیت کے آخر میں فرمانِ خداوندی ہے: ﴿ يُعَبِّنُّ اللّٰهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ ''اللّٰد تعالیٰ تمہارے لیے یہ بیان فرمار ہاہے' کہیں ایسانہ ہو کہتم بہک جاؤ' اوراللّٰد تعالیٰ ہر چیز سے واقف ہے'' یعنی اللّٰد تعالیٰ اپنے فرائض واضح فرمار ہاہے'اپنی حدیں مقرر کرر ہاہے'اپنی شریعت واضح کرر ہاہےاوراپنے احکام کھول کھول کر بیان کرر ہاہے تا کہتم کہیں بہک نہ جاؤ اور گمراہی میں نہ جا پڑو۔اللّٰدربِّ العزت تمام کاموں کےانجام سے واقف' ہر مسلحت سے باخبر'ا پنے بندوں کی برائی بھلائی کا جاننے والا اور مستحق کے اشحقاق کو پہچاننے والا ہے۔ <sup>(۲)</sup> سورة النساء کی آیت ۱۲ کے متعلقہ حصے میں رجل سے مرادیا تومیت یا وارث ہے' یُورَثُ فعل' رجل کی صفت ہے۔اگر د جل سے مرادمیت ہوتو معنی ہوگا کہ جس کی وراثت تقسیم کی جار ہی ہے'اگر مرادوارث ہوتو معنی ہوگا کہ جووارث بنے۔کلالة، کان کی خبر ہے یا اس کی خبر یُورَثُ ہے اور کلالة، یورث سے موجود ضمیر سے

حال ہے۔ یہ بھی جائز ہے کہ کلالۃ اس کامفعول لہ ہوئیاں وقت ہوگا جب کلالۃ سے مرادالی رشتہ داری نہ ہو

جس میں توالد کا سلسلہ نہ ہو۔ بیاصل میں مصدر ہے جو کہ کلال کے معنی میں ہے' جس کا مطلب تھکنا اور عاجز آنا ہے۔عرب کہتے ہیں: کُلَّ الرَّ جُلُ فِي مَشْيهِ کَلَالًا، لَعِن آ دمی چلنے سے عاجز آ گيا' کُلَّ السَّيْفُ عَنْ ضَوْبَتِهِ كُلُولًا وَكَلالَةً لِينَ تلوارضرب لكَانے (مارنے ) سے عاجز آگی ( كند ہوگئی ) وغيره - بعد ميں بيلفظ اليي رشته داری کے لیے مجاز اُاستعال ہونے لگا جس میں تو الد کا سلسلہ نہ ہو' کیونکہ بید وسرے کی طرف منسوب ہونے سے

عا جز ہوتا ہے ۔ پھرا یسے تخص کو کہتے ہیں جس کا وارث والدیا بچیہ نہ ہوٴ جوکسی ایسے تخص کا وارث بنے جس کا والداور لڑکا نہ ہو'اسے ذِی کلالۃ کہتے ہیں (امام بیضاوی)۔ بقول امام بغوی کلالہ ایسے مورث کو کہتے ہیں کہ جس کی اولا داور والدینہ ہو' پیرحفزے علی اورحضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ کا قول ہے' کیونکہ جب وہ فوت ہوا تھا تواس کی دونوں طرفیں موجود نہتھیں' گویااس کےنسب کےستون کمزور ہو چکے تھے۔سعید بن جُبیر ڈاٹیٹے کا کہنا ہے کہ بیہ

( کلالہ ) ایسے وارث کو کہتے ہیں جو کہ میت کا والداور ولدنہیں ہوتا' کیونکہ بیمیت کو دونوں طرف سے گھیرے ہوتے ہیں'لیکن نسب کے ستون میں کوئی نہیں ہوتا'جس طرح گول پٹی سر کو گھیرے ہوتے ہے جبکہ درمیانی سر خالی ہوتا ہے۔اس پر حضرت جابر بن عبداللہ ڈاٹٹؤ کی صحاح بیتہ والی روایت' دلالت کرتی ہے کہ بے شک

میرے وارث کلالہ ہوں گے' جو نہ میری اولا دہوں گے اور نہ ہی والدین ۔حضرت ابوبکرصدیق ڈاٹٹؤ نے کلالہ ہے متعلق سوال کرنے پر فرمایا کہ میرے خیال میں کلالہ اسے کہتے ہیں' جس کا والداور ولد نہ ہو۔ جب حضرت عمر جائنۂ خلیفہ ہے تو فر ما یا کہ میں اللہ تعالیٰ ہے حیا کرتا ہوں کہ حضرت ابوبکر کا ( کلالہ کے بارے میں ) قول رد کر



2019& W. J. 19



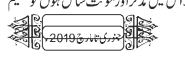
دول (امام بیمقی) ۔حضرت ابو ہر رہ ہ وہ سے ایک مرفوع حدیث میں ہے کہ حضور مُن اللَّی آنے کلالہ کی تفسیر یول کی کہ وہ وارث جو والداور ولد نہ ہو ( حاکم )۔حضرت ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن طافیئ نے حضوریا ک سُکافیڈ کم سے روایت کی کہ جو (میت) والداور ولد نہ چھوڑ ئے اس کے وارث کلالہ ہوتے ہیں (ابوداؤد )۔ کلالہ کی تفسیر میں والداور ولد سے مراد اصول وفروع کے مذکر ہیں' یہاں تک کدا گرمیت کی کوئی بیٹی یا ماں ہوتو بھی وہ کلا لہ ہوگی' جس پرحضرت جابر جاپنیؤ کی متذکرہ بالا حدیث دلالت کرتی ہے' کیونکہ اس آیت کے نزول کے وقت حضرت جابڑ کی صرف ایک بیٹی تھی' ان کے والدحفزت عبداللَّهُ بن عمرو بن حرام غزوهُ أحد مين شهيد ہو گئے تھے۔ بھائی اور بہنیں ماں کےساتھ بالا جماع وارث ہوتے ہیں ۔ یہاں ولد کا لفظ یو نے کوبھی عام ہے' یہاں تک کہ بھائی' یوتے کی موجود گی میں بالا جماع وار شنہیں ، ہوتے ۔اس طرح والد' دا دا کوبھی عام ہے' کیونکہ کلالہ کی تفسیر میں والدا ور ولد میں کوئی فرق نہیں کیا گیا۔ امرأة كاعطف رجل پر ہے گو يانظم آ بيت يول ہوا: وان كان رجل او امراة يورث ُليعني ان ميں سے ا يك كلاله بهو \_ لهٔ کی شمیر رجل کی طرف اوٹ رہی ہے کیونکہ وہ ندکر ہے'اس سے کلام کا آغاز ہے' یا رجل وامرأة میں سے ایک کی طرف اوٹ رہی ہے ضمیر مذکر ہے جملہ ظرفیہ کان کی خبر پر معطوف ہے بشر طیکہ رجل سے مرادمیت ہؤاورا گراس سےمراد وارث ہوتو صنمیرمورث کی طرف لوٹے گی' جیسے کہ سیاق کلام سے سمجھا جار ہاہے' جس طرح لاُمَّهٖ كَاشميريس مِوا ُ اور جمله ظرفيه يُورث ميں موجودشمير سے حال موگا۔ ائمہاورعلاء کا اس بات پراجماع ہے کہ یہاں (اس آیت میں )اخ اور اخت سے مراد اخیافی (ماں شریک ) بھائی اور بہن ہیں' جس پر حضرت اُنی بن کعب اور حضرت سعد بن انی وقاص داپنیٔ کی قراءت دلالت كرتى ہے۔امام بيہ في 'نے روايت كيا ہے كہ بے شك حضرت سعدٌ يوں تلاوت كرتے: وله انْج او احتٌ من اُققہ۔ابو بکر بن منذرؓ نے بھی حضرت سعدؓ سےاسی طرح لفل کیا ہے۔امام ابوصنیفہ ؓ کا نقطہ نظر ہے کہ صحابی کی قراءت غیرمتواتر ہ پڑمل کرنا جائز ہے'بشرطیکہاس کی سندھیج ہو۔ ا مام بغوی نے کہا کہ حضرت ابو بکرصدیق جانئیؤ نے اپنے خطبہ میں ارشاد فرمایا کہ وہ آیت جواللہ تعالیٰ نے

سورة النساء کے شروع میں (علم) فرائض کے بیان کے متعلق نازل فر مائی' وہ ولداور والدیے متعلق نازل فر مائی' (اس سے متصل) دوسری آیت خاوند' بیوی اور ماں کی طرف سے بھائیوں کے متعلق ناز ل فر مائی' وہ آیت جس پرسورۃ (النساء) کا اختتام ہے' وہ حقیقی بھائیوں اور حقیقی بہنوں کے بارے میں نازل فر مائی' (اور ) وہ آیت جس

پرسورۃ الانفال کا اختتام ہے وہ اللہ تعالیٰ نے اولی الارحام کے متعلق نازل فرمائی ﴿وَاُولُو الْاَرْ حَامِ بَعُضُهُمُ أوُلْي بِبَغْضِ فِيْ كِتَابِ اللَّهِ ﴾ "اوررشة ناطے والے ان میں سے بعض بعض سے زیادہ زو یک ہیں اللہ کے تھم (کتاب ) میں''۔اس بات پر بھی اہلِ علم کا اتفاق اورا جماع ہے کہ ماں کی طرف سے جواولا دہوگی وہ صرف

60

تیسرے جھے میں شریک ہوگی' جبکہان کی تعداد دویا دو سے زیادہ ہو۔اس میں مذکراورمؤنث شامل ہول' تو تقسیم حکمت قرآن گا



ورا ثت میں وہ سب برابر کے حصہ دار ہوں گۓ مر داورعورت کا فرق نہیں ہوگا۔ سورة النساء کی اختیامی آیت کے حوالے سے امام نسائی نے حضرت جاہر بن عبداللہ ﷺ سے روایت کیا ہے کہ میں بیار ہوا تو حضورﷺ آشریف لائے' میں نے عرض کیا:اےاللہ کے رسول!میں اپنی بہنوں کے لیے تیسرے

حصے کی وصیت کر دوں؟ حضور مُنَّا تَلِیَّنَا نے فر مایا کہ ان کے ساتھ احسان کرو۔ میں نے عرض کی کہ میں نصف (حصے ) کی

وصیت کر دوں؟ حضور اَکُنْ تَیْزُم نے فر مایا کہان کے ساتھ احسان کرو۔ پھر آ پِ تشریف لے گئے' پھر پچھ وقت کے بعد تشریف لائے۔آ ہے نے فر مایا:'' میرا خیال نہیں کہتم اس مرض میں فوت ہو جاؤ گے' اللہ تعالیٰ نے تمہارے اور

تمہاری بہنوں کے درمیان فیصلہ فرمادیا ہے' وہ دوثلث ہے''۔حضرت جابٌر کہا کرتے تھے کہ بیر آیت میرے بارے

میں نازل ہوئی۔ حافظ ابن حجرعسقلانی کا کہنا ہے کہ بیرحضرت جابڑ کا دوسرا واقعہ (قصہ ) ہے جوسورت کے آغاز میں گز را وہ اور تھا۔اس بات پر اہل علم کا اجماع ہے کہ بیرآیت عینی (حقیقی) بھائیوں اور بہنوں کے بارے میں

ہے حقیقی بہن بھائی نہ ہونے کی صورت میں علّاتی (باپشریک) بہن بھائیوں کوبھی ان پر قیاس کیا جائے گا۔

اِمرُوْ ، مضمر فعل کی وجہ سے مرفوع ہے جس کی تفسیر مابعد فعل کرتا ہے۔ کیس کَهُ وَکَدُّ، اموء کی صفت ہے یا ھکک میں جوشمیر ہے'اس سے حال ہے۔ وہاں مذکراورمؤنث دونوں کو عام ہے'یعنی اس کا کوئی بچہ یا بچی نہ ہو۔ وَلَهُ أَخْتُ ، لِعِني ماں باپ کی طرف ہےصرف ایک ہی بہن ہو' یہ جملہ حال اورعطف دونوں کا احتمال رکھتا

ہے۔وہ بہن اپنے بھائی کے نصف حصے کی وارث ہوگی'اوراییا بھائی اپنی حقیقی بہن کے مرنے پراس کے تمام مال کا وارث ہوگا' بشرطیکہ انتقال کرنے والی کا بچہ یا بچی نہ ہو۔ کلالہ کے مفہوم سے بیجھی پیتہ چلتا ہے کہ اس میت کا با پ اور دا داجھی موجو دنہیں ۔

﴿ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ ﴾ لینی اگر بہنیں دویا زیادہ ہوں اور ساتھ بھائی نہ ہوٴ تو اس پرعلاء کا انفاق ہے کہ دو سے یا **زیاد**ہ کا حکم بھی وہی ہے جو کہ دو کا ہے۔

﴿ وَإِنْ كَانُو ا إِنْهِوَ قُلَّ ﴾ يعنى اگروارث بهن بهائى مول وراثت ميس دوكاتكم بھى وہى موتا ہے جو كہ جمع كاتكم موتا ہے۔

﴿ وَجَالًا وَّنِسَاءً ﴾ يعنى مردعورت ملى جلي حل وت توبيها كه كلام يول بوتا: وَإِنْ كَانُوْ الْعُومَةُ وَّا عَواتٍ

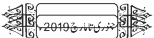
رِ جَالًا وَّ نِسَاءً ، ليكن مُد كر كوغلبه ديا كيا ـ

﴿ فَلَلِلَّهُ كَوِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْشِيَيْنِ ﴾ یعنی ان میں سے مرد کے لیے دوعورتوں کے برابر حصہ ہے۔ گویا دو عورتوں یا زیادہ کے ساتھ ایک مردیا زیادہ مرد ہوں' تو ان میں سے ہرایک کواسی کی مثل دیا جائے گا'جتنا دو

عورتوں کو دیا جاتا ہے۔ دلالۃ النص سے بیٹھی معلوم ہوجا تا ہے کہ مردا بیک ہویا زیادہ ہوں' اگرعورت ایک ہوتو ا سے مرد کے مقالبے میں نصف دیا جائے گا' یعنی ہر مذکر کو دو حصے اور ہرمؤنث کوایک حصہ دیا جائے گا۔

مشہورمحدّث امام خطا کی ُفرماتے ہیں کہ اللّٰہ تعالیٰ نے کلالہ کے بارے میں دوآ بیتیں نازل کیں'ا یک تو موسم





سر ما میں سورۃ النساء کے شروع کی آیت ۱۴ اس میں اجمال وابہام ہےاور ظاہری الفاظ ہے معنی ومطالب کا واضح ہونامشکل ہے۔ پھراللہ تعالیٰ نےموسم گر مامیں اس سورت کی آخری آیت ۲ کا نازل فر مائی' اس میں پہلی آیت کے اجمال کی شرح اور حکم کی وضاحت ہے۔اس بارے میں سائل نے حضور شائٹیائیے سے مزید تفصیل دریافت کی تھی' پس الله تعالیٰ نے اس آیت میں کھول کرمسکلے کو واضح کر دیا۔ کلالہ سے یہاں مراد و چخص ہے جس کے ورثاء میں باپ اوراولا دمیں سے کوئی نہ ہو۔ جب بیرنہ ہوں تو میت کے حقیقی (سکے ) بھائی بہن اس کے بیٹا بیٹی کے حکم میں ہوں گے اگر حقیقی نہ ہوں تو پھریہی حکم علّاتی (باپ شریک ) بھائی بہن کا ہے۔ایک بہن ہوتو آ دھا حصہ اور دو بہن ہوں تو دو تہائی' اورا گر بہن بھائی دونوں ہوں تو مرد کود و ہرااورعورت کوا کہرا حصہ ملے گا۔اگر ورثاء میں فقط بھائی ہوں اور بہن کوئی نہ ہو' تو وہ اپنی ( فوت ہونے والی ) بہن کے کل مال کے وارث ہوں گے۔اب رہ گئے اخیافی بہن بھائی (جوصرف ماں شریک ہیں ) تو ان کا تھم شروع سورت (آیت۱۲) میں واضح کر دیا گیاہے'ان کا حصداس طرح ہے معیّن ہے کدا گرایک بھائی یا بہن ہوتو اس کو چھٹا حصہ ملے گا۔اورا گرایک ہے زیادہ بھائی بہن ہوں تو وہ سب ایک تہائی جھے میں شریک ہوں گے

(پیواضح رہے کہالیی صورت میں مذکرا ورمؤنث کا حصہ برابر ہوگا )۔ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر فاروق والنہ اللہ مسائل کومزید تشریح طلب مجھتے تھے: دادا کی

میراث' کلالہ کی تعریف اور سود کی بعض صورتیں اور ان کے احکامات۔ آٹے نے کلالہ کی مختلف صورتوں کے بارے میں رسول اللّٰهُ تُنْ لِیُغُرِّے بھی کئی مرتبہ دریافت کیااورآ پے نَنْ لِیْغِ انے ان کواس آیت برمزیدغور وفکر کاحکم دیا۔ علم الفرائض ( میراث ) میں بنیادی طور پر پہلے حصے میں درج ذیل یا کچ رشتے لازمی وارثان کہلا تے ہیں' جن کوذ وی الفروض (شریک میراث) کہا جاتا ہے:

(۱) باپ(۲) ماں (۳) خاوندیا بیوی (۴) بیٹا/ بیٹے (۵) بیٹی/ بیٹیاں

دوسرے جھے میں لازمی وارثان کے قائم مقام رشتے آتے ہیں' جیسے باپ کا قائم مقام جد صحیح دادا' مال کی

قائم مقام جدہ صححہ( دادی+ نانی ) اور اولا د کی قائم مقام صرف پوتے پوتیاں ( نواسے اور نواسیاں ذوی الارجام میں آتے ہیں )۔ بیسب قائم مقام اصل کی عدم موجود گی میں حصہ لیتے ہیں۔زوجہ اورشو ہر کا کوئی قائم مقام نہیں ہے۔

تیسرے جھے میں بہن بھائی حقیقی علاقی (باپ شریک) اورا خیافی (ماں شریک) آ جاتے ہیں۔ بیسب باپ یااس کے قائم مقام جد صحیح داداوغیرہ اور بیٹا/ بیٹے' پوتا/ پوتے وغیرہ کی موجودگی میںمحروم ہوتے ہیں۔واضح رہے کہ

یہاں بیٹے' پوتے اور بھائی ( ماسوائے اخیافی کے ) ذوی الفروض نہیں ہیں' ان کا ذکریہاں اس لیے ہوا ہے کہ پچھ

ذ وی الفروض ان کی موجود گی میں ان کے ساتھ مل کرعصبہ ہو جاتے ہیں۔مثلاً ہیٹیاں' بیٹوں کے ساتھ' بہنیں' بھائیوں کےساتھاور پوتیاں' پوتوں کےساتھ ذوی الفروض'ہیں ہوتیں' بلکہ عصبہ بن کر باقی ماندہ تر کہ میں سے حصہ لیتی ہیں ۔ ذوی الفروض کے علاوہ کچھاور وارث بھی ہیں جو کہ عصبہ کہلاتے ہیں۔ان کا با قاعدہ کوئی حصہ مقرر نہیں'

2010& NUTO 11



بلکہ جوذ والفروض سے بیچے گاوہ ان کو ملے گا۔ جب ذ وی الفروض بالکل نہ ہوں تو پھرسا را مال عصبہ کا ہے'اورعصبہ کتبھی کچھ ملے گا جبکہ ذوی الفروض سے بچے گا۔عصبہ اصل میں وہ ہے جومرد ہو' عورت نہ ہو' نیز اس کے اورمیت کے درمیان عورت کا واسط بھی نہ ہو۔اب اس کے عموماً چار درج ہیں: اوّل در جے میں بیٹیا اور پوتا ہے' دوسرے در جے میں باپ اور دا دا ہے۔ تیسرے در جے میں بھائی اور بھتیجاہےاور چوتھے درجے میں چچا' چچا کا میٹایااس کا پوتا ( دا دا کی اولا دنرینہ ) ہے۔ اگر بہت سے لوگ ہوں تو جومیت سے زیادہ قربت رکھتا ہو'وہ مقدم ہوگا' جیسے پوتے سے بیٹاا ور بھیتیج سے ، بھائی مقدّم ہے' اسی طرح سو تیلے سے سگا رشتہ مقدم ہے اور ان حیاروں اقسام کے علاوہ اولا دیمیں اور بھائیوں میں مرد کے ساتھ عورت بھی عصبہ ہوتی ہے' یعنی بیٹے کے ساتھ بیٹی اور بھائی کے ساتھ بہن بھی عصبہ ہوگی' مگریہ عور تیں عصبہ اصلی نہیں بلکہ غیراصلی ہیں۔اولا داور بھائیوں کے سواعورت عصبہ نہ ہوگی' جیسے بچپا کا بیٹا عصبہ ہے مگر چپازاد بہناس کے ساتھ مل کرعصبہ ہیں بن سکتی۔ فد کورہ بالا دونوں اقسام ( ذوی الفروض اور عصبہ ) کے علاوہ امام ابوحنیفُہؒ کے نز دیک ورثاء کی تیسری قشم ذ وی الارحام بھی ہے' یعنی ایسے قرابت دار کہان میں اور میت میں عورت کے واسطے سے رشتہ ہواوروہ نہ تو ذ وی

الفروض ہوں اور نہ ہی عصبہ ہوں' مثلاً نواسہ' نا نا' بھانجا' ماموں' خالہ' پھوپھی اوران کی اولا د۔ جب ذ وی الفروض اورعصبه میں سے کوئی بھی موجود نہ ہوئو پھرمیت کی میراث شرعی قاعدے کے مطابق ذوی الارحام کو ملے گی۔ (۳) یہاں پیونکتہ بھی مڈنظرر ہے کہ باپ اور بیٹے کی موجودگی میں بہن بھائی کو پچھ حصہ نہیں ملتا۔اسی طرح اگر میت کی صرف ایک بیٹی ہواور دوسرا کوئی بھی نز دیکی رشتہ دار بھی نہ ہو' تو اس صورت میں پہلانصف توبیٹی کامعیّن

حصہ ہے اور دوسرا نصف حصہ بھی ردّ کی بنا پر بیٹی کو ہی ملے گا' اور اب وہ سارے جھے کی ما لک ہو گی۔ گویا پیہ صورت حال بھی ایک طرح سے کلالہ کاعکس ہے کہز دیکی ور ثاء میں سے ایک بیٹی کےسوا کوئی دوسرا موجو ذہیں اور یوںساری وراثت/ور نثاسی کی ملکیت ہوگا۔

عام طور پرتین طرح کے وارث پائے جاتے ہیں'اور فی زمانہ پاک وہند میں ان متنوں اقسام کے علاوہ کسی اور کا و جو دنہیں ہے: () ذوی الفروض: وہ وارث جن کے حصہ اور میراث کی مقدار شریعت اسلامیہ میں مقرر اور معین فرما دی گئی ہے'

جیسے والدین ٔ اولا داورمیاں بیوی وغیرہ۔

( ب ) عصبات نسبی :میت سے نسبی تعلق ر کھنے والے وہ لوگ جن کے رشتہ میں عورت کا واسطہ اور ذر بعیہ نہ ہواور

شریعت میں ان کا کچھ معین حصّہ مقرر نہ ہو' بلکہ ذوی الفروض کے پورے مقرر ہ جصے علیحدہ کر لینے کے بعد جوتر کہ پج

ر ہے'وہ ان کول جائے'اورا گرباقی نہ رہےتو بیلوگ اس سےمحروم رہ جائیں۔ عصبات ِسبی وہ ہیں جونب میں میت کے شریک ہول' جبکہ شریعت میں نسب کا اعتبار مرد کے حوالے سے

2010 & NEU . 10 P



ہے۔اس لیےعصبا تیسبی وہی لوگ ہوں گے کہ جن میں اورمیت کے درمیان بلاواسط عورت تعلق موجود ہواور وہ خود بھی مرد ہوں۔اس لحاظ سے چچا کا بیٹا عصبہ ہوگا' کیونکہ ہیمیت کے باپ کے بھائی کا بیٹا ہے' درمیان میں عورت کا واسطہٰ ہیں' نواسہاور بھانجا عصبہ نہ ہوں گئے ' کیونکہ نواسہ تو میت کی بیٹی کا بیٹا ہے' عورت کا واسطہ آ گیا' اور بھانجا میت کی بہن کا بیٹا ہے' عورت کا واسطہ موجود ہے۔ چچا کی بیٹی اور پھو پھی بھی عصبہ نہیں' اس لیے کہ اگر چەدرمیان میںعورت کا واسطنہیں' کیکن بیخو دمر دنہیں' اوریبہاںعصبہ کے لیےمر دہونا شرط ہے۔

(ج) ذوی الارحام: بیوه وارث ہیں کہ جن کا حصہ بھی شریعت میں مقرر نہ ہواور وہ عصبہ کی ذیل میں بھی نہ آتے

ہول' بلکہ میت اوران میںعورت کے واسطے سے رشتہ اور قرابت ہؤیا وہ خودعورت ہوں ۔ جیسے خالہ ذوی الارحام ہے ٔ کیونکہ ماں کی بہن ہے'ایسے ہی پھوپھی بھی ذوی الارحام ہے'اس لیے کہوہ خود مردنہیں'اگر چہواسطہ مرد کا ہے کہ

باپ کی بہن ہے۔ پوٹی گومردنہیں' کیکن اس کو ذوی الارحام نہیں کہیں گئے' کیونکہ اس کا حصہ شریعت میں مقرر شدہ ہے۔ جو ماں شریک بہن ہے وہ خود بھی عورت ہے اور واسط بھی عورت کا ہے کیکن وہ ذوی الارحام نہیں اس لیے کہ بیہ ذ وی الفروض میں داخل ہےاوراس کا حصہ مقرر ہے۔البتہ جینجی ذ وی الارحام ہے' کیکن بھتیجاذ وی الارحام نہیں' کیونکہ

یہ میت کے بھائی کا بیٹا ہے' نہاس رشتے میںعورت کا واسطہ آیا اور نہ ہی پیخو دعورت ہے' بلکہ بیتو عصبہ ہے۔ مندرجہ بالاتین فتم کے وارثوں میں ہے ذوی الفروض اپنے حق کے حوالے سے سب سے مقدم ہیں۔

جب تک ان کو بورا حصہ نہل جائے' باقی دوقتم کے وارثوں کو پچھنہیں مل سکتا۔اس کے بعد عصبات کا درجہ آتا ہے۔اگر ذوی الفروض کے حصے سے کچھ نچ جائے 'تووہ باقی ماندہ ور نثہ عصبات کومل جاتا ہے۔اگر ذوی الفروض

میں سے کوئی بھی موجود نہ ہوٴ تو پھرعصبات کوسارا تر کہل جائے گا اور ذوی الارحام کے ہاتھ کچھنہیں آئے گا۔ یہاں بینکتہ پیش نظرر ہنا جا ہیے کہا گر ذوی الفروض کوان کےمقررہ حصے دینے کے بعد کچھ نج جائے اورعصبہ میں ے کوئی بھی موجود نہ ہو' توبیہ باقی ماندہ مالِ وراثت دوبارہ انہی موجودہ ذوی الفروض پراس حساب سے تقسیم کردیا

جائے گا'جس حساب سے پہلے تقسیم ہوا تھا' اس کورد کہتے ہیں۔

ذ وی الارحام کومیراث اسی وفت مل سکتی ہے جبکہ ذ وی الفروض اور عصبات میں سے کوئی بھی وارث موجود

نه ہو۔ کیکن اگرمیت نے صرف زوجہ یا صرف شوہر چھوڑ ا ہوٴ تو ذوی الارحام صرف اس کی وجہ سے محروم نہ ہوں گے' بلکہ زوجہ یاشو ہر کا حصہ دینے کے بعد جو پچھ باقی بیچے گا'وہ ذوی الارحام کاحق ہوگا۔ <sup>( ^ )</sup>

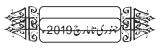
(۱) معارف القرآن از حضرت مفتى محمد شفيخ ، ج ۲٬ ص ۳۲۷ تا ۳۲۸ مكتبه معارف القرآن كرا چي طبع ۲۰۱۵ ء

- (٢) تفسيرا بن كثيرمتر جم'ج اول'ص ۵۱ ۵۲ ۳۹٬۵۵۲ تا ۷۳ مكتبه تغميرانسانيت ٔ لا مور' طبع' دوم' ۱۹۸۸ ء

- (٣) تفسيرسورة النساءاز پروفيسرميال منظوراحمهٔ ص ٧٥٠ تا ٢٥ و٩ ٧ تا ٨ ، علمي كتاب خانهٔ لا مور ـ
- (۴) مفیدالوارثین از حضرت سیداصغرسین ٔ میاں صاحبؒ ص ۱۲۱ تا ۲۵ اطبع جدیدایڈیشن ۴۳۳۴ ھادارہ اسلامیات لا ہور







### تعارف وتنجره

تنجره نگار: پروفیسرمحمدیونس جنجوعه

(1)

نام كتاب : مولا ناعبدالرحيم اشرفُّ: حيات وخد مات (١)

مرتب : ڈاکٹرزاہداشرف

ضخامت: 440 صفحات قمت: دررج نهيس

ناشر: كمنتبه المنبيرُ جامعه سريك بالمقابل ستاره ثيك ائل ملز سر كودهارودْ ، فيصل آباد

ڈسٹری بیوٹرز: 🏠 کتاب سرائے'الحمد مارکیٹ'غزنی سٹریٹ اردو بازارلا ہور

🖈 فضلی یک سیر مارکیٹ'ارد و بازار' کراحی

کتاب کےمصنف ڈاکٹر زاہداشرف فیصل آباد کی نامور شخصیت مولا ناعبدالرحیم اشرف کے فرزندار جمند ہیں۔انہوں نے چاہا کہ ملک کی مقتدر شخصیات کی آراءاور یا دواشتیں ضبط تحریر میں لے آئیں جوانہوں نے مولانا

عبدالرحيم اشرف کے متعلق بيان کيس اس کتاب ميں ستر سے زياد ہ بلند پاپيافراد کے تاثرات يکجا کرديے گئے ہيں۔

مولا نا عبدالرحيم اشرف ہمہ جہت شخصيت كے حامل تھے۔ وہ اسلام كے ساتھ محبت اور وطن كے بارے يس خيرخواي كامجمم تص\_العلم علمان : علم الابدان وعلم الاديان \_ چنانچه وه ان دونول علوم ك مامر

تھے۔وہ نامور عالم دین' معروف دانشور' صاحب طرز خطیب' داعیُ دین متین اوراعلیٰ پاید کے طبیب تھے۔وہ دین

کے وفا داراور ملک کے خیرا ندیش تھے۔ وہ یا کستان کواسلام کا گہوار ہ دیکھنا جاہتے تھے۔اس ضمن میں انہوں ن نے بساط سے بڑھ کر کام کیا۔ وہ جماعت اسلامی کےصف اول کے اکابرین میں سے تھے۔ جب جماعت میں حصولِ منزل کے طریق کاربیں اختلاف رونماہوا تو بہت ہے بلندیا بیلوگ جماعت ہے الگ ہو گئے' مولا نا

عبدالرحيم اشرف بھی ان میں شامل تھے۔

حقوق اللّٰداورحقوق العباد کی ادائیگی میں ہمہ تن اور ہمہ وقت مصروف رہے۔ان کی یابندی ُ وقت مثالی تھی۔ وہ اتنجاد بین المسلمین کےخواہاں تھےاوراس کے لیےانہوں نے ان تھک محنت کی۔ ہفت روز ہ المنبر' ماہنامہ راہنما ئےصحت' خبرنامہ طب کےعلاوہ انہوں نے جامعہ تعلیمات اسلامیڈ جامعہ طیبہاسلامیۃ قائم کے ۔ان





کے طبی ادار ےاشرف لیبارٹریز کی خد مات سے ملک اور بیرون ملک فائدہ اٹھایا جار ہاہے ۔ نظام اسلام کے نفاذ کے لیے آپ کی کوششیں قابل تعریف ہیں۔ وہ عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے سربرآ وردہ مبلغ تھے۔ اپنے والد

گرامی کی خد مات کےسلسلہ میں ڈاکٹر زاہداشرف کی بیر پہلی کوشش ہے۔وہ مزید تین جلدیں بھی شائع کرنے کا

(r)

نام كتاب : تاريخ طب: عهد به عهد مصنف: ڈاکٹرزامداشرف

ضخامت : 272 صفحات مخيمت: درج نهيس

ناشر: كمنتبه المنبيرُ جامعه شريثُ سرَّودهارودُ وفصل آباد

ارادہ رکھتے ہیں۔ یہ کتاب ایک محبّ وطن اور سیچمسلمان کا تعارف ہے۔

کتاب کی طباعت کا معیاراعلیٰ ہے۔ٹائٹل خوبصورت اور جلدمضبوط ہے۔

اس کتاب کے مصنف ڈاکٹر زاہدا شرف پاکتان کے نامور طبیب مولا ناحکیم عبدالرحیم اشرف کے فرزند ہیں' جو 'الولد سپر لاہیہ' کا مصداق ہیں ۔انہوں نے تمغہ کمتیاز حاصل کیا جوان کی عظمت کا مظہر ہے۔

ڈاکٹر زامداشرف نے اپنا بی ایچ ڈی کا مقالہ عربی زبان میں تحریر کیا۔ بیہ کتاب اس کے پہلے باب کا اردو ترجمہ ہے جس میں طب کی ارتقائی منازل کا بڑے سلیقے سے ذکر کیا گیا ہے۔

مقدمہاورتقریظ کے بعدطب کی تعریف بیان کی گئی ہے' پھرگر َہ ارض پرطب کے آغاز'اس کے مسکن اوّل اور پہلےطبیب کا ذکر کیا گیا ہے۔

ا گلے جھے میں طب کی مختلف شاخیں بیان کی گئی ہیں ۔طب بابل' طب مصرُطب ہند' طب چین' طب فارس' طب یونان کا ذکر کرتے ہوئے یونانی طب کی امتیازی حثیت واضح کی گئی ہے۔اس دور کے نامورا طباء بقراط اور

جالینوس کا ذکر بھی ہے جن کی خد مات کا ہر دور میں اعتراف کیا گیا ہے قبل از اسلام کی طب کا بھی ذکر ہے جوا کثر و بیشتر او ہام اورشر کیپڈو نے ٹوٹکوں کی صورت میں رائج تھی ۔طبعر ٹی اوراسلامی کےعنوان سے عہد نبوی' عہد

اُموی اور عبدعباس کا ذکر ہے کہ وہاں بھی علم طب سادگی ہے بڑھ کرتر قی کی منازل طے کرتار ہا۔عبد نبوی کا ذکر کرتے ہوئے رسول اللہ مُنَافِیْنِیَم سے مٰہ کورمختلف بیاریوں کے روحانی اورطبی علاج بتائے گئے ہیں۔ پھراموی اور عباسی دور کا ذکر ہے جس میں کر ہُ ارض کا بیشتر حصہ اسلامی سلطنت میں شامل تھا۔اس دور میں مختلف علاقوں سے

طبی کت کاعر تی میں ترجمہ کیا گیا۔ ا یک باب برصغیر میں اسلامی وعر بی طب کے عنوان سے ہے جس میں دوسرے نا موراور قابلِ قدراطبّاء

میں تھیم محمد اجمل خان کی علم طب میں خصوصی مہارت کا ذکر ہے۔ پھر پا کتان کے مشہور معالج تھیم نیر واسطی' 2019 يار ئۇدۇرۇ





تحكيم محمد سعيد' تحكيم محمد عبداللهُ شفاءالملك محمد حسن قرشي' تحكيم عبدالرحيم اشرف اورآ فتاب احمد قرشي كي خدمات كا ذكر ہے۔حکماء کی جدّو جُہد کے نتیجے میں یا کستان میں طبی رجسڑیشن ا یکٹ منظور ہوا جسے بعد میںمنسوخ کر دیا گیااور

اطباء کےمطب ہند کر دیے گئے ۔اطبّاء کی ایک تحریک کےسلسلہ میں ایک بار پھرطبی رجسْریشن ایکٹ منظور ہوااور

یونانی طب کی اہمیت کوشلیم کیا گیا۔اس ضمن میں جز ل مجمد ضاءالحق نے یونانی طب کی اہمیت کوا جا گر کرنے میں دلچیسی لی۔ تا ہم طب یونانی اس انداز میں ترقی نہ کرسکی جواس کاحق تھا۔ابھی تک اس صمن میں کوشش جاری ہے۔

کتاب کےمصادراورمراجع میں نو دینی کتب' ۳۰ عربی کتب' ۲۱ اردو کتب' ۱۳ اگریزی کتب کے علاوہ ۳ ویب سائٹسشامل ہیں۔

علم طب سے تعلق رکھنے والے افراد کے لیے یہ ایک را ہنما کتاب ہے۔ کتاب کی جلد مضبوط سرورق

خوبصورت 'کمپوزنگ معیاری اورموادمتند ہے۔ گویا ظاہری وباطنی خوبیوں کا مرقع ہے۔

### (m)

نام کتاب : دعائے محرومی مصنف: ڈاکٹرزامداشرف

ضخامت: 176 صفحات قیمت: درج نہیں

ناشر: مكتبه المنبو' جامعه سريث سرگودهارو دْ فيصل آيا د

ڈ اکٹر زاہد انشرف درد دل رکھنے والی شخصیت ہیں۔اینے والدمولا نا عبدالرحیم انشرف کی مانند وہ بھی

معروف طبیب'ما ہرتعلیم' مقرراورخطیب ہیں ۔قو می اورملی دردان کی تقریر وتح ریہ ہے ہویدا ہے۔ مصنف کی ادارت میں شائع ہونے والے بندرہ روزہ''المنبر'' میں'' دعائے محرومی'' ۱۹۹۱ سے با قاعدہ

شائع ہوتی رہی \_مصنف حساس طبیعت کا ما لک ہونے کی وجہ سے ملک میں رونما ہونے والے ناگفتنی واقعات پر پریشان رہتے اوراپنے جذبات کواللہ تعالیٰ کے حضور دعا کے انداز میں پیش کرتے رہے۔ انہوں نے نسوانی

قیادت کا دوربھی دیکھا جب اسلام ہے بیگا تگی کوعام کیا گیا اور اسلامی سزاؤں کو نا قابلِ عمل قرار دیا گیا۔ پھروہ د وربھی دیکھا جب وطن عزیز کے قیام کوایک تکلف سمجھا جانے لگا اور علامہا قبال اور قائداعظم کے واضح ارشا دات

کے باوجود ملک کوسیکولرسٹیٹ بنانے کے لیےواویلا کیا گیا' جوآج تک قائم ہے۔اس قتم کے حالات میں مصنف

نے'' دعائے محرومی''میں اپنے جذبات کواللہ کے حضور پیش کیا کہ وہی مُستجابُ الدعوات ہے۔ مصنف نے سود کے لین دین کو حکومتی سر پرستی حاصل ہونے کو اللہ کی ناراضگی کا سبب قرار دیا اور احکم

الحاکمین ہے دعا کی کہوہ ہمیں اس فتیج نظام معیشت ہے محروم کر دے۔ حال تو یہ ہے کہ اسلامی قوانین جوقر آن و





سنت پرمبنی ہوں ان کا مذاق اڑا یا جاتا ہے اور ان طور طریقوں کورواج دیا جارہا ہے جن سے عریانی اور فحاشی کو

فروغ مل رہاہے۔

مصنف اقتدار پر براجمان ہونے والے ان لوگوں سے نجات کے لیے اللہ تعالٰی سے دست بدعا ہے کہوہ عوام کوان ہےمحروم کر د ہےاور وہ قیادت نصیب کر ہے جواسلامی احکام نا فذکر ہے تا کہ ملک عزیز لا اللہ الا اللّٰہ کی

بنیاد بررواں دواں ہو۔

الغرض'' دعائے محرومی'' عالم اسلام اورخصوصاً وطن عزیز کا نوحہ ہے' جس میں اللہ تعالیٰ ہے استعانت کے لیے بار بار دعاکی گئی ہے۔ دعا کا اُب اُلب اُلب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ وطن عزیز میں مغربیت کوفروغ دینے اور اسلام کے

ساتھ بے وفائی کرنے والوں کوافتد ار ہےمحروم کر دےاوراسلام کے وفاداروں کی قیادت کا فیصلہ کرے۔ ہر

یا کستانی پر لا زم ہے کہ مصنف کی دعاؤں پرخلوصِ دل سے آمین کہے۔

کتاب کا ٹائٹل دیدہ زیب' جلدمضبوط' کمپوزنگ اور پروف ریڈنگ معیاری ہے۔ ( مکتبہ الممنبر فیصل آباد کی شائع کردہ ان تینوں کتب کے لا ہور اور کراچی میں ڈسٹری بیوٹرز کے پیتے شروع میں دے دیے گئے ہیں۔)

#### (r)

مصنف : رشيدالله ليعقوب

نام كتاب : لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ

ضخامت: 352 صفحات قيمت: في سبيل الله صدقه جارييه

طلنے کا پند : رحمة للعالمین ریسرچ سنشر مکان نمبر 8 ' زمزمه سٹریٹ نمبر 3 \_ زمزمه کلفشن کراچی

یہ کتاب عرض مؤلف کے 30 صفحات کےعلاوہ آٹھ ابواب پرمشمل ہے' جن کےعنوان اس طرح ہیں : (۱) سورة الكُفرون

- (٢) لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ
  - (٣) فَاعُبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّيْن
- (٣) ٱعْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ اِللهِ غَيْرُهُ (۵) قُلُ إِنَّمَا ٱدْعُوْا رَبِّني وَلَا ٱشْرِكُ بِهِ آحَدًا
- (٢) وَلَا تَدُعُ مَعَ اللَّهِ اِللَّهَ الْحَرَ ، لَا اِللَّهَ اللَّهِ وَلا هُوَ
  - (۷) احادیث مبارکه
  - (۸) عبادت ٔ صراطِ متنقیم اور شرک
    - حكمت قرآن 🖫



مصنف نے ۲۰۱۰ء میں 'الله و حدہ لا شریك له اور خدا' ' ۲۰ صفحات کی كتاب كھى \_ ۲۰۱۵ء میں ' قُلُ

هُوَ اللّٰهُ أَحَد ''کلھی اور گزشتہ سال زیرتبھرہ کتاب کھی ہے۔ان نتنوں کتابوں میں قدرمشترک یہ ہے کہ مصنف اس بات كاتختى سے قائل ہے كەلفظا ' خدا ' ، ہرگز نه بولنا چا ہيے اور نه لكھنا ' بلكه ' الله ' كو ' الله ' ، بى كهنا چا ہيے ـ وه

لفظ خدا کے بارے میں کسی طرح کا نرم رویہ گوا رانہیں کر تا۔ایٹے اس موقف کو عام کرنے کے لیے فاضل مصنف

اس موضوع پر مفضل کُتب لکھ رہا ہے اوران کو بلا قیمت مہیا کررہا ہے۔

ا بنی ان کتابوں کومصنف نے ملک کے بڑے بڑے دینی مدارس میں بھیجاہے ۔مفتی صاحبان سے رائے

ما نگی ہے مگرا کثر نے مصنف کے حق میں فیصلہ نہیں دیا اور بتایا ہے کہ برصغیر کے اردودان نامورعلائے کرام نے

ا پنے تراجم وتفاسیر میں خالق کا ئنات کے لیے'' خدا'' کالفظ استعال کیا ہے اوریہ بات مسلمہ ہے کہ وہ خدا کالفظ الله کے لیے اپنی بولی میں کہہ رہے ہیں' جس طرح برصغیر کے مسلمان ربا کوسود' صوم کوروزہ اور صلوٰۃ کونماز کہہ

رہے ہیں ۔کسی عالمے دین کے بارے میں یہ برنطنی رکھنا ہرگز درست نہیں کہاس نے خدا سے طاغوت' بت یاغیراللّٰد مرادلیا ہے۔اس بات پرعلمائے دین کی تحریرات گواہ ہیں ۔مگرمصنف اپنی تحقیق کی روشنی میں ان علماء کا کوئی عذر قبول کرنے کو تیاز نہیں ۔ کتاب کا سرور تی عمدہ ہے۔اعلیٰ درجے کا سفید کا غذہے ۔کئی رنگوں کی خوبصورت طباعت

ہے' جس سے مصنف کا جمالیاتی ذوق ظاہر ہے۔مصنف اپنے موقف کو عام کرنے کے لیے اس کتاب کی اشاعت پرزرکشرخرچ کرر ہاہے'اورثواب کی امید پر بلا قیمت تقیم کرر ہاہے۔

#### (a)

نَامُ كَتَابِ : قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ مصنف : رشيدالله ليعقوب

ضخامت: 280 صفحات قبت: فيسبيل الله

ملنے کا پیته : رحمةُ للعالمین ریسرچ سنٹر مکان نمبر 8 'زمزمهسٹریٹ نمبر 3 \_ زمزمه کلفٹن کراچی

یہ کتاب عرض مؤلف کے 61 صفحات کے علاوہ حیوابواب پرمشتمل ہے' جن کے عنوان اس طرح ہیں :

(۲) خطهاریان (خراسان )اور کثرت معبود (١) سورة الاخلاص

(٣) خدا' خداوند' قبل از اسلام' معبود تھے ﴿ ﴿ ﴾ ) خدا' خداوند پراجماع بھی نہیں ہوا

(۵) پندر ہویں صدی کا اجماع (۲) مفتیان کرام کی خدمت میں

مصنف اپنی تحقیق کے نتیجہ میں لفظ'' خدا'' جو فارسی اور ارد و میں'' اللہ'' کے متر ادف کے طور پر استعال ہوتا ہے' سیح نہیں سمجھتا۔ یہ بات درست ہے کہ''اللہ'' خالق کا ئنات کا حقیقی ذاتی نام ہےاوراس کواسی نام سے رکار نا

چا ہیے۔ ہاں جس طرح اردودان صوم کوروز ہ' صلوٰ ق کونماز یا درود' ربا کوسود کہد لیتے ہیں اوران کے مفہوم میں کسی



طرح بھی کمی بیشی نہیں کرتے اس طرح بھی اللہ کواپنی زبان میں خدا بھی کہہ لیتے ہیں ۔ ہاں اگر کوئی'' إنَّ خُدَا عَلَى كُلِّ شَنَّىءٍ قَدِيْرٍ '' كَمِ بِإِاذَانِ اورتكبير مِيس''اللَّه اكبر'' كى بجائے''خدا اكبر'' كم تو وہ عكين ترين

مجرم اورگر دن ز د نی ہے۔اورا بیا کبھی کسی مسلمان عالم یا عامی نے نہیں کہا۔ بیآج کے اکثر علائے کرام کا موقف ہے' کیکن مصنف علماء کے اس موقف کوتشلیم نہیں کرتا اور اپنے موقف کو عام کرنے کے لیے ایک کے بعد دوسری

کتاب تصنیف کررہا ہے۔اب جب آپ کی تحقیق سامنے آگئی اورتشلیم کر لی گئی تو آنے والے مصنفین اس کو ضروراہمیت دیں۔ کتاب ظاہری خوبیوں سے مزین ہے۔مصنف کی نیت نیک اورارا دہ حصولِ ثواب کا ہے۔ پھر

اس کو بلامعاوضہ تقسیم کر نا تو اس کےخلوص کا واضح ثبوت ہے۔

(Y)

نام كتاب : خد مات علماء سندها ورجمعيت العلماء

مؤلف: مولا نامجد رمضان پھليوڻو

ضخامت:450 صفحات قیمت:450رویے

ناشر: جمعیت علماءِ اسلام' صوبه سند ه ملنے کا پیۃ : (۱) مرکزی دفتر جمعیت علماءِ اسلام' کریم یارک' راوی روڈ' لا ہور

(٢) مكتبه حمادية خانقاه عاليه بالبجي شريف ضلع سكهر

سندھ کو بلاشبہ باب الاسلام کہا جاتا ہے۔ یہاں سے دین اسلام برصغیریاک و ہندمیں پھیلا۔سندھ میں بڑے بڑے علماء پیدا ہوئے جن کی خدمات نا قابل فراموش ہیں۔اس کتاب میں ان کا تذکرہ چھا بواب میں کیا

گیا ہے۔ پہلے چند صفحات میں تعار فی معلومات ہیں۔ باب اول ودوم میں مشائخ وعلاء قادر بیراشد بیری سیاسی و

جہادی خدمات کا ذکر ہے۔امام انقلاب مولا نا عبیداللّٰد سندھی' مولا ناسید تاج محمود امروٹی' سیدمجمہ امام شاہ راشدی' مولا نا محمد صادق میمن' مولا نا اسداللّٰہ شاہ اور دیگر علماء کی جدوجہد کا خصوصی ذکر ہے۔ باب سوم میں

جعيت الانصار كي تاسيس' حضرت شيخ الهنداوران كي تحريك انقلاب ١٩١٩ء ميں بمقام دبلي جمعيت علماء هند كا قيام' تح یک خلافت میں علماءِ سندھ کی خدمات' تحریک رکیثمی رومال میں علماءِ سندھ کا حصہ بیان کیا گیا ہے۔ باب

چہارم' پنجم اورششم میں علماء سندھ کے حالات فر دأ فر دأ کھھے ہیں جن میں جمعیت کے وقتاً فو قتاً مختلف مناصب پر فائز ہونے والےافراد کے حالات اور خد مات پرروشنی ڈالی گئی ہے۔

کتاب کے آخری صفحات میں مصادر ومراجع کی طویل فہرست شامل ہے جو کتاب میں درج معلومات کی

ثقاہت کا واضح ثبوت ہے علمی تحقیق کا ذوق رکھنے والوں کے لیے بیا یک مفید دستاویز ہے۔





نام كتاب: اسلام اورثل انسان مصنف : مولاناابوالكلام آزاد

ضخامت:102 صفحات قیمت:200رویے

ناشر : مکتبه جمال ٔ تیسری منزل ٔ حسن مار کیٹ ٔ اردوبازار لا ہور

مولا نا ابوالکلام آزاد نامور عالم وین اور صاحب بصیرت انسان تھے۔ وہ حق شناس اور حق گوشخصیت کے ما لک تھے۔ان کی زندگی برطانوی استعار کے دور میں بسر ہوئی۔ وہ بے باک سیاست دان تھے۔ان کی ساری

زندگی برصغیریر برطانوی تسلّط کے دوران گز ری۔

انگریزی فوج نے ہندوستان کےلوگوں پر بے حظلم ڈھائے۔پھرتر کوں اور عربوں کو بے در دی کے ساتھ

ہلاک کیا۔انگریزی فوج میں مسلمان بھی تھے جو جنگ میں اینے مسلمان بھائیوں کوموت کے گھاٹ اتارر ہے تھے۔اس وفت مولا نا ابوالکلام آزاد نے برصغیر کے مسلمانوں کو یاد دلایا کہ وہ انگریزی فوج میں شامل ہوکران

مسلمانوں کوفٹل کرر ہے ہیں جنہوں نے ان کا کچھنہیں بگاڑا' حالانکہ قر آن مجید میں اس مسلمان کے لیے دوز خ کی بیشگی اللہ کاغضب' اس کی بیشکار اور بڑے در دنا ک عذاب کی وعید سنائی گئی ہے جودوسرے مسلمان کوعمہ أقتل

مولا نا ابوالکلام آ زاد نے اس مسئلے کوقر آ ن کی واضح تعلیمات اور رسول الله مَثَاثِیْنِمُ کی احادیث کی روشنی میں

واضح کیا۔حق گوئی اور بے باکی کی وجہ ہے حکومت ان سے ناراض رہی اورانہیں کئی دفعہ قیدر کھا گیا۔ اسلام اور قانونِ قتل کےسلسلہ میں ان کی ایک ہندو دوست سے خط و کتابت بھی رہی جو برعم خویش سچائی اور

حقیقت کی تلاش میں تھا۔اس کے ساتھ ملا قات اوراس پر را وصواب واضح کرنے کا بھی اس کتاب میں ذکر ہے۔ مسلم ریاست میں غیرمسلم رعایا کوملی طور پرمسلمانوں کے برابرشہری اورمکی حقوق دیے جاتے ہیں اورانہیں مذہبی

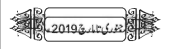
آ زادی بھی ہوتی ہے۔ان کے حان و مال کی حفاظت ریاست کے ذمہ ہوتی ہے۔ تاریخ گواہ ہے کہ اسلامی ریاست میں غیرمسلموں کے ساتھ ہمیشہ مثالی رواداری رہی ہے' مگرانگریز ہمیشہ مسلمانوں سےخوف ز دہ رہے اور

ان کوخواہ مخواہ ظلم وزیادتی کا نشانہ بناتے رہے۔ کتاب کے آخری صفحات میں مولانا کی زندگی کے ماہ وسال ترتیب کے ساتھ دیے گئے ہیں۔ کتاب تحقیق

کااحِھانمونہ ہے۔

حكمت قرآن ع





نام كتاب : جامع الشوام (مساجد مين غير مسلمون كردخول كردائل)

مصنف: مولاناابوالكلام آزادً

ضخامت: 112 قیمت: 200 رویے ناشر: مکتبه جمال ٔ تیسری منزل ٔ حسن مار کیٹ ٔ اردوباز ارلا ہور

مولا نا ابوالکلام آزاد کا نام تعارف کامحتاج نہیں۔ وہ عبقری شخصیت کے مالک تھے۔انہوں نے جو کچھ لکھا

راسخ دلائل يرمبني لكھا' وہ ثقہ عالم دين اور واقعی ابوال كلام تھے۔

۱۹۱۹ء میں سوامی شردھانند نے جامع مسجد د ہلی میں تقریر کی' جسے دہلی کے مسلمانوں نے ناپیند کیا۔اس وقت مولا نا رائجی میں نظر ہند تھے۔ انہوں نے اس سلسلہ میں قرآن وسنت اور حدیث سے مسکت دلائل کے

ساتھ بیٹا بت کیا کہ غیرمسلموں کو بضر ورت مسجد میں داخل ہونے کی اجازت ہے۔مسئلے کی ہمہ پہلو وضاحت کے

ليے كتاب كو 14 فصول ميں تقسيم كيا كيا ہے جن ميں چندايك كے عنوانات اس طرح بين: 🖈 مسجد نبوی میں غیر مسلموں کا داخل ہونا 🖈 اسلام کی دینی بنیا د صرف مسجد ہے

الم خدا کی ساری زمین اسلام کے لیے معجد ہے

الله عَمْرَ آنی آیت إِنَّمَا الْمُشْرِ كُوْنَ نَجَسٌ الْحُ كامطلب منه باحناف اورمسلمانوں كاعمل متمر 🖈 مسجد میں غیرمسلموں کا داخلہ مفیدیا غیرمفید

> ايك غلط اشنباط ( رفع الصوت في المساجد كالصحيح مطلب )  $\stackrel{\wedge}{\boxtimes}$

ہندوستان کے ہندوکس قتم کے غیرمسلم ہیں  $\frac{1}{2}$ 

بیخضری کتاب اینے عنوان کی تشریح میں بقامت کہتر وبقیمت بہتر کا مصداق ہے۔ کتاب کی جلد مضبوط

اور ٹائٹل خوبصورت ہے۔

نام مجلّه : سه ما بی الزیتون کی خصوصی اشاعت (شرح صحیح مسلم نمبر)

مدري: مولا نامحمه قاسم حقائي

ضخامت: 422 صفحات قیمت: درج نہیں ناشر:القاسم اکیڈمی' جامعہ ابو ہریرہ' خالق آبا دنوشہرہ ملنے کا پیته: مکتبه سیداحمد شهید'ار دوبازار لا ہور

سه ماہی''الزیتون''شخ الحدیث مولا نا عبدالقیوم حقانی کی سرپرسی میں القاسم اکیڈمی جامعدابو ہربرہ سے

🤏 🖟 حکمت قرآن 🖁 😂

. ئى جۇرى تالىي 2019

شائع ہوتا ہے۔ زیرتبھرہ شارہ اس مجلّہ کی خصوصی اشاعت ہے جس میں شخ الحدیث مولا نا عبدالقیوم حقانی کی

تصنیف شہیرشرح صحیح مسلم کے بارے میں ملک اور بیرون ملک کے نامورعلاء 'مشائخ' اویبوں اور دانشوروں کی آ راءاورتبصرے شامل ہیں۔تبصر مے مختصر بھی ہیں اور مفصل بھی۔مجموعی طور پریدارس کے مہتم حضرات اور دیگراہلِ

علمی کارنا مەقرار دیا \_مفتی تقی عثانی صاحب کے نز دیک پیعلم حدیث کا بحِقمیق ہے۔اس کےعلاوہ ﷺ الحدیث مولا نا انوارالحق' مفتی زرولی خان' مولا نا زامدالراشدی' مولا نا محمداسلم زابداورایک سو سے زا ئدمعروف علمائ کرام نے اس کی تحسین کی ہےاورا سے عظیم علمی شاہ کارقر اردیا ہے۔

علم نے اسے ایک قابل قدر کوشش قرار دیا ہے۔ بزرگ عالم دین شخ الحدیث مولا ناسمیج الحق شہیدً نے اسے عظیم

شرح تیجےمسلم کی بارہ جلدیں طبع ہو چکی ہیں اور ابھی مزید کام جاری ہے۔تبصرہ لکھنے والوں میں ایک سو

سے زائد علمی شخصیات شامل ہیں ۔بعض علماء نے اپنے تاثر ات منظوم بھی کیے ہیں جن میں پچھ عربی میں بھی ہیں۔

القاسم اکیڈی ایک معروف دینی ادارہ ہے جو درجنوں معیاری اسلامی کتب شائع کر چکا ہے جن کو مدارس میں قبول عام حاصل ہوا ہے۔

اں مجلّٰہ کے آخری صفحات میں شرح صحیح مسلم کے مصنف شیخ الحدیث مولا نا عبدالقیوم حقانی نے مصادر و مراجع کی طویل فہرست بھی درج کی ہے۔

# $(|\bullet\rangle$

نام كتاب : افادات وملفوظات عزيزيه

تحری: محمد پونس عزیزی د ہلوی وریگر انتخاب وتاليف: عتيق الرحمٰن ضخامت: 176 صفحات

ناشر: القاسم اكيدًى ٔ جامعه ابو ہرىر ہ ٔ خالق آبادنوشهرہ

ملنے کا پیتہ: القاسم اکیڈمی نوشہرہ

حضرت شاہ عبدالعزیز دعاجوُ صاحب نسبت بزرگ تھے' وہ شیریں کلام واعظ تھے۔ان کی گفتگو میں حد

درجہ شتگی اور شائشگی تھی۔ان کی با تیں سامعین کے دل میں اُ تر جا تیں۔وہ تبلیغی جماعت کےسابقون اوّلون میں

سے تھے۔ان کی پوری زندگی تبلیغ کے لیے وقف تھی ۔رائے ونڈ کا تبلیغی مرکز تو ۱۹۵۳ء میں ہنا مگر شاہ صاحب اُس سے پہلے تبلیغ کے کام سے وابستہ بلکہ دل و جان سے قربان تھے۔مہمان نوازی ان کی طبیعت کا خاصتھی۔

شاہ عبدالعزیز وُ عاجو کا دل امّت کی فکر اور شوقِ اصلاح سے لبریز تھا۔ جب گفتگو کرتے تو بات سامعین

کے دل میں اتر جاتی ۔شاہ صاحب شاعر بھی تھے۔اس کتاب کے آخری صفحات میں ان کے پچھے اشعار درج حكمت قرآن الله على ال



ہیں۔ یہاں شاہ صاحب کے کچھ ارشادات عنوا نات کے تحت لکھ دیے گئے ہیں۔ چند ملفوظات اس طرح ہیں' فرماتے ہیں: تبلیغ کیا ہے؟ خود جنت میں جائیں'اوروں کوہمراہ لے جائیں۔ ☆ نفس کوعقل کامحکوم رکھا جائے 'عقل برشرع کوحا کم بنایا جائے۔ ☆ علم بغیرعمل و بال ہےاورعمل بغیرعلم ضلالت ہے۔ ¥ وقت انسان کاخرج ہوتار ہتا ہے مگر وقت کوٹھ کا نے لگا نا یہی اپنی کمائی ہے۔ ☆ ا بنی نیکیوں میں خرابیاں اس طرح ڈھونڈ وجس طرح گیہوں میں کنگر۔ ☆ عُسل واجب ہوتو پہلے حجامت نہ بنوائے' ناخن نہ کا ٹے۔  $\stackrel{\wedge}{\sim}$ شہید کے تمام گناہ معاف کردیے جاتے ہیں سوائے قرض کے۔ ☆ تم تولناظلم ہے' پورا تولناعدل ہےاورزیادہ تولناا کرام ہے۔ ☆ ہم عقل پرست نہیں خدا پرست ہیں۔ ☆ حدیث قرآن کی تفسیر ہے قرآن شریف بغیر حدیث کے صحیح سمجھنے میں نہیں آسکتا۔ ☆ جس طرح مال کوضائع کرنا گناہ ہے اسی طرح وقت کوضائع کرنا بھی گناہ ہے۔ ☆ نیکی میں ریا ہوسکتی ہے ترک گناہ میں ریا کا کیا کام۔ ☆ دعوت کا کام اللّٰہ کا بہت بڑاا نعام ہے۔ ☆ د نیا کے اندرعمر کا ایک لمحہ بھی نعمت ہے۔  $\frac{1}{2}$ جس درخت میں کچل ہوتا ہے وہ جھک جاتا ہے جس کواللّٰہ مال دیتو وہ اللّٰہ کےسامنے جھکے۔ ☆ ایک نیک نفس بزرگ کی ناصحانه با تیں بڑی ٹرتا ثیر ہیں۔ كتاب كى جلدمضبوط اور ٹائٹل خوشنما ہے۔ 🚓 🤧 🚓 دعوت رجوع الى القرآن كى اساسى دستاويز للكائر السراد إحماسيكي مقبول عام تاليف مسلمانول برقرآن مجيد كحقوق اشاعت خاص:45روپے اشاعت عام:30 روپے حکمت قرآن گ







تنزل قرآن مجد کے تناظر میں النگائی لیک پرسا<u>۔ جلال میں ایک من</u>فرد متاویز

مولف: پروفیسرڈاکٹرنیم احمد tasneem@roohulameen.com



كانوان نبوت ع









مكتبهاداره نورِق، كراچي، مكتبه دارارقم گاشن اقبال كراچي، مكتبهاداره معارف اسلامي منصوره، لاجور كمتبه اسلاميد، لا مورا ويوضل آباد، احمد بك كار پوريش، راوليندى، بك استورشافيسل سجد، اسلام آباد







# MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

## Surah Al-An'am

(The Cattle)

(Recap of verses 1 – 20 of Surah Al-An'am and fresh exposition of verses 21 – 41 of the same Surah, inclusive)

### Translator's note:

For the sake of continuity and coherent explanation, most of the general discourse has been made by employing the 'male' as a prototype, which is in no way meant to be diminutive of the opposite gender or to disrespect the status of women.

Moreover, each verse (Ayah) has been kept as a continuum in order to prevent the misrepresentation of meanings, which may occur when the verses are broken up and the translation of those verses becomes kaput when done in bits and pieces.

Cross-references taken from other parts of the Qur'an and the Hadith of the Messenger of Allah (SAAW) are provided in italics.

The Translation of the Holy Qur'an done by the Message International – USA (www.FreeQuran.com) and edited by Saheeh International – UK, Dar Al Mountada – Saudi Arabia and Al Qummah – Egypt has been used in order to synchronize the use of modern English Language, which we believe will give a more accomplished sense of understanding to Today's mind.







## Recap of verses 1 - 20 (inclusive) of Surah 6, Al-An'am

Verses 1 through 12 of the Surah are of introductory and admonitory nature. The disbelievers [Editor's Note: the words disbelievers and unbelievers have been used alternatively as "synonyms" in our entire discourse] have been warned that if they do not accept the Islamic Creed and refuse to follow the "Light" shown by the Revelation from the All-Knowing and All-Powerful Allah (SWT), they would face the same doom as the former disbelievers. Their arguments for rejecting the Holy Prophet (SAAW) and the Revelation sent down to him (SAAW) have been refuted and they have been warned that they should not be deluded by the respite that is being granted to them in this worldly life.

Verses 13 through 20 of the Surah inculcate Tauhid [Monotheism, Oneness of Allah (*SWT*)], and refute shirk [polytheism] because it is the greatest obstacle in the way of the acceptance of Tauhid.

It has to be remembered that, although polytheists, the Arabs to whom these verses are (initially) addressed did acknowledge "God" as the Creator (SWT) of the heavens and the earth, Who (SWT) causes day to alternate with night, and Who (SWT) has brought into existence the sun and the moon. None of them attributed any of these acts to any of their idols (Laat, Hubal, Manaat, Uzza, etc.) or to any other deities. The verses declare in a strong and probing tone that why then should they prostrate themselves before others beside the real (and the only) Creator (SWT)? Why should they offer their prayers and supplications to any but Allah (SWT)? Moreover, the verses differentiate between the material creation (the earth and the skies) and the abstract creation (darkness and light), respectively.

It should be clear that Shirk not only means to prostrate before the deities but in a wider spectrum it also encompasses all prevailing beliefs that are in conflict with the meaning ascribed to "Tauhid" by Allah (SWT). It is actually a disease which disguises itself and attires differently in every era.

The verses also allude to the Hour of Judgement when human beings, regardless of the age in which they lived, will be brought back to life and summoned to render an account before their Lord (SWT). This term is applied both for the death of an individual, as narrated by the







Prophet (*SAAW*): "when one dies, his resurrection is established", and for a collective death of this universe, the time of which is only known to Allah (*SWT*).

The verses also clarify that although Allah (*SWT*) reveals signs (ayahs) repeatedly, yet the unbelievers are hell bent on denying them.

In these verses, the objection of the unbelievers that they need definitive proof of the unseen in order to accept Islam is also refuted and they are warned to bring the required reform in their lives before death approaches them. The time of death remains concealed as it is beyond human perception. Once that veil is removed, they will be assembled before Allah (SWT) on the Day of Judgement. This earthly life is a test whether man recognizes it or not. The Ultimate Reality, though hidden, can still be perceived by the correct exercise of human reason and intellect. In a nutshell, the real test of this life rests on having full faith in the unseen. If nothing remains unseen, then there will be no logic behind the test.

Moreover, the objection of the unbelievers regarding the status of Muhammad (*SAAW*) as the Prophet of Allah (*SWT*), instead of some angel occupying the post of Prophethood is also rejected.

The verses also comfort the Holy Prophet (*SAAW*) and he (*SAAW*) is consoled by Allah (*SWT*) by declaring that the mockery of the disbelievers need not be taken too seriously as it is not new in the history of the Prophets (*AS*). Moreover, the history of Islam (as well as present times) proves that the blasphemous attitude of the staunch unbelievers towards the Holy Prophet (*SAAW*) came back to bite them, when destined by Allah (*SWT*).

The verses also contain encouragement and a pat on the back of the believers as they are being encouraged to continue doing good deeds and are being warned that even the slightest doubt (about the rewards in the Hereafter) must never flash across their minds, as Allah (*SWT*) has promised His (*SWT*) mercy and reward for them in the Hereafter.

Moreover, the verses allude to the unjust and unwise ideology of polytheism, in depth. Despite their belief in a "Creator of the universe", the polytheists also ascribe partners and helpers to Him







(SWT). In truth, it is Allah (SWT) alone who feeds His (SWT) creatures but needs not to eat or drink Himself (SWT).

The verses mention that the Holy Prophet (*SAAW*) sets the "example" for others in all spheres of human existence, action and interaction himself (*SAAW*), just like we say in our idiom that "charity begins at home." The verses decree that Allah (*SWT*) Himself (*SWT*) is witnesses that the Prophet (*SAAW*) has been designated by Him (*SWT*) and that whatever the Prophet (*SAAW*) conveys is by His (*SWT*) command.

The verses clearly state that even the biggest success of this world means nothing compared to the success in the Hereafter. Money, respect, fame and authority would end with this world and the deliverance from torment and being the object of Divine mercy is real and dependent on virtuous attributes, also identified in the verses.

The verses use many shades in the form of rational arguments with regards to Tauhid (monotheism) and enunciate that Allah (*SWT*) is the only One (*SWT*) who can take away the worries and hard times from people. Moreover, none can stop Him (*SWT*) if He (*SWT*) wants to do good with someone and nor does He (*SWT*) need to seek any permission for that. In a nutshell, Allah's (*SWT*) Powers and Authority are infinite. They encompass the whole universe and none can escape His (*SWT*) influence. The Omnipotence, Omniscience and Omnipresence of Allah (*SWT*) is elucidated time and again.

The verses provide an irrefutable reflection on the main theme of this surah, which relates to the demand of the infidels for a miracle of their choice. Again the answer is that the choice of miracle by Allah (*SWT*) is far superior, i.e., The Holy Quran!

Towards the end of this section of verses (1 – 20), a clear reference is provided viz. the knowledge of the identity of the Holy Prophet (*SAAW*) that had been given to the People of the Book, particularly to the Jews, in their Scriptures (Torah, Psalms and Gospel). Moreover, their Scriptures also tell them in no uncertain terms that God is One (and only) (*SWT*) and that none shares His (*SWT*) Godhead with Him (*SWT*). This final part of verses 1 – 20 censures them for straying from the straight path even after having received such vivid evidence and declares them as a people who have lost their souls and who would not believe.

\_\_\_\_\_







## Exposition of verses 21 - 41 of Surah Al-An'am

#### Verse 21

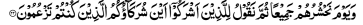
وَمَنُ ٱظْلَمُ مِتَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا ٱوْكَذَّبَ بِأَلِيَّهِ \* إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظّلِمُونَ ٥

"And who is more unjust than one who invents about Allah a lie or denies His verses (signs)? Indeed, the wrongdoers will not succeed."

This verse refers to those who falsely asserted that there were also other beings which shared with Allah (*SWT*) in His (*SWT*) Godhead, possessed divine attributes and powers, and hence 'rightly' deserved to claim from man worship and absolute service. It is also a slander to the claim that Allah (*SWT*) has selected certain beings to be His (*SWT*) chosen intimates and that He (*SWT*) has commanded - or is at least agreeable to the idea - that they should be considered to possess divine attributes, and that people should serve and revere them as they would serve and revere Allah (*SWT*), their Lord.

By 'signs (verses) of Allah (SWT)' are meant the signs found within man's own being, as well as those scattered throughout the universe. They also include the signs which are manifest from the lives and achievements of the Prophets (AS), as well as those embodied in the Scriptures. All these point towards one and the same truth - that in the entire realm of existence there is one Allah (SWT) alone and that all else are merely His (SWT) Creation and, hence His (SWT) subjects. Who could be more unjust than the one who, in utter disregard of all these signs, assigns others than the One True Allah (SWT) the attributes of Godhead, considering them to merit the same rights as Allah (SWT), and does so merely on grounds of either conjecture, or speculation or out of blind adherence to the beliefs of his forefathers, although there is not so much as a shred of evidence founded on true knowledge, observation or experience in support of such beliefs. Such a person subjects truth and reality to grave injustice. He also wrongs his own self and everything else in this universe with which he has to deal on the basis of this false assumption.

#### Verse 22



"And [mention, O Muhammad], the Day We will gather them all together; then We will say to those who associated others with Allah, "Where are your 'partners' that you used to claim [with Him]?"







Denying what should be affirmed and fabricating a lie on Allah (SWT) are two of the deadliest sins that are similar in nature. Therefore this verses addresses the manner in which on the Day of Resurrection Allah (SWT) will demand of the unbelievers, who used to associate partners with Him (SWT), to produce them. The unbelievers had the false faith that their false deities other than Allah (SWT) that they worshipped and invocated would save them from the punishment and torment of the Hellfire.

#### Verse 23

"Then there will be no [excuse upon] examination except they will say, "By Allah, our Lord, we were not those who associated."

Continuing the theme in the previous verse, this verse tells us that on the very first manifestation of Allah's (*SWT*) torment, the infidels will deny and later forget their most cherished beliefs – of the associates being their saviours – in order to try to trick Allah (*SWT*) and save their skins. [Editor's Note: Which, of course would be of no avail, as Allah (*SWT*) is the All-Knowing!]

#### Verse 24

"See how they will lie about themselves, and lost from them will be what they used to invent."

The verse continues the theme in the previous two verses and describes that the "partners" that the unbelievers associated with Allah (*SWT*) will be nowhere to be seen because they never existed in the first place, as it was a lie fabricated by the unbelievers. The unbelievers and polytheists will be at a total loss of argument (and will consequently be cast into the Hellfire.)

#### Verse 25

"And among them are those who listen to you, but We have placed over their hearts coverings, lest they understand it, and in their ears







deafness. And if they should see every sign, they will not believe in it. Even when they come to you arguing with you, those who disbelieve say, "This is not but legends of the former peoples."

It is noteworthy that Allah (*SWT*) attributes to Himself (*SWT*) all that happens in the world as a result of the laws of nature. Since these laws were made by Allah (*SWT*) Himself (*SWT*), the effects which result from their operation are also ultimately due to the Will and Permission of Allah (*SWT*). The refusal on the part of unbelievers to heed the call of the Truth even when it is clear and audible stems from their arrogance, obstinacy, prejudice, ego-driven mental rigidity and inertia. It is a law of nature that when a man is not prepared to rise above prejudice in his quest for the Truth, his heart closes to every truth which is opposed to his desires. We can describe this condition by saying that the heart of that person has become sealed and when Allah (*SWT*) describes it, He (*SWT*) does so by saying that He (*SWT*) had sealed the heart of such a person. The explanation of this 'paradox' is that whereas we describe merely an incident, Allah (*SWT*) describes its root cause and ultimate effect.

Whenever ignorant people are called to the Truth they are liable to say that there is nothing novel about it, that it is merely a repetition of things that have come down from the past, as if in their view every truth must be new, and whatever is old must necessarily be false. The verse makes it abundantly clear that the Truth has always been one and the same and will remain so. All those (AS) who have come forward to lead people in the light of God-given knowledge have been preaching one and the same Truth from time immemorial, and all those who will benefit from this valuable source of human knowledge in the future are bound to repeat the same old truths. False novelties can be invented only by those who, being bereft of the light of Divine Guidance, are incapable of perceiving the Eternal Truth, preferring to weave altogether new ideas out of their imagination and putting them forward as 'the truth'.

During the lifetime of the Holy Prophet (SAAW), the leaders of Quraish plotted the way the Jewish scholars did, because they could see a large majority entering into Islam. They pretended to listen to the Prophet (SAAW) carefully, to create a false pretence that they wanted to profit from what was being said. This created a false







image in the minds of innocent people that their leaders had no aversion for Islam. Later they saw their leaders totally negating whatever was taught to them and never appeared to be convinced with it. This had a negative impact on the minds of those who were novice among the believers. Moreover, they put up a false charge on the Prophet (SAAW) that whatever he (SAAW) taught, were stories having no foundation or tendency towards being right and that they were "borrowed" from the ancient scriptures. Thus, according to the Sunnah of Allah (SWT) when people denied the call of the prophet (SAAW) because of their sheer arrogance and treachery, Allah (SWT) quenches their abilities and judgements.

#### Verse 26

"And they prevent [others] from him and are [themselves] remote from him. And they do not destroy except themselves, but they perceive [it] not."

The verse refers to the evil attitude of the disbelievers who were making every possible effort to try and stop those who were curious to find the straight path from embracing it. This, therefore, means that the leaders stopped the public or discouraged them from accepting Islam, because they had a fear of losing their leadership. They not only stopped the public from listening to the Word of Allah (SWT) but themselves refrained from it too. Allah (SWT) says that it was not a very clever trick on the part of the disbelievers, because they were, in fact, storing for themselves the torment of the Hellfire by doing such wicked acts. A congruent theme is also mentioned in *Verse 83 of Surah Bani Israel*, "And when We show favour to man, he turns away and withdraws on his side."

#### Verse 27

"If you could but see when they are made to stand before the Fire and will say, "Oh, would that we could be returned [to life on earth] and not deny the signs of our Lord and be among the believers."

The verse indicates that on the Day of Judgements when all veils will be lifted and the Truth would become clear to everyone,







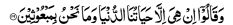
believers and disbelievers alike, the latter would be devastated and would seek to find a way to redeem themselves. They would be so distressed by the thought of the torment of the Hellfire awaiting them that they would ask (as a wish to) Allah (SWT) to give them "one more chance" and to send them back to the worldly life, so that they could live as believers. Simply put they would say that "if we were sent back", "we would testify to the Truth"!

#### Verse 28

"But what they concealed before has [now] appeared to them. And even if they were returned, they would return to that which they were forbidden; and indeed, they are liars."

This verse elucidates that at that moment of truth (when the unseen would be unveiled) such a statement on their part would not be indicative of either any true change of heart or of any genuinely revised judgement based on serious reflection and reasoning. It would rather be the result of direct observation of reality at a time when even the staunchest unbeliever would find it impossible to deny it. Additionally, it would only be a claim made in distress of the ominous Hellfire with all its torments in store. The verse thus declares that the unbelievers will not be sincere and true in their contrition, because they were well aware of the Truth even before the Seat of Judgement, yet their arrogance and treachery halted their way. Therefore, even if the clock were turned back and they were afforded another chance of "worldly life", they would still be completely mesmerized by the wonders of this world and their love for wealth and children would come back to life, along with their arrogance and treachery.

#### Verse 29



"And they say, "There is none but our worldly life, and we will not be resurrected."

The verse provides a snapshot of the different types of disbelief in that age and we find that almost all of them are seen even today in some shape or form. These include outright disbelief, atheism and agnosticism. Even today we see people believing in Allah (SWT) but







not in the Day of Judgement and the Afterlife. Some believe in these two but deny the institution of Prophethood. At the other extreme atheists and materialists believe in life and death as a matter of chance and totally reject everything unseen, including Allah (SWT), The Prophets (AS), Angels (AS) and The Hereafter. Similarly in that age, the infidels believed in Allah (SWT) and the Resurrection but considered their associate false gods as their helpers and saviours from the torment of the Hellfire. There was a stratum of the society who had a belief that life is confined to this world only and there is no life in the Hereafter. This verse addresses all these various kind of people living in the world, both then and now.

#### Verse 30

"If you could but see when they will be made to stand before their Lord. He will say, "Is this not the truth?" They will say, "Yes, by our Lord." He will [then] say, "So taste the punishment for what you used to deny."

The verse gives a taste of things to come for the unbelievers and also shines detailed light on the "finale". Once the unbelievers will run out of all arguments and they will be forced near the Hellfire, they would be asked about the "Truth" – something that they consistently used to deny in their worldly life. They would say that verily it is the Truth, but their testimony at that time would amount to nothing. The disbelievers would then be cast into the Hellfire – the same one that they used to deny in their worldly life.

#### Verse 31

"Those will have lost who deny the meeting with Allah, until when the Hour [of resurrection] comes upon them unexpectedly, they will say, "Oh, [how great is] our regret over what we neglected concerning it [i.e., the Hour]", while they bear their burdens [i.e., sins] on their backs. Unquestionably, evil is that which they bear."

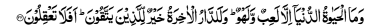






This verse portrays a picture of the sheer disappointment, regret, fear and anguish that the unbelievers will experience when the Hour approaches, ushering in the Days of Judgement and Resurrection. The verse terms them as "losers", as they denied any accountability or meeting with Allah (SWT) after death according to the false beliefs that they held in the worldly life. The verse also explains that the unbelievers would not have any chance of redemption as their worldly life would come to an abrupt end, whether it is because of individual deaths or 'the Hour' has arrived. The unbelievers, having accumulated evil during the entire span of their worldly life, will repent once they would see the Qiyamah (Death or the Hour) as a reality and they would have no option but to carry the heavy burden of their sins and blasphemies on their backs and it will be in this manner that they will be forced to appear before Allah (SWT) the Almighty (SWT).

#### Verse 32



"And the worldly life is not but amusement and diversion; but the home of the Hereafter is best for those who fear Allah, so will you not reason (and reflect)?"

The underlying message of the verse does not mean that earthly life has nothing serious about it and that it has been brought into being merely as a sport and pastime. What the observation made in the verse really means is that, compared with the true and abiding life of the Hereafter, earthly life is merely a transient phase, yet extremely important as whatever one sows here would be reaped in the Hereafter.

Moreover, since the Ultimate Reality is hidden (or unseen) in this world, the superficially minded, who lack true perception, encounter many a thing which causes them to fall prey to misconceptions. As a result of these misconceptions such people indulge in a variety of actions which are so blatantly opposed to reality that their life seems to consist merely of sport and pastime. One who assumes the position of a king in this world, for instance, is no different from the person who plays the part of a king on the stage of a theatre. His head is







bedecked with a crown and he goes about commanding people as if he were a king, even though he has no royal authority. He may later, if the director of the theatre wishes, be either dismissed from his royal office, put into prison or even be sentenced to death. Moreover, some people try to unravel the Unseen even though that is altogether beyond their reach. Then there are those who claim to provide sustenance to others despite the fact that they are themselves dependent on others for their own sustenance. There are others who falsely think that they have the power either to bestow honour and dignity on human beings or to degrade them, either to confer benefits or to harm them. Such people go about trumpeting their own glory but their own foreheads bear the stamp of their humble bondage to their Creator (SWT). By just one twist of fortune such people may fall off their pedestals and be trampled under the feet of those upon whom they have been imposing their "God-like authority".

All these people and others must come to a sudden and preordained end with death. As soon as man crosses the boundaries of this world and steps into the Next, the reality becomes fully manifest and all the misconceptions that he used to entertain are peeled away. In short, he is shown the true worth of his belief and actions.

Nevertheless, this does not mean that we should consider the life in this world unimportant, as the life in this world is a fact and an intermittent test for the ultimate fate in the Hereafter. The verse elucidates this very important balance between the importance of the life in this world and its relation to the subsequent life in the Hereafter.

In a nutshell, "As you sow (in this worldly life), so shall you reap (in the Hereafter)!"

#### Verse 33

We know that you, [O Muhammad], are saddened by what they say. And indeed, they do not call you untruthful, but it is the verses of Allah that the wrongdoers reject."

The verse refers to the fact that before Prophet Muhammad (SAAW) began to preach the message of Allah (SWT), people at







large from the extended tribe of Quraish regarded him (SAAW) as truthful and trustworthy and had full confidence in his (SAAW) veracity. Only after he (SAAW) had begun to preach the message of Allah (SWT) did they call him (SAAW) a liar (Editor's Note: We recuse ourselves of such blasphemous allegations). Still, during this period none dared to say that the Prophet (SAAW) had ever been guilty of untruthfulness in personal matters. Even his (SAAW) worst enemies never accused him (SAAW) of lying. When they did accuse him (SAAW) of falsehood (Editor's Note: We recuse ourselves of such blasphemous allegations), they did so in respect of his (SAAW) prophetic mission. Abu Jahl for instance, was one of his (SAAW) staunchest enemies. On the occasion of the Battle of Badr, Akhnas b. Shariq asked Abu Jahl, when they were alone, to confide whether he considered Muhammad (SAAW) to be truthful or not. He replied: 'By God, Muhammad (SAAW) is a veracious person. He (SAAW) has never lied in all his life. But if every office-liwa' (standard-bearing in war), (provision of water to the pilgrims), hijabah (guardianship of the Ka'bah) and nubuwah (Prophethood) - were to fall to the share of the decedents of Qusayy, what would be left for the rest of the Quraysh?' (Ref: Ibn Kathir, vol.3, pp.17-18.)

In the verse, Allah (*SWT*) consoles the Prophet (*SAAW*) by telling him (*SAAW*) that by charging him (*SAAW*) with falsehood the unbelievers were calling Allah (*SWT*) untruthful. Since Allah (*SWT*) has endured this accusation with mild forbearance, leaving them free to persist in their blasphemy, the Prophet (*SAAW*) need not feel undue disquiet. Moreover, Allah (*SWT*) says to the Prophet (*SAAW*) that He (*SWT*) knows well whatever they (disbelievers) demand from him (*SAAW*) and whatever they deny from his (*SAAW*) miracles grieves him (*SAAW*).

This verse serves as a point of climax of this section of the Surah. It clearly identifies the root cause of the disease in the hearts of the disbelievers as well as their consequential wicked actions.

#### Verse 34

وَلَقَدُ كُذِّبَتُ رُسُلٌ مِّنُ قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِّبُوْا وَاْوُذُواْ حَتَّى الْتَهُمْ نَصُرُنا ۚ وَلَا مُبَرِّلَ لِكِلِمْتِ اللَّهِ ۚ وَلَقَدُ







جَاءَك مِنْ نَبَاعِي الْمُرْسَلِيْن،

"And certainly were messengers denied before you, but they were patient over the denial, and they were harmed until Our victory came to them. And none can alter the words [i.e., decrees] of Allah. And there has certainly come to you some information about the [previous] messengers."

The major point emphasized in this verse is that no one has the power to change Allah's (SWT) Law regarding the conflict between Truth and falsehood. Lovers of Truth must necessarily pass through trials and persecution so as to be gradually tempered. Their endurance, their honesty of conviction, their readiness to sacrifice and to undertake all risk for the cause of Truth, the strength of their faith and the extent of their trust in Allah (SWT) must be tested. They need to pass through this phase of persecution to develop in themselves those qualities which can be developed nowhere else but on earth. They are also required to defeat the forces of ignorance and falsehood by virtue of their moral excellence and the nobility of their character. Only after they have established their moral superiority over their adversaries will Allah's (SWT) help arrive. No one can secure that help beforehand.

The verse also outlines the divinely specified course which has to be followed by Prophet Muhammad (SAAW) as he (SAAW) has been appointed a Messenger (SAAW). Phases of this course of action include bearing the opposition patiently and this phase is surely not novel as the Prophet (SAAW) had been told this at various other places in the Qur'an regarding the difficult lives and hardships faced by previous Prophets (AS). Moreover, Allah (SWT) had informed the Prophet (SAAW) in the beginning "verily We shall send down to you some weighty word." (Ref: Surah Muzammil, Verse 5).

Verse 35

"And if their evasion is difficult for you, then if you are able to seek a tunnel into the earth or a stairway into the sky to bring them a







# sign, [then do so]. But if Allah had willed, He would have united them upon guidance. So never be of the ignorant."

The Prophet (SAAW) saw that even though he (SAAW) had spent a long time admonishing his (SAAW) people due to their belief in falsehood, yet they did not seem inclined to heed his (SAAW) call. As a result he (SAAW) sometimes wished, for the sake of spreading the message of Allah (SWT), for the appearance of some extraordinary sign of Allah (SWT) that would undermine the stubbornness of his (SAAW) people and lead them to accept his (SAAW) message of guidance towards Allah (SWT). This verse embodies Allah's (SWT) response to the Prophet's (SAAW) desire. Allah (SWT) tells His (SWT) beloved Messenger (SAAW) not to be impatient. The Prophet (SAAW) is told to persist in his (SAAW) striving and continue to work, in conformity with Allah's (SWT) directives. Had it been Allah's (SWT) purpose to work miracles, He (SWT) would have done so. But Allah (SWT) did not consider that to be either the appropriate method for bringing to a successful completion the required intellectual and moral revolution or for the evolution of a sound, healthy civilization. Moreover, Allah (SWT) tells His (SWT) beloved Prophet (SAAW) that even the most vivid of miracles or tangible signs of Allah (SWT) would not change the unbelief of the unbelievers into belief, unless Willed by Allah (SWT). The Holy Prophet (SAAW) is directed that he (SAAW) should not expect Allah (SWT) to fulfil his (SAAW) wish, as such phenomena have no place in Allah's (SWT) Grand Scheme of things.

Moreover, the verse elucidates that had it been Allah's (SWT) Will that all people should be driven to the Truth, there would have been no need to send Prophets (AS), to reveal divine Scriptures, to direct believers to engage in struggles against unbelievers, and to make the message of Truth pass through the necessary stages until fulfilment is reached. The result could have been achieved by a single sign of Allah's (SWT) Will of "Kun" (Be). Allah (SWT), however, did not want things to happen that way. He (SWT) Willed the Truth to be set before people with its supporting arguments so that by a proper exercise of their rational judgement, they should recognize it for what it was and thereafter freely choose to embrace it as their faith. By moulding their







lives in conformity with this Truth such people should demonstrate their moral superiority over the followers of falsehood. The Prophet (SAAW) and his (SAAW) companions (RA) should continually attract people of sound morals by the force of their arguments, by the loftiness of their ideals, by the excellence of their principles and by the purity of their lives. They should thus reach their goal - the establishment of the hegemony of the true faith - by the natural and gradual escalation of strife against falsehood. Allah (SWT) will guide them in the performance of this task and will provide them with whatever help they merit during the various stages of their struggle. Allah (SWT) has created man as a responsible being, bestowed upon him a degree of latitude that he may exercise, granted him the freedom to choose between obedience and disobedience to Allah (SWT), awarded him a certain term of life in order to demonstrate his worth, and determined that at an appointed Hour He (SWT) will judge him for either reward or punishment in the light of his deeds.

#### Verse 36



"Only those who hear will respond. But the dead - Allah will resurrect them; then to Him they will be returned."

'Those who hear' mentioned in this verse refers to those whose consciences are alive, who have not atrophied their intellect and reason, and who have not closed their hearts to the Truth out of irrational prejudice, arrogance and treachery. In contrast to such people are those who are characterized as 'dead' - who blindly follow the old familiar beaten tracks, and can never deviate from the ways they have inherited, even when these ways are plainly at variance with the Truth of the One and Only Allah (SWT) worthy of being worshipped.

The verse also elucidates that those who are "dead" and spend their worldly life in disbelief and falsehood would be brought back to life by the Will of Allah (*SWT*) on the Day of Resurrection and then presented for Judgement before their Creator - Allah (*SWT*) the Almighty (*SWT*).







#### Verse 37

"And they say, "Why has a sign not been sent down to him from his Lord?" Say, "Indeed, Allah is Able to send down a sign, but most of them do not know."

In this verse, the 'ayah' signifies a tangible miracle, which, in simple words means a sign from Allah (*SWT*). The purpose of the verse is to point out that the reason for not showing a miraculous sign is not Allah (*SWT*) powerlessness. The true reason is something else which those people in their immaturity, have failed to comprehend. According to certain exegetes the reason may be Allah's (*SWT*) Will and Mercy to give a chance to the unbelievers to accept the Truth, because once a miracle has be granted on request, if the unbelievers still reject the Truth, they are destroyed for good. *And Allah Knows Best!* 

#### Verse 38

"And there is no creature on [or within] the earth or bird that flies with its wings except [that they are] communities like you. We have not neglected in the Register a thing. Then unto their Lord they will be gathered."

The verse addresses those who do not believe in the Truth. It uses commonly observed phenomena to develop an irrefutable argument of Allah's (SWT) authority over all things, alone. The verse says that if the unbelievers are concerned with miraculous signs in order to determine whether or not the message of the Prophet (SAAW) is indeed true, then, let them look around with open and attentive eyes. If they actually do so they will find the world full of such signs. Let them take any species of animal or bird they like. They can reflect upon the excellence of its organic structure. They will notice how its instinctive urges are in complete conformity with its natural requirements. They will also observe how wonderfully adequate are







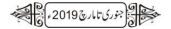
the arrangements for providing it with nourishment; how marvellously well-determined are the limits within which it lives; how tremendously efficient is the system under which each living creature is protected, provided for, looked after and directed towards self-fulfilment; how strictly each one is fitted into the framework of the discipline devised for it, and how very smooth is the operation of the whole system of birth, procreation and death. Were one to reflect on this alone, from among the innumerable signs of Allah (SWT), one would perceive fully how true the teaching of the Prophet (SAAW) is concerning the unity and other attributes of Allah (SWT) and how necessary it is to live a righteous life in conformity with the "concept" of Allah (SWT) propounded by his Messenger (SAAW). But their eyes were neither open to perceive the Truth nor their ears open to heed admonition. Instead, they remained ignorant, preferring to be entertained by the performance of wondrous feats.

The verse also emphasises that although animals, birds and insects have their own ways and systems, such as a queen ant is the leader of the entire ant community containing worker ants, the ultimate Designer, Enforcer and Maintainer of those ways and systems is Allah (SWT) alone and to Him (SWT) will they all return on the Day of Judgement for accountability.

#### Verse 39

"But those who deny Our verses are deaf and dumb within darknesses. Whomever Allah wills - He leaves astray; and whomever He wills - He puts him on a straight path."

Allah's (SWT) "act" of misguiding a person consists in not enabling one who cherishes being arrogant, treacherous and ignorant to observe the signs of Allah (SWT). The fact is that if a biased person – one who has no real love of the Truth – were to observe the signs of Allah (SWT), he might still fail to perceive them. Indeed, all those things which cause misconception and confusion would probably continue to alienate him from them. Allah's (SWT) "act" of true guidance consists in enabling a seeker of the Truth to benefit from the







sources of true knowledge, so that he constantly discovers sign after sign, leading him ultimately to the Truth. This verse alludes to this basic reality of the striving of people for Truth vs falsehood and the implications of both thereof.

A myriad of cases are encountered daily to illustrate this. We notice that a great many people pass inattentively over the countless signs of Allah (SWT) that are scattered all over the world and beyond, and ignore even those signs which are manifest in human beings as well as in plants, animals and other creations. It is little wonder, then, that they derive no lesson from all these signs. There are many who study zoology, botany, biology, geology, astronomy, physiology, anatomy and other branches of natural science. Others study history, archaeology and sociology. During the course of such studies they come across many signs of Allah (SWT) which, if they cared to look at them in the correct perspective, might fill their hearts with faith. But since they commence their study with a bias, and are actuated only by the desire to acquire worldly advantages, they fail to discover the signs which could lead them to the Truth. On the contrary, each of those very signs of Allah (SWT) contributes to pushing them towards atheism, materialism and naturalism, all rooting from their arrogance, treachery and inertia. At the same time, the world is not empty of those truly wise ones who view the universe with open eyes. For them even the most ordinary phenomenon of the universe directs them to Allah (SWT).

Therefore, the phrase, "Allah sends astray" actually means that as a consequence of one's misuse of the discretion of free will, Allah (SWT) certifies one's aberrance.

#### Verse 40

"Say, "Have you considered: if there came to you the punishment of Allah or there came to you the Hour – is it other than Allah you would invoke, if you should be truthful?"

The verse poses a searching question. It is a common observation that whenever the infidels were confronted with a difficulty, as in a sea







storm or a life threatening situation, they tend to lose the respect for their deities and cried for Allah's (*SWT*) help. They are being questioned here that why did they turn to Allah (*SWT*) in extreme danger, something they would repeat when the biggest of all calamities – The Hour - arrives. This means that turning to Allah (*SWT*) for invocation is innate for human beings and is the Truth.

#### Verse 41



"No, it is Him [alone] you would invoke, and He would remove that for which you invoked Him if He willed, and you would forget what you associate [with Him]."

Continuing the theme in the previous verse, attention is now drawn in this verse towards another sign - one observable even in the lives of those who deny the Truth. When either some great calamity befalls a person or when death starkly stares in the face, it is only to Allah (SWT) that the person turns to for refuge. On such occasions even the staunchest polytheists forget their false gods and cry out to the One True God - Allah (SWT), and even the most rabid of atheists stretch out their hands in prayer to Him (SWT) (although those watching may not be aware of this happening at the time of death, as the veil is lifted only for the person dying and not for others). This phenomenon is mentioned here in order to draw an instructive lesson. It shows that devotion to Allah (SWT) and monotheism are ingrained in the human soul. No matter how overlaid this truth might be with darkness, some day it shakes off man's heedlessness and ignorance and manifests itself fully, potentially in this world and certainly at the time of death for all. It was the observation of this sign which had led 'Ikrimah (RA), the son of Abu Jahl, to the true faith. For when Makkah was conquered by the Holy Prophet (SAAW), 'Ikrimah (RA) fled to Jeddah and sailed from there towards Abyssinia. During the voyage the boat ran into a severe storm which threatened to capsize it. At first people began calling on their gods and goddesses. Later on, when the storm grew even worse and the passengers were sure that the boat would sink, they began to feel it was time to call on The One True God -Allah (SWT) - alone, for He (SWT) alone could save them. This







opened the eyes of 'Ikrimah (*RA*), whose heart cried out to him (*RA*) that if there was no effective helper for them in that situation, how could there be one elsewhere? He (*RA*) also recalled that this was precisely what the Holy Prophet (*SAAW*) had constantly told people, and that it was precisely because of this preaching that they had been engaged in unnecessary violent conflict with him (*SAAW*). This was a turning-point in 'Ikrimah's (*RA*) life. He (*RA*) instantly made up his (*RA*) mind that if he (*RA*) survived the storm he (*RA*) would go straight to the Holy Prophet (*SAAW*) and place his (*RA*) hand in his (*SAAW*), binding himself (*RA*) in allegiance. Thereafter, he (*RA*) not only remained true to his (*RA*) word by becoming a Muslim, but spent the rest of his (*RA*) life struggling for the cause of Islam.

\_\_\_\_\_

And Allah (SWT) Knows Best!









مركزى المجمن خدام القرآن لا بهورك الشعبة تحقيق اسلامي "(IRTIS)) كزريا انتظام البلاغ عامدوا فا ده قام كى ويب سأئتس

- پنی نظیم وصدرمؤسس مرکزی www.tanzeemdigitallibrary.com بانی نظیم وصدرمؤسس مرکزی انجمن خدام القرآن ڈاکٹر اسرار احد کے دروس، خطابات وتصنیفات کا جملہ تحریری مواد یونی کوڈ کے سرچ ایبل فارمیٹ (Unicode searchable format) میں دستیاب ہے۔
- www.giveupriba.com انسداد سود کی کوششوں کے شمن میں جملہ معلومات، تاریخی پس منظر، عدالتی فیصلے، قرآن وسنت کے حوالہ جات، معروف تفاسیر کے اقتباسات اور شرق وغرب کے نامور مفکرین کے اقوال وتح ریات اس ویبسائٹ پردستیاب ہیں۔
- www.hafizahmedyar.com پروفیسر حافظ احمد یار (سابق مدرس www.hafizahmedyar.com)
   پنجاب یو نیورٹی وقر آن اکیڈی لا ہور) کاعلمی خزاند، قر آن مجید کی صرفی ونحوی ترکیب، بلاغتِ قر آن و آڈیوتفیر قر آن اس ویب سائٹ پردستیاب ہیں۔





