ذوالقعدو المستهد محرم الحرام المستهاه اكتوبر-دىمبراا+اء





مؤسس: ذا تنثر اسراراحد<sup>مة اللعلي</sup> مرحب مجمع محمد مجمع مصم مركزى المحمر فت مم الفران لاهور

دائ رجوع الى القرآن باني تنظيم اسلامي من ذاكثر إسرا رأحمد کے شہرۂ آفاق دورۂ ترجمہ قرآن مشتمل تيانُ القرآن ترجمه ومختصر تفسير حقيداول شورة الفاتخدوشورة البقرة مع تعارف قرآن صفحات: 360، قيمت 450روب (يانچوان ايديش) حصردوم شورة آل عمران تا شورة المائده صفحات 321، قیمت 400رویے حقيهوم شورة الانعام تاسورة التوبه صفحات 331، قیمت 400روپے ٢ عمده طباعت الله ديده زيب ثائل اور مضبوط جلد الله امبورند بير انبسن خُدّام القرآن خيبر پختونخوا پشاور ملنے کے A-18 ناصرمينشن، ريلو رود نمبر 2، شعبه بازاريشاور ، فون: 2584824, 2214495 (091) مكتبه خُدّام القرآن لاهور پتے 36-K ، ماذل ناذن لا مور بغون 3-0103 (042)



شارهم جلد اكتوبر-دسمبراا ٢٠ء ذوالقعدو استهم الحرام سسهماه بيادگاد: ڈاکٹر محدر فيع الدين مردوم \_ ڈاکٹر اسے اراح رئيلیک مديرستول: داكثرابصاراحمد ارار فی تحسر سر: حافظ محمد زمبیر- حافظ نذریا حمد ہاشمی پروفیسر محمد رئیس جنحوعہ مُسير. : حافظعاطف وحير نائب مُدير. حافظ خالدُجود خفر

يحديه مركزي أتجمن خدا الفرآن لابهور

36 ئے ماڈل ٹاؤن لاہور فون 3- 35869501 ویب مائن : www.tanzeem.org ای میل: publications@tanzeem.org روپے ، فی شادہ: 50 روپے

اس شمارے میں

| حرفِ اوّل                                                 |                                            |    |  |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------|----|--|
| ا قامتِ دین کی جدوجہد کیوں ضروری ہے؟                      | حافظ عاطف وحيد                             | 3  |  |
| مضامین قرآن                                               |                                            |    |  |
| قرآن عیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزید              | ڈ اکٹر اسراراح <i>د</i> "                  | 5  |  |
| فهمُ القرآن                                               |                                            |    |  |
| ترجمه قرآن مجيد مع صرفی دنحوی تشریح                       | افادات حافظ احمد يار <sup>ر</sup>          | 14 |  |
| حکمتِ نبویٌ                                               |                                            |    |  |
| باربارگناہ اور بار باراستنغفار کرنے والے                  | پروفیسر <b>حمد</b> یونس <sup>چ</sup> نجوعه | 24 |  |
| دعوت و تحریک                                              |                                            |    |  |
| ڈاکٹر اسراراحکڑکے ناقدانہ اور معتدل طر نِفکر کاایک مطالعہ | محد عمارخان ناصر                           | 27 |  |
| فکر و نظر                                                 |                                            |    |  |
| ' وہم' سے علم' تک                                         | حافظ محدز بير                              | 37 |  |
| جمع و تدوین حدیث                                          |                                            |    |  |
| مصنف ابن ابی شیبه                                         | حافظ حامدحماد                              | 65 |  |
| کتاب نما                                                  |                                            |    |  |
| تعارف وتبصره                                              | پروفیسرمحمد یونس <sup>جن</sup> جوعه        | 80 |  |
| دین و مذهب                                                | Ť                                          |    |  |
| ISLAM : DEEN, NOT RELIGION                                | Dr. Ahmad Afzaal                           | 86 |  |
| بيان القرآن                                               |                                            |    |  |
| MESSAGE OF THE QURAN                                      | Dr. Israr Ahmad                            | 96 |  |
| \$\$<br>\$\$<br>\$\$                                      |                                            |    |  |
|                                                           |                                            |    |  |
| 😤 🖗 🕰 حکمت قرآن                                           | اكتوبرتا دسمبر 2011                        |    |  |

اقامتِ دین کی جدّد جُہد کیوں ضروری ہے ...؟

دین پرعمل کرنے کا طریق کا رنبوی ہو۔ اہل علم کی اصطلاح میں مقدم الذکر کو عقیدہ جبکہ مؤخر الذکر کو منبح کم جا اور دوسر اس تصور دین پرعمل کرنے کا طریق کا رنبوی ہو۔ اہل علم کی اصطلاح میں مقدم الذکر کو عقیدہ جبکہ مؤخر الذکر کو منبح کم جا جا تا ہے۔ اگر کسی شخص کے عقیدہ یا تصور دین میں کہیں نقص یا بحی ہوگی تو کتاب وسنت کی تعلیمات کی روشن میں اس کی اخر وی نجات کی خواب سے زیادہ حقیقت نہیں رکھتی ۔ ہر دور میں علماء د فقہاء دین اسلام کے خالص تصورات پر پڑنے والے حجابات کی دوفت کی کو شمیں کرتے رہے تا کہ خلق خدا کے سامنے دین اسلام کے خالص تصورات پر پڑنے والے حجابات کو رفع کرنے کی کو شمیں نے جہاں صحیح تصور دین کی حفاظت اور فروغ میں اپنی زندگیاں کھیا کیں و بیں انہوں نے اسلامی معاشروں میں دین کے نفاذ واجرا نے جہاں محیح تصور دین کی حفاظت اور فروغ میں اپنی زندگیاں کھیا کیں و بیں انہوں نے اسلامی معاشروں میں دین کے نفاذ و اجرا

انیسویں اور بیسویں صدی میں مغربی اقوام کے پوری دنیا پر سائنسی اور سیاسی غلبے نے جہاں دوسرے مذا جب اور ملکوں کے حدود اربعہ کو متأثر کیا وہیں مسلمان معاشروں پر بھی اپنے افکار دنظریات اور تہذیب وتدن کے گہرے اثر ات مرتب کیے۔ سلطنت عثانیہ کے زوال اور مغربی اقوام کے ہاتھوں اکثر مسلمان مما لک کے سیاسی طور پر مغلوب ہوجانے کے باعث مسلمانوں کی ایک عظیم اکثریت کا کل تصور دین بس ذاتی عبادت داصلا ح نفس تک محد ود ہو کر رہ گیا۔ اگر کہیں سے معاشر کی اصلاح کی آوز لگائی گئی تو دہ بھی اکثر و بیشتر اصلاح عقائد ورسوم یا دعوت وتبلیغ کے میدان تک محد ود دو کر رہ گیا۔ اگر کہیں سے معاشر کی اصلاح کی آوز لگائی گئی تو دہ بھی اکثر و بیشتر اصلاح عقائد ورسوم یا دعوت وتبلیغ کے میدان تک محد ود دو کر رہ گیا۔ اگر کہیں سے معاشر کی اصلاح کی آوز لگائی گئی تو دہ اصلاح کا تصور دین بس ذاتی عبادت داصلاح نفس تک محد ود دو کر رہ گیا۔ اگر کہیں سے معاشر کی اصلاح کی آوز لگائی گئی تو دہ بھی اکثر و بیشتر اصلاح عقائد ورسوم یا دعوت وتبلیغ کے میدان تک محد ود رہی اور علومت و ریاست کا تون کی معیشت و سیاست ک اصلاح کا تصور دین سے (الا ماشاء اللہ ) غارج قر ار پایا۔ ایسے میں اللہ تو عالی نے علامہ محمد اقبال مولا نا ایوال کلام آور دور دور اور ڈ اکثر اسرار احد حکم میں اللہ کی ملی کی معارض نے دین کے انفر ادی واجنا کی صور ای تو توں کہ معیشت و سامت کی اور دین اسلام کو ایک ایسے مکم لی ضابطہ حیات کی صورت میں متعارف کر وایا کہ جس میں زندگی کے ہر چھوٹے بڑے شیع ہے کے لیے رہنمائی موجود ہے۔

تبھی دفت تھا کہ دین کے اس جامع تصور کو بدعت ہے کم درجہ نہیں دیا جار ہاتھا اور مسلمان معاشروں کے بہترین د ماغ اس تصورِ دین کو قبول کرنے پر آمادہ نہیں تھا ور اس پر نقد کر رہے تھے ... 'لیکن آج یہ تصور بفضل اللہ تعالیٰ گا ؤں گا وک اور ستی ستی عام ہو چکا ہے۔ آج ہر خاص دعام کی زبان پر بیکلمات جاری ہیں کہ دین اسلام صرف معجد تک محدود نہیں ہے بلکہ اس کا دائرہ کا راور اختیا روافتد ارپارلیمنٹ اور سپر یم کورٹ پڑھی قائم ودائم ہے اور ہونا چاہیے۔

اس امر کی دضاحت بھی ضروری ہے کہ اقامتِ دین اور اس کی فرضیت کی بھی فرداور اجفاعیت کے اعتبار سے دوسطیس ہیں۔ انفرادی سطح میہ ہے کہ ہر کلمہ گواپنی ذات پر دین قائم کرنے کی مقد ور بھر کوشش کرے اور اپنیفس سے ساتھ جہاد کرتے ہوئے اسے اللہ کی اطاعت میں دے دے --- بیفینی طور پر فرض ہے۔ خطاہ ہر ہے کہ اسے بیکا م خود کرنا ہے اور کسی دوسرے کے کرنے سے خود اُس فرد سے اس کا مطالبہ تم نہیں ہو سکتا۔ اس میں دور این نہیں ہو سکتیں۔ البتہ ایک معاشرے اور ملک وریاست کی سطح پر اور جہاد و قتال کی فرضیت کا معاملہ ہے جو کہ اپنی نوعیت کے اعتبار سے مختلف ہے۔ اس میں امور سیاست کی سطح پر اقامتِ دین

حکمت قرآن اكتوبرتاد مبر 2011ء كاللجيج 3

قیام اورا مورسفارت دمعیشت د غیره سب شامل میں جن کابار اصلا ا ترظامیه مقنند اور دیگر ریاستی اداروں پر بند کہ عام عوام پر۔ تاہم یہ بات امرسلم ہے کہ آج مسلمان ملکوں خاومتوں اور عوام کا معاملہ ماضی کے حالات سے سکسر مختلف ہے۔ اب زلا اُمت بحیثیت اُمّت مسلمہ کہیں پائی جاتی ہے اور نہ ہی حکومت وریاست کے ارباب افقایر اپنے اُس فرض عین کی ادائیگی پر کمر بستہ میں جس کا تذکر کره سطور بالا میں کیا گیا ہے۔ لہٰذا جوفر یضدا ترظامیه مقنند اور دعگر ریاستی اداروں پر عائد ہوتا قال ہے حالات میں کس میں جس کا تذکر کره سطور بالا میں کیا گیا ہے۔ لہٰذا جوفر یضدا ترظامیه مقنند اور دیگر ریاستی اداروں پر عائد ہوتا قال ہے حالات میں اُس کی ذمہ داری پوری امت پر اجتماعی طور پر عائد ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ متفقد مین و متأخرین علاء میں اس بات پر اتفاق رہا ہے کہ ریاست دحکومت کی سطح پر دین کا قیام یا بالفاظ و میگر 'نصبِ امامت' دین کے ظلیم ترین فرائض میں سے ایک ہے بن<sup>2</sup> می</mark>ٹ الالام اما اس ریاست دحکومت کی سطح پر دین کا قیام یا بالفاظ و میگر 'نصبِ امامت' دین کے ظلیم ترین فرائض میں سے ایک ہے بن<sup>2</sup> می<sup>2</sup> الاسلام امام دارس نی تو میں نہ میں 'نہ معا مد تفتا دافی' نی کر القاصد' میں کما ہے: 'نام مکا مقرر کر نا ہمار ہے زدین کا قیام دلیل نقلی سے ثابت ہے )' ۔ حام مد تفتا دافی نے ' شرح القاصد' میں کما ہے: 'نام مکا مقرر کر نا ہمار ہے زدی کے خالفت نہیں کی دلیل نقلی سے ثابت ہے )' ۔ امام ابن جن می نے تو صراحا فرضیت امامت کے وجوب پر جوا ہماع کے اس کی کی نے مخالف نہیں ک موا نے خوارن میں سے ایک فرقد کے۔ دہ کہتے تیں کہ لوگول پر یو از زمینیں کہ دو امام مقرر کر کی بلکہ ان پر کو اس قیالفت نہیں کی موا نے خوارن میں سے ایک فرقد تما ہم کی مطابق : ' نصبِ امامت کے وجوب پر جوا ہماع کی میں کی کی نے خالفت نہیں کی موا ای خوار میں ہی معالی کر قد معاد میں نے تو صراحات دیں نے ' سی کہ می مول کی ہیں کی مور ہو کہیں کی میں کی کی خون کا قیام مورن ' موا نے خوارن میں سے ایک فرقد محاد میں خول میں ان خور دیم می کو کی بھی تی کو کی میں ہو تو کی خوالفت نہیں کی میں میں کی کی خوال میں کی سے خوال میں اس فرقہ میں سے کو کی بھی تی خوال میں کی میں میں کو کی بھی مول میں نے خوالفت نہیں کی میں میں میں کی خوالفت نہیں کی خوال میں میں نے خول ہی می کو کی بھی تو می می خون خوال ہے ہی ہو خول ہ خوالفت

امام البند حضرت شاہ ولی اللہ دبلویؓ نے بھی اس مسلہ میں کافی کلام فرمایا ہے۔ انہوں نے آنحضرت مکانلیڈ کم کے مقاصد بعثت اوران کے حصول کی نبوی تد ابیر کا تفصیلا ذکر کرنے اورا قامتِ دین اور نصبِ امامت کی اہمیت دفرضیت پر سیر حاصل گفتگو کرنے کے بعد لکھا ہے: ''خدا تعالیٰ نے جہاد کو فضا کو علوم دیدیہ کے زندہ کرنے کو ارکانِ اسلام کے قائم کرنے کو بلا دِاسلامیہ سے کفار کے دفع کرنے کو فرض کفاریڈر اردیا ہے اور تمام امور امام (یعنی خلیفہ) کے مقرر کیے بغیر صورت پزیز میں ہو سکتے 'اور (قاعدہ کلیہ ہے) کہ فرض کا حصول جس چیز پر موقوف ہواس کا حصول بھی فرض قرار پائے گا اور اس قاعدہ پر ہڑے بول جس بڑے امت کو متند ہرکہ دیا ہے''

ہے۔ ﷺ نوٹ : تفصیلات کے لیے ملاحظہ سیجیح اولیں پاشا قرنی کی زیر طبیع کتاب''ا قامتِ دین : فرضیت اور طریق کار'چند مباحث''۔

🔧 🖁 حکمت قرآن 📲 اكتوبرتاد مبر 2011ء كا 4

قرآن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ

از : ڈ اکٹر اسرا راحگڑ ترتیب وند دین : سید بر ہان علی ۔ حافظ محمد زامد

سُورة مُحمَّد

سورۃ الاحزاب کے بعد (سورۂ سبا ہے ) کلی سورتوں کا جوسلسلہ شروع ہوا تھا وہ سورۃ الاحقاف برکمل ہوا۔ ان تیرہ کمی سورتوں کے بعداب تین مدنی سورتیں (محمدُ الفتحُ ُ الحجرات) آ رہی ہیں۔ یہ نینوں سورتیں بلاتم پید شروع ہوجاتی ہیں' یعنی نہ تو ان کے آغاز میں حروف مقطعات ہیں اور نہ ہی کوئی اور تمہیدی کلمات یا مضامین ۔ بالخصوص سورہ محمد کا آغازتوا یسے ہور ہاہے جیسے اچا تک گفتگو ہوتی ہے۔فرمایا: ﴿ٱلَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَصَدُّوْا عَنُ سَبِيْلِ اللهِ آصَلَّ ٱعْمَالَهُمْ ٢ '' وہ لوگ کہ جنہوں نے کفر کی روش انقَدیار کی اور اللہ کے راہتے ہے (خود بھی رُکے اور دوسر وں کوبھی ) رد کا تواللہ نے ان کے اعمال کوضائع کر دیا۔'' لینی اگرانہوں نے اس سے پہلے کوئی نیکیاں کی بھی تھیں توحق کے آجانے کے بعداس کور دکر دینے کی یا داش میں ان کی وہ نیکیاں بھی ضائع ہوگئیں ۔اگلی آیت میں اس کے مقابلہ میں اہل ایمان کا تذکرہ فرمایا گیا: ﴿ وَٱلَّذِيْنَ أَمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَامَنُوْا بِمَا نُزَّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَّبِّهِمْ · كَفَّرَ عَنْهُمْ سَبِّاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمُ ﴾ ''اور جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کیے اور ایمان لائے اس شے پر جومحد (مَكَالَيْهُمْ) پر نا زل ہوئی 'اور وہ ان کے رب کی طرف سے برحق بے اللہ تعالیٰ اُن سے اُن کی تمام برائیاں دور کرد ے گا اور ان کے تمام معاملات کوچیج کرد ہےگا۔'' آیت ۲ میں ایک اہم مضمون آیا ہے' اس کا تقابل سورۃ الا نفال کی آیت ۲۷ سے کرنا ہوگا۔ بدایک اہم علمی مسّلہ ہے اس لیے اس برغور دخوض کی ضرورت ہے۔ غز وہ بدر کے قیدیوں کوفد بد لے کرچھوڑنے کا جو فیصلہ ہوا تھا' سورۃ الا نفال میں اللہ تعالیٰ کی جانب ہے اُس پر ناپسندیدگی کا اظہار ہوا تھا۔ یعنی کفر کی کمرتو ڑے بغیر اگران اكتوبرتاد مبر 2011 م المحمت قرآن 🕞

عَلَيْكَ وَيَهُدِيكَ صِرَاطًا مُّسْتَقِيْمًا ﴿ وَيَنْصُرَكَ اللَّهُ نَصُرًا عَزِيْزًا ﴾ ''ہم نے آپ کو بی فتح مبین عطافر مائی ہے تا کہ اللہ آپ کی خطاؤں کو مُعاف فرما دے جو پہلے ہوئی ہیں یا بعد میں ہوں گی اور آپ پراپنی نعتوں کا اتمام کرد ہے اور آپ کی سیدھی راہ کی جانب را ہنمائی فرمائے۔ اوراللَّداب کې زبر دست مد دفر مائے ۔'' یہاں ایک علمی سا مسئلہ پیدا ہوتا ہے کہ حضور تکانٹ کی وہ کون سی خطائیں ہیں جن کی طرف اس آیت میں اشارہ ہور ہاہے۔اس کامفہوم بیہمجھ میں آتا ہے کہ نبی کریم مَکْانَتْنَا قامت دین کی جدوجہد میں جوتد ہیریں اختیار فر ماتے تھے اُن میں حضور مکانیڈ کے اپنے تد بڑ معاملہ نہی ' دورا ندیشی اور منصوبہ بندی کو بڑا دخل حاصل تھا۔ ان معاملات میں بربنائے بشریت کہیں کوئی کمی رہ جانا قرین قیاس ہے۔ میں اس کا بیہ غہوہ سمجھتا ہوں کہ اس گھمبیر جد وجہد میں اگرکہیں حکمتِ عملی کے اعتبار سے (strategically) کوئی کمی رہ گئی ہوتو اس فتح مبین کے بعداللہ تعالیٰ ایسی کمیوں کے اثرات دورفر ماد ہےگا۔ آیت ۱۰ میں بیعت شجرہ (بیعت رضوان) کا ذکر ہے جو سیرۃ النبی مُنْافِظُ کے حوالہ سے ایک نہایت اہم واقعه ہے۔اللد تعالیٰ نے فرمایا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُوْنَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُوْنَ اللَّهَ مَنَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيْهِمْ فَمَنْ نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِم ۖ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عُهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ٢ ''جولوگ آپ سے بیعت کرر ہے ہیں حقیقت میں اللہ سے بیعت کرر ہے ہیں۔اللہ کا ہاتھ ان کے پاتھوں یر ہے۔ پھر جوکوئی عہد کوتو ڑے تو عبد تو ڑنے کا نقصان اس کو بے اور جوکوئی اس بات کوجس کا اس نے اللہ ا ے عہد کیا ہے یورا کر بے تو وہ اسے عنقریب اجرعظیم دےگا۔'' یہاں حضورا کرم مُنْاتِقَةٍ کے دست مبارک پر بیعت کرنے کواللہ تعالیٰ اپنی ذات سے بیعت قرار دے رہا ہے۔ بیمضمون سورة التوبد کی آیت ااا کے ساتھ جڑ جاتا ہے : ﴿ إِنَّ اللَّهُ أَسْتَوْى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُوَالَهُمْ مِاَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴾ " ب شك الله فخريد ليه بن مؤمنوں سے ان كى جانيں اور ان كے مال بعوض جنت کے''۔اصل میں تو خرید وفر دخت اللہ اور بندے کے درمیان ہے'لیکن اللہ کے نمائند کے کی حیثیت سے نبی کریم تلاقیظ اس نیچ کی تکمیل کرر ہے ہیں۔ اسی لیے کہا جارہا ہے کہ یہ جو آپ کے ہاتھ پر بیعت ہور ہی ہے بددراصل اللد کے ساتھ بیعت ہور ہی ہے۔ تیسرے رکوع' آیت ۸ امیں اسی بیعت کے حوالہ سے فر مایا گیا: ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ يُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوْبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمْ وَٱثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيْبًا ﴾ ''التدان مؤمنوں سے راضی ہو گیا جبکہ وہ درخت کے پنچ آپ سے بیعت کررہے تھے اور اللہ کے علم میں تھاجو پچھ کہ اُن کے دلوں میں تھا' تو اللہ نے اُن پر سکینت نازل فُر ما کی اور ایک فنتح قرّ یب اُن کو عطا فر ما کی ۔'' در حقیقت سی معاملہ ایک مقدمہ بننے والاتھا فتح مکہ کے لیے ٔ اور اس میں ایک بڑی حکمت ہے جو آیت

۲۴۔۲۵ میں بیان ہوئی ہے کہ اُس وقت اللہ نے فریقین کے ہاتھ کیوں روک دیے تھے اور بیسلم کیوں ہوئی تھی ؟ اُس کی ایک دجہ بیتھی کہ مکہ میں ایسے اہلِ ایمان ضعفاءموجود بتھے جوکسی دجہ سے ہجرت نہیں کر سکے بتھے۔اگر جنگ ہوجاتی تو گیہوں کے ساتھ گھن بھی پس جانے کے مصداق ممکن ہے کہ مسلمانوں کے ہاتھوں وہ بھی کیلے جاتے۔ اس حکمت کوبیان کرتے ہوئے اللہ تعالٰی نے فرمایا: ''اور وہی تو ہے جس نے روک دیے اُن کے ہاتھ تم سے اور تمہارے ہاتھ اُن سے مکہ کی وادی میں اس کے بعد کہ اللہ تنہیں اُن یر فتح دے چکا تھا۔اور جو پچھٹم کرتے ہواللہ اس کو دیکھ رہا ہے۔ بیدو ہی لوگ ہیں جنہوں نے کفر کیا اورتم کوروکا میجد حرام سے اور تہدی کے جانو روں کو (بھی روکا) کہ وہ پنچیں اپنے مقام یر۔ اگر نہ ہوتے وہ مؤمن مرداور مؤمن عورتیں جن کوتم نہیں جانتے تھے 'ہوسکتا تھا کہتم انہیں کچل ڈالتے اورلاعلمي ميں ان كي طرف ہے تمہيں بھى نقصان پہنچتا ( توسب قصہ طے كرديا جاتا' ليكن اييانہيں كيا گيا ) تا کہ اللہ داخل کرے اپنی رحمت میں جس کو چاہے۔ اگر ( دونوں فریق ) الگ الگ ہوجاتے توجوان میں کافر تھے ہم ان کود کھ دینے والاعذاب دیتے۔''( آیات۲۴۔ ۲۵) اس سورۂ مبارکہ کا آخری حصہ بہت اہم ہے۔جیسا کہ سب کے علم میں ہے کہ رسول اللہ مُنْظَلِّ اللہ ع ایک خواب کی بنیا دیر کیا تھا کہ آ پی عمرہ کررہے ہیں'لیکن واپسی بغیر عمرہ ادا کیے ہوئی' جس کی وجہ سے کچھلوگوں ے دلوں میں ایک بے چینی پیدا ہوئی<sup>، جس</sup> کا از الہ کیا جار ہا ہے اور فرمایا جار ہا ہے : ﴿لَقَدُ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءُ يَا بِالْحَقِّ ۖ لَتَدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآءَ اللّهُ أمِنِيْنَ مُحَلِّقِيْنَ رُءُ وْسَكُمْ وَمُقَصِّرِيْنَ لا تَخَافُونَ من فَعَلِمَ مَا لَمُ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُوْنِ ذَلِكَ فَتُحًا قَرِيْبًا ٢ '' ب شک اللہ نے اپنے رسول کو سچا (اور ) حقیقت پر مبنی خواب دکھایا تھا۔ تم لاز ما داخل ہو گے مسجد حرام میں ان شاءاللہ پورے امن کے ساتھ اورا پنے سروں کو منڈ واتے ہوئے اور بال کتر واتے ہوئے بغیر کسی خوف کے۔اللہ اُس بات کو جانبا تھا جسےتم نہیں جانتے تھےٰ پس اس نے اس (خواب کے پورا ہونے ) سے پہلے بیقریبی فتح دے دی۔'' الكلي آيت مين نبي كريم تَلْقَيْنَكُم كي بعثت كا مقصد باين الفاظ بيان كيا جار باب: ﴿ هُوَ الَّذِي آَرُسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّه \* وَكَفَى بِاللهِ شَهِيْدًا ﴾ ''وہی ہے جس نے بھیجااینے رسول کوالہڈیٰ اور دین حُق کے ساتھ تا کہ اس کو غالب کر دیے کُل کے کُل دین پر۔اورالٹدکافی ہے بطورِ گواہ۔'' اس کے بعد آخری آیت میں نبی کریم ملک فی اور آت کی جماعت کے افراد کی خصوصیات کا ذکر کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ''محمد ( مَكْثِيْنَا ) اللہ کے پنجبر ہیں۔اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کا فروں کے حق میں سخت اور آ پس میں رحم دل ہیں'تم ان کورکوع اور جود میں مشغول یاتے ہو ٔ تلاش کرتے ہیں اللہ کافضل اور اس کی رضا۔ ان کے چہروں پرنشان ہیں بجود کے اثر سے .....

سُورةُ الحُجُرات سی عظیم سورۃ اجتماعیات ِانسانی کے ذیل میں عام ساجی ومعا شرتی معاملات سے بلند ترسطح پر نہ صرف قومی و ملی امور سے بحث کرتی ہے اور یہ بتاتی ہے کہ ملّتِ اسلامیہ کی تأسیس اورتشکیل کن بنیا دوں پر ہوتی ہے اور اس میں اتّحاد دا تّفاق ادر یک جہتی دہم رنگی کیسے برقر اررکھی جاسکتی ہے بلکہ سیاست دریاست کے متعلق امور سے بھی بحث کرتی ہے کہاسلامی ریاست کس بنیاد پر قائم ہوتی ہے ٰاس کا دستورِ اساس کیا ہے ٰاس کی شہریت کسے حاصل ہوتی ہےادراس کادنیا کے دوسر بے معاشروں پاس کی دوسری ریاستوں ہے تعلق کن بنیا دوں پراستوار ہوگا۔ . اس سورة كو بغرض تفهيم تين حصول ميں منقسم سمجھنا جاتے : پہلا حصہ مسلما نوں كى حيات اجتماعى كے اصل الاصول ٰ یعنی اسلامی ریاست کے دستو رِ اساسی اور ملتِ اسلا میہ کی شیراز ہ بندی کے اصل قوام یعنی'' مرکز ملت'' ے بحث کرتا ہے ---- دوسرا حصہ ان احکامات پیشتمل ہے جن پڑ عمل پیرا ہونے سے ملتِ اُسلامیہ کے افراد اورگروہوں اور جماعتوں کے مابین رہتہ محبت والفت کے کمز ورہونے کے امکانات کم ہوجاتے ہیں اورا ختلاف وانتشاراورفتنه دفساد کو بڑھنے سے روکا جاسکتا ہے۔۔۔۔ تیسرا حصہ دوانتہائی اہم مباحث پرمشتمل ہے: پہلی بحث انسان کی عزت دشرف کے معیار سے متعلق ہے جبکہ دوسری اہم بحث اسلام اور ایمان کے مابین فرق وامتیاز کی وضاحت سے متعلق ہے۔ پہلی آیت میں اللہ تعالیٰ نے غیر مبہم طور پر بیدواضح فر ما دیا کہ اسلامی معاشرہ اور اسلامی ریاست'' ما دریدر آ زاد' 'نہیں ہوگی بلکہ وہ اللّٰداور اس کے رسول کے احکام کے تابع ہوگی۔ آیت کے آخر میں اس اطاعت کی اصل روح کی جانب بھی اشارہ کر دیا گیا ہے کہ وہ تقویٰ ہے۔فرمایا: ﴿ يَا يَتَّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللَّهِ وَرَسُوْلِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ لِإِنَّ اللَّهَ سَمِيْعُ عَلِيْهُ ٢ ''اے ایمان والو! مت آگے بڑھواللہ اور اس کے رسول ( مَثَلَقَظِمَ ) سے اور اللہ کا تقویٰ اختیار کرو۔ بقدیا اللَّدسب بجمع سنني والأسب بجمع جانن والا ہے۔' آگے آیت ۲ تا ۸ (سوائے آیت ۲ کے ) میں مسلمانوں کی ہیئت اجتماعی کی'' اصل ثانی'' کو داضح کیا گیا جس کے گردمسلمانوں کی حیات ملی کی اصل شیراز ہ بندی ہوتی ہے کیعنی رسول اللہ رمُّنْ الْجُنْزِ کا ادب محبت اور تعظیم وتو قير\_چنانچەفرمايا: ''اے ایمان والو! مت بلند کرواینی آ واز وں کو نبیٰ کی آ واز پر اورمت گفتگو کروان سے بلند آ واز ی کے ساتھ جیسےتم باہم ایک دوسرے سے گفتگو کر لیتے ہؤ مباداتمہارے تمام اعمال رائیگاں ہوجا کیں اورتمہیں اس کاشعور تک ندہو۔ یقینادہ لوگ جوابنی آواز دل کواللہ کے رسول (مُنْاتِيْتُم) کے سامنے پہت رکھتے ہیں' وہی ہیں کہ جن کے دلوں کواللہ نے تقویٰ کے لیے جائج لیا ہے۔ان کے لیے بخش بھی ہےاور بہت بڑا اجر بھی۔ بلاشبہ وہ لوگ جو( اے نبی مَنْافَتُنْمَ) آپ کو پکارتے ہیں جمروں کے باہر سے ان میں اکثر ناسمجھ

ہیں۔اوراگر وہ صبر کرتے یہاں تک کہ آپ خودان کے پاس تشریف لاتے تو بہان کے لیے کہیں بہتر تھا۔ اور الله بخشخ والا رحم فرمان والاب ۔....اور جان رکھو کہ تمہارے مابین اللہ کے رسول (مَكَافِيكَ) موجود ہیں۔اگر وہ تمہارا کہنا اکثر معاملات میں مانے لگیں تو تم خود مشکل میں پڑ جاؤ گے کیکن اللہ نے تو ایمان کو تمہارے نز دیک بہت محبوب بنا دیا ہے اورا ہے تمہارے دلوں میں کھیا دیا ہے اور تمہارے نز دیک بہت نا پسندید ه بنا دیا ہے کفر کوبھی اور نافر مانی کوبھی اور معصیت کوبھی ۔ یہی ہیں وہ لوگ جواصل میں کا میاب ہونے دالے ہیں۔ بدفضل بےاللّٰہ کی طرف سےاور مظہر ہےاس کی نعمت کا ۔اور اللّٰہ سب تچھ جاننے والاً كمال حكمت والاج \_'( آيات ۲ تا ۸) دوسرے جسے سے متعلق احکام کومزید دوعنوانات میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ایک وہ اہم تر احکام جو وسیع پہانہ پر گروہوں کے مابین تصادم سے بحث کرتے ہیں اور دوسرے وہ بظاہر چھوٹے لیکن حقیقتاً نہایت بنیادی احکام جوخاص انفرادی سطح یرنفرت دعداوت کا سد باب کرتے ہیں ۔مقدّم الذکراحکام دو ہیں : افواہوں کی روک تقام اورنزاع کے داقع ہوجانے کی صورت میں صحیح طرزِعمل۔ آیت ۲ میں افوا ہوں کی روک تھام کے شمن میں پر چکم دیا گیا کہ کسی کے خلاف اقد ام کرنے سے پہلے خبر کی تحقيق كرليا كرو\_فرمايا: ﴿ يَا يُهَمَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا إِنْ جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوْآ أَنْ تُصِيْبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَلِمِيْنَ ؟ ''اے ایمان دالو! اگر تمہارے پاس کوئی فاسق کوئی اہم خبر لے کر آئے تو حصان بین کر لیا کرؤ مباداتم نادانی میں کسی قوم کے خلاف اقدام کر بیٹھواور پھر تہمیں اپنے کیے پر پچھتا نا پڑے۔'' اس کے ضمن بیدا صول یا در کھیں کہ اس صور تحال میں سب سے پہلے بید کھنا ہوگا کہ خبر لانے والاکون ہے! اگر وہ کوئی انتہائی معتبر شخصیت ہوتو کسی تحقیق 'کسی تبیین اور کسی تفتیش کی ضرورت نہیں ہے' کیکن اگر خبر لانے والا کوئی ایساشخص ہے کہ جواحکام الہیہ پراس طور سے کاربند نہیں ہے جس طرح ایک مؤمن صادق کو ہونا چاہیے تو ایسے محص کی لائی ہوئی خبر پر کوئی اقدام کرنا بہت خطرنا ک ہوسکتا ہے لہٰذا اس کی تحقیق، تیمیین اور تفتیش ضرور کی ے۔ اس لیے رسول اللَّهُ تَلَاثِينَا بنے ارشاد فرمایا:'' <sup>ر</sup>سی محص کے جھوٹا ہونے کے لیے یہی بات کا فی ہے کہ وہ جو کچھ سے اسے آگے بیان کردے۔' آیات ۹'۱۰ بھی مسلمانوں کی شیرازہ بندی سے متعلق میں کہ اگر احتیاط کے باوجود مسلمانوں کے دو گردہوں کے مابین کوئی نزاع بریا ہوجائے' کوئی جھگڑا ہوجائے' کسی نوع کا اختلاف ہوجائے اور بیاس شدت کو پنج جائے کہ وہ باہم ایک دوسرے سے لڑیڑیں تو ایک مسلم معاشرے کا روبیہ یہ ہونا چاہیے کہ "Nip the evil in the bud" كمصداق ان ميں فورى صلح كرادے: ''اورا گراہلِ ایمان میں ہے دوگروہ آپس میں لڑ پڑیں توان کے مابین صلح کرا دؤادرا گران میں ہے ایک گردہ دوسرے پر زیادتی کرنے برمصرر ہےتو اس سےلڑ ویہاں تک کہ وہ اللہ کے تکم کے سامنے جھک جائے۔ پھرا گروہ اللہ کے کلم کوشلیم کر لے تو پھر صلح کرا دوان دونوں کے مابین انصاف کے ساتھ اور عدل

سے کا م لؤیقینیا اللہ انصاف کرنے والوں سے محبت رکھتا ہے۔ یقینیا تمام اہلِ ایمان آ پس میں بھائی بھائی ہیں' پس تم اپنے بھائیوں کے مابین صلح کرا دیا کرو' اور اللہ کا تقویٰ اختیار کرو ( اس کی نافر مانی سے بچو ) تا کہ تم پر رحم کیا جائے۔''

مؤٹر الذکراحکام چھنواہی پرمشتل ہیں۔آیات ۱۱' ۱۲ میں ان چھ معاشرتی برائیوں کا ذکر کر کے ان سے باز رہنے کی تاکید کی گئی ہے جن کے باعث بالعموم دوافرادیا گروہوں کے مابین رشتہ محبت والفت کمزور پڑ جاتا ہے اور اس کی جگہ نفرت دعدادت کے ذبیح ہوئے جاتے ہیں۔ان چھ معاشرتی برائیوں کا تذکرہ بایں الفاظ کیا گیا:

(۱) ﴿ يَا يَقْهَا الَّذِينَ الْمَنُوْا لَا يَسْحَرُ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٍ مِسْ ''ا ايان والو! تم يس ايك كروه دوسر كروه كانداق ندا ژائ ..... (۲) ﴿ وَلَا تَلْمِزُوْا أَنْفُسَكُمْ ) ''اورا يك دوسر يرعيب ندلكا وَ' -(٣) ﴿ وَلَا تَنَابَزُوْا بِالْأَلْقَابِ (٢) 'اورا يك دوسر ي ك بر ينام ند ژالو' - (آيت ١١) (٣) ﴿ يَا يَتْهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اجْتَنِبُوْا تَحْيَيْوًا مِنْ الظَّنِ 'اِنَّ بَعْضَ الظَّنِ اِنْمَ ) ''ا ايرا يك والو! تم يس اي كروه اللَّذِينَ أَمَنُوا اجْتَنِبُوُا تَحْيَيُوا مِنْ الظَّنِ اِنَّهُ بَعْضَ الظَّنِ الْمَنْ الْعَلْقَ الْمُنْعَدُون ب ظَنَ مَنُوا اللَّذِينَ أَمَنُوا اجْتَنِبُوُا تَحْيَدُوا مَنْ الظَنَ اللَّالَةِ الْعَانِ الْكَانَ اللَّالَ الْ

تیسرے حصے کے دومباحث میں سے پہلی بحث انسان کی عزت وشرف کے معیار سے متعلق ہے'جس کے ذیل میں واضح کردیا گیا کہ انسان کی عزت و ذلت یا شرافت ور ذالت کا معیار نہ کنبہ ہے نہ قبیلہ 'نہ خاندان ہے نہ قوم' نہ رنگ ہے نہ سل' نہ ملک ہے نہ دطن' نہ دولت ہے نہ ثر وت' نہ شکل ہے نہ صورت' نہ حیثیت ہے نہ دوجا ہت' نہ پیشہ ہے نہ صرفہ' اور نہ مقام ہے نہ مرتبۂ بلکہ صرف تقویٰ ہے۔ اس لیے کہ پوری نوعِ انسانی ایک ہی خدا کی مخلوق بھی ہے اورا یک ہی جوڑ بے ( آ دم وحوا ) کی اولا دہمی۔ چنانچہ آیت سامیں ارشاد ہوا:

﴿ لِنَا يَتُهَا النَّاسُ اِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَّأَنْثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوْبًا وَّقَبَآئِلَ لِتَعَارَفُوْا لَانَ آكُرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَـٰكُمْ اِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرُ ﴾

'' اےلوگو! ہم نے تمہیں پیدا کیا ایک مردا درا کی عورت سے ادر تمہیں قوموں ادر قبیلوں کی شکل میں تقسیم کیا تا کہ باہم ایک دوسر کو پہچان سکو۔ یقیناً اللہ کے ہاں تم میں سب سے زیادہ باعز ّت وہ ہے جوسب سے زیادہ خدا ترس ادر پر ہیز گارہے۔ یقیناً اللہ (سب پچھ) جانے والا (ادر) باخبر ہے۔''

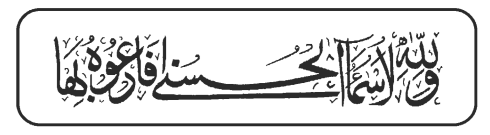
پوری سورت میں بیدایک ہی آیت ہے جو لیائیٹھا النگادس سے شروع ہوئی ہے جبکہ پانچ دفعہ' نیا تُلِّھا الَّلَّذِيْنَ الْمَنُوْا'' آیا ہے'جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی معاشرہ نہ نسلی معاشرہ ہے نہ لسانی' بید حقیقتا ایمان اور دستورا و قانو نااسلام کا اقرار کرنے والوں کا معاشرہ ہے۔

تیسرے حصے کی دوسری اہم بحث اسلام اورا یمان کے مابین فرق وتمیز سے متعلق ہے۔ واضح رہے کہ قر آن حکیم میں ایمان واسلام اور مؤمن ومسلم کی اصطلا حات اکثر و بیشتر ہم معنی اور مترادف الفاظ کی حیثیت سے استعال ہوئی ہیں۔ واقعہ سہ ہے کہ بیا ایک ہی تصویر کے دوڑخ ہیں' لیکن اس سورۂ مبار کہ میں ایمان اور اسلام کوایک دوسرے کے مقابل لایا گیا ہے اور ''ایمان'' کی نفیٰ کامل کے علی الرغم ''اسلام'' کا اثبات کیا گیا ہے۔ اس کا اصل مقصد اس اہم اور بنیا دی حقیقت کو واضح کرنا ہے کہ اسلامی معاشرہ میں شمولیت اور اسلامی ریاست کی شہریت کی بنیا دایمان پرنہیں بلکہ اسلام پر ہے' اس لیے کہ ایمان ایک باطنی حقیقت ہے جو کسی قانونی بحث دقفین اور ناپ تول کا موضوع نہیں بن سکتی۔لہذا مجبوری ہے کہ دنیا میں بین الانسانی معاملات کو صرف خارجی رویے کی بنیا د پر استوار کیا جائے' جس میں ایمان کا زیا دہ سے زیا دہ صرف ' اِفْرَارٌ بِاللِّسْسَانِ '' والا پہلو شامل ہو سکتا ہے۔

آیت ۱۳ میں ایمان واسلام کا فرق واضح کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ قَالَتِ الْاحْحُرَابُ الْمَتَّا حُلُّ لَنَّمْ تُوُعِنُوْا وَلَكِنْ قُوْلُوْآ اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْحُلِ الْإِيْمَانُ فِنْ قُلُوْ بِحُمْ وَإِنْ تُطِيْعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْحُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا اِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ دَّحِيْمُ ﴾ (قرار تُطِيْعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْحُمْ مِّنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا اِنَ اللَّهُ عَفُورٌ دَّحِيْمُ (مَا لَكُمْ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْحُمْ مِنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا اِنَ اللَّهُ عَفُورٌ دَّحِيْمَ ﴾ (مَا يولَ بَعْرَا اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتْحُمْ مِنْ اَعْمَالِكُمْ شَيْئًا اِنَ سَرَبِه دَجِيرَا مَ اللَّهُ عَلَى لَا عَرْنُ (مَا يَعْدَينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَا يَعْدَالاً عَنْ اللَّهُ عَفُورٌ دَحِيرَ المانَ الحَ بَلَهُ يولَ مَعْدَالاً مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَا مَا مَا مَا عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَفُورٌ دَحِيرَ المانَ الَقَلَا بَلَهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولَهُ لَا مَا مَا مَا مِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْحُولَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَامَا عَتَ اللَّهُ عَامَا مَنْ الَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَامَا عَ

آیت ۵ میں <sup>در حقی</sup>قی ایمان' کی ایک جامع ومانع تعریف بیان کرتے ہوئے واضح کر دیا گیا کہ فی الحقیقت ایمان نام ہے اللہ اور اس کے رسول پر ایسے پڑتہ یقین کا جس میں شکوک وشبہات کے کا نٹے نہ چھےرہ گئے ہوں اور جس کا اولین اور نمایاں ترین عملی مظہر جہاد فی سبیل اللہ ہے کیعنی یہ کہ انسان ہدایت آسانی کی نشر واشاعت' حق کی شہادت اور اللہ کے دین کی تبلیخ اور اس کے غلبہ واظہار کے لیے جان و مال سے کوشش کرے اور اس جدو جہد میں اپناتَن مَن دُھن سب قربان کرد ہے۔

\*



ترجمهٔ قرآن محید مع صرفي و نحوي تشريح

افادات: حافظ احمد بإرمرحوم ترتيب دند وين:لطف الرحمٰن خان

سورة النساء

آیات۳۷\_۲۷

وَاعُبُدُوا الله وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِى الْقُرْلِى وَالْيَلْمَى والْسَلَكِيْنِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْلِى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَمَا مَلَكَتُ اَيْمَائُكُمُ لِنَّ الله لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ هُغْتَالًا فَخُوْرَاهُ إِلَّذِينَ يَبْخَلُوْنَ وَيَأْمُرُوْنَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَيَكْتُمُوْنَ مَآاتْهُمُ اللهُ هِنْ قَضْلِهِ \* وَاعْتَدُنَا لِلْكَنِينَ عَذَابًا مُعِيْنًا »

جَارَ ۔ يَجُوْرُ (ن) جَوْرًا: (۱) کسی چيز ہے ہٹ جانا' بھٹک جانا' گمراہ ہونا۔ (۲) کسی چیز کے قریب ہونا' پڑوسی ہونا' حمایتی ہونا۔

َجائِرٌ (اسم الفاعل) : بِعَنْكَ والا \_ ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآئِرٌ \* ﴾ (النحل: ٩)' اور الله ير يعنى أس تك معتدل راه ب اوركونى اس ب بعنك والا ب - '

جَارٌ (اسم صفت) : پڑوی جمایت ۔ ﴿لَا عَلِبَ لَکُمُ الْيُوْمَ مِنَ النَّاسِ وَالِنِّی جَارٌ لَّکُمْ ﴾ (الانفال: ٤٨) ''کوئی غالب آنے والانہیں تم پر آج کے دن لوگوں میں سے اور میں تمہارا تمایتی ہوں۔' انکلفو یُنَ مِنْ عَذَابِ الِیْمِ ﴾ (الملك) '' تو کون بچائے کا کافر وں کوا یک دردناک عذاب سے '' جَاوَرَ (مفاعلہ) جُوارًا : کی کے پڑوں میں رہنا۔ ﴿ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُوْ نَكَ فِيْهَا الَّا قَلِيُلَا ﴾ (الاحزاب) '' بچروہ لوگ تمہارے پاس ہیں رہیں گے اس میں (میخی مدینہ میں) مگر تھوڑے دن۔''

فوت : ان آیات میں اصل ہدایت حقوق العباد کی ہے کیکن بات کی ابتدا حقوق اللہ سے کی گئی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ برادر کی یا سوسائٹی کے دباؤ اور حکومت کے قوانین سے بیچنے کی کوئی راہ انسان تلاش کر ہی لیتا ہے۔ کسی کو دوسروں کاحق ادا کرنے کے لیے حقیقتا اگر کوئی چیز آمادہ کر سکتی ہے تو وہ صرف اللہ کے سامنے جوابد ہی کا خوف ہے۔ اس لیے دوسروں کاحق ادا کرنے کی تاکید سے پہلے اس احساس کو اُجا گر کیا گیا ہے۔ جس کے دل میں بیدا حساس پیدا ہو گیا 'اسے سب سے پہلے بیفکر لاحق ہوتی ہے کہ کن لوگوں کا ہم پر حق بنا ہے جو جو ہمیں ادا کرنا ہے۔ آیت میں اس کی وضاحت کی گئی ہے۔ اس ضمن میں و الصاحب یا کہ جنب کے الفاظ خور طلب ہیں۔ اس کے نفظی معنی ہیں' ہم پہلو ساتھی یعنی ہم نشین ۔ بیر بہت ہمہ گیر لفظ ہے۔ اس میں بیو کی نیچ دیگر اہل خانہ اور قریبی پڑ دی کے علاوہ وہ لوگ بھی شامل ہیں جن سے کار وبار ملازمت 'سفر اور باز ار میں خرید و

فروخت کے دوران ہمیں واسطہ پڑتا ہے۔ اسی طرح آج کل غلام نہیں ہوتے لیکن ان کی جگہ گھریلو ملاز مین کے حقوق آجاتے ہیں۔

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایسے تمام لوگوں کے ہم پر کیا حقوق ہیں؟ اس کے لیے نبی کریم ظلی لیڈ کم ایک اصولی را ہنمائی دے گئے ہیں جس کامنہوم یہ ہے کہ دوسروں کے لیے بھی وہی پیند کر و جوتم اپنے لیے پیند کرتے ہو۔ اس اصول کے تحت ہر شخص آسانی سے معلوم کر سکتا ہے کہ دوسروں کے اس پر کیا حقوق ہیں۔ البتہ چند تعلقات کے پچھ پہلوڈں کی اس اصول سے پوری طرح وضاحت نہیں ہوتی ۔ مثلاً ایک شوہر بیوی بن کر نہیں سوچ سکتا کہ وہ اپنے لیے کیا پیند کرتی ہے نہ ہی بیوی شوہر بن کر سوچ سکتی ہے۔ ایک بچہ جب تک خود باپ نہ بن جائے 'اس وفت تک وہ نہیں سوچ سکتا کہ ایک والد کیا پیند کرتا ہے۔ تعلقات با ہمی کے ایسے پہلوؤں کی وضاحت قرآن

اللہ کے بعد بندوں کا حق آتا ہے'لیکن ہماری آخرت کے بننے یا بگڑنے کے لحاظ سے بندوں کا حق زیادہ خطرناک ہے' کیونکہ اللہ کے حقوق میں کوتاہی تچی تو ہہ کرنے سے معاف ہو جاتی ہے۔ حدید ہے کہ بندہ اگر شرک ے بھی تچی تو بہ کر لے تو وہ بھی معاف ہوجائے گالیکن کسی بندے کاحق اللہ بھی معاف نہیں کرے گا جب تک بندہ نہ معاف کرے اور بندوں سے معاف کر انابھی صرف اس دنیا میں ممکن ہے آ خرت میں کوئی کسی کو معاف نہیں کرے گا۔ بندوں میں سب سے مقدم حق والدین کا ہے اس لیے اس کے متعلق ہدایات زیادہ ہیں۔ والدین اگر مشرک ہوں اور شرک کا عکم دیں تو ان کی بات نہیں ماننی ہے 'لیکن اس کے باوجود ان سے بدتمیز کی کرنے کی اجازت نہیں ہے اور نہ ان کی خدمت میں کوئی کمی کر سکتے ہیں (لقمان: ۱۵)۔ رسول اللہ کُلالی کی نہ ہوگیا ( مسلم )۔ کہ اس کی ناک خاک آلود ہوجس نے والدین کو یا ان میں سے کسی ایک کو بوڑھا پایا اور جنتی نہ ہوگیا ( مسلم )۔ آپ مُلالی میں ہوں اور شرک کا حکم دیں تو ان کی بات نہیں ماننی ہے 'لیکن اس کے باوجود ان سے بدتمیز کی کرنے ک کہ اس کی ناک خاک آلود ہوجس نے والدین کو یا ان میں سے کسی ایک کو بوڑھا پایا اور جنتی نہ ہو گیا ( مسلم )۔ اب رخاری وسلم )۔ والدین کی فرمانہ رداری یہاں تک ہے کہ اگر آپ نظل نماز پڑھر ہے ہیں اور ان میں سے کو کی کر کے تو ر

ہم لوگوں میں اکثریت کا تاثریہ ہوتا ہے کہ ہم تو لوگوں کے حقوق کا خیال کرتے ہیں اور حتی الا مکان ادا بھی کرتے ہیں لیکن دوسر بےلوگ اس کا خیال نہیں کرتے ۔نوٹ کرلیں کہ ویسے تو صبر کرنا اچھی بات ہے کیکن اس مر طلے پر خاموشی اختیار کرنا درست نہیں ہے' کیونکہ آپ دوسروں کی آخرت کی خرابی کو گوارا کرر ہے ہیں حالانکہ آ ب کو این آخرت کی خرابی گوارانہیں ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ایسی صورت میں ہم کیا کریں؟ اللہ تعالیٰ کی ہدایت ہے کہتم لوگ دعوت د داینے رب کے راہتے کی طرف حکمت سے یعنی مناسب اور موز وں موقع محل دیکھ کر' اوراچھی نفیحت سے یعنی انسان کی ذہنی سطح کے مطابق دل گتی بات کہہ کر اور اگر بھی بحث ومباحثہ کرنا ہی پڑ جائے تو ان لوگوں سے مباحثہ کروخوبصورت انداز میں' کیونکہ غصہ کرنے سے اور دوسروں کو ہرا بھلا کہنے ہے تہ ہاری بات کی وقعت ختم ہوجاتی ہے (انحل: ۱۲۵) ۔ اس لیے ادائیگی حقوق میں اگر کسی کی کوتا ہی ہمارے علم میں آئے توا سے آگاہ کردینا جا ہے۔معاشرے میں بیردوش عام ہوگئی تو کوئی ہماری کوتا ہی ہے ہم کوآگاہ کردےگا۔اگرسب نے خاموشی اختیار کرنے کی روش اپنالی توحق تلفیوں کا دائر ہوسیع ہوتا جائے گا اور معاشرے کاحسن جا تار ہے گا۔ دوسروں کوان کی کوتا ہی ہے آگاہ کرنے کے لیے جس احسن طریقے کی مذکورہ آیت میں مدایت ہے اس كَيْ مَلْيَ تَفْسِيرِ كَي جانبِ ايك حديث سے راہنما تي ملتى ہے۔ رسول اللَّ مُثَاثَتُنْ اللَّهُ مَا يا كه ''مسلمان 'مسلمان كا آئينہ ے' ۔اب خور کریں کہ آئینہ کیا کرتا ہے۔ آپ کے سریا چہرے پڑ جہاں آپ کی نظر نہیں جاتی ' اگر کوئی ناپسندیدہ چزگی ہوئی ہے تو آئینہ آپ کوآگاہ کردیتا ہے۔ آئینہ کا دوسرا کا م یہ ہے کہ آپ کی ناپسندیدہ چیز سے وہ نہ صرف آ ب کوآ گاہ کرتا ہے بلکہ آ ب کے علادہ کسی اور کودہ کبھی نہیں بتا تا۔ آئینہ کا تیسرا کام ہے ہے کہ اس کی بتائی ہوئی چیز کواگر آ پ خود سے دور نہیں کرتے یعنی آ مئینہ کا مشورہ قبول نہیں کرتے تو وہ آ پ سے نا راض نہیں ہوتا' نہ وہ کس ے آپ کی شکایت کرتا ہے اور نہ ہی آپ سے قطع تعلق کرتا ہے بلکہ اپنا کام جاری رکھتا ہے۔ احسن طریقے سے دوسروں کی اصلاح کرنے کے بیتین اصول ہیں جورسول اللہ مکانٹی ہم کودے گئے ہیں۔ جتنا زیادہ ہم اس برعمل کریں گے'اتناہی معاشرے کے حسن میں اضافہ ہوگا۔

دوسروں کی اصلاح اسی کوزیب دیتی ہے جس نے خودا پنی اصلاح کر لی ہو۔اس کے لیےرسول اللَّّدُ كَانَتْهُمُ کا فرمان ہے کہا پنے رویہ کودوسروں کے رویہ کا تابع مت بناؤ' جوتمہاراحق مارتا ہے تم اس کاحق ادا کرو' کوئی تم سے بدسلو کی کرتا ہے تو تم اس کے ساتھ ظلم مت کرو۔ (تفہیم القرآن الرعد:۲۲)

## آیات ۲۸ تا ۲۲

والَّذِيْنَ يُنْفِقُوْنَ آمُوالَهُمُ رِئَآْءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيُوْمِ الْأَخِرِ وَمَنْ تَكْنِ الشَّيْطْنُ لَهُ قَرِيْنَا فَسَاءَ قَرِيْنَا ٥ وَمَاذَا عَلَيْهِمُ لَوُ الْمَنُوْ الِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَانْفَقُوْا مِتَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ \* وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيْباً ٥ إِنَّ اللَّهُ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ \* وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يَضْعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنُ لَكُنْهُ اجْرًا عَظِيْباً ٥ فَكَيْفُ إِذَا مَنُوْ اللَّهُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ حَسَنَةً يَضْعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنُ لَكُنْهُ اجْرًا عَظِيْباً ٥ فَكَيْفَ إِذَا حِنُنَا مِنْ كُلُ أُمَّة بِشَعِيْ وَجَنُنَا بِكَ عَلْي هُؤُلاَ ءِ شَهِيْكَاهُ يَوْمَ ذِي يَوَدُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا وَالْتَعْمُونَ اللَّ

<u>ق ر ن</u>

قَرِنَ يَقُوَنُ ( س ) قَرَناً : دویا دو سے زیادہ چیز وں کابا ہم جمع ہونا' اکٹھا ہونا' جڑنا۔ قَرِیْنٌ ج قُرُنَاءُ (فَعِیْلٌ کے وزن پر صفت ) : ہر وقت جڑا رہنے والا' ساتھی' ہم نشین۔﴿وَقَیَّضْنَا لَقُهُمْ قُرَنَاءَ ﴾ (لحم السحدة: ٢٥) ''اور ہم نے تعینات کیے ان کے لیے پچھ ساتھی۔'

قَرْنٌ نَ قُرُوْنٌ : زمان أيك سوسال جمع مون كاعرص بحرايك زمان مي ساته رب والحلوكول ك لي بحى آتا ب- أمت جماعت - ﴿ وَاَنْشَانَا مِنْ بَعُدِهِمْ قَرْنًا الْحَرِيْنَ ﴾ (الانعام) ''اور بم نے الحاياان ك بعد ايك دوسرى أمت كو' - ﴿ وَلَقَدْ آهْلَكْنَا الْقُرُوْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوالاً ﴾ (يونس: ١٣) ''اور بم بلاك كر حِكم بين تم سے پہلے قوموں كو جب انہوں نظلم كيا۔'

قَرْنَيْنِ ( قَرْنٌ كا تثنيه ): ذُوالْقَرْنَيْنِ كا مطلب ہے دوز مانوں يا دوتو موں والا قرآن ميں بدايك بادشاہ كے نام (اسمِ علم) كے طور پرآيا ہے۔ ﴿ يَسْتَلُوْ نَكَ عَنْ ذِى الْقَرْنَيْنِ عَلَى (الكھف: ٨٣)' بدلوگ پوچھتے ہيں آپ ہے ذوالقرنيين كے بارے ميں۔'

قارُوْنَ : موى عايلًا كى اُمت ك ايك سرمايد داركا نام ہے۔ ﴿ إِنَّ قَارُوْنَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوْسَى فَبَعْ يَ عَلَيْهِمْ مَنَ (القصص:٧٦) '' بِشك قارون موى (عاليك ) كى قوم يس سے تھا پھر اس نے بغاوت كى ان سے (يعنى قوم سے )۔'

أَقْوَىَٰ (افعال) إقْوَانًا : دوما زياده چيزوں كوا كھا كرنا' باند صنا۔

مُقُوِنٌ (اسم الفاعل) : باند صنح والا۔ ﴿ سُبُحْنَ الَّذِي سَخَوَلَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْدِنِيْنَ ﴾ ( (الزحرف) '' پاک ہے وہ جس نے مسخر کیا ہمارے لیے اس کو اور ہم نہیں تھے اس کو باند صنے والے (لیعنی قابو

بانے دالے)۔' قَوَّنَ (تفعیل) تَقُرِيْنًا :خوب س کے باندھنا۔ مُقَرَّنٌ (اسم المفعولَ) : كس ك باندها موا \_ ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِيْنَ يَوْمَئِدٍ مُقَوَّنِيْنَ فِي الْأَصْفَادِ ٢ (ابراہیہ)''اورتو دیکھے گااس دن مجرموں کو بند ھے ہوئے بیڑیوں میں۔'' اقْتَرَنَّ (انتعال) اقْتَرَانًا: اجتمام ي متصل بونا جرْنا-مُقْتَرِنٌ (اسم الفاعل): جرم فوالا فرأو جاءَ مَعَهُ الْمَلَئِكَةُ مُقْتَرِنِيْنَ ٢ (الزحرف) ' يا آت فرشتے اس کے ساتھ متصل ہونے والے ہوتے ہوئے (یعنی ساتھ رہنے والے )۔'' ثقل ثَقَلَ - يَثْقُلُ (ن) ثَقَلًا :وزن معلوم كرن ك ليه باته مين اللهانا-ثْقَلٌ ج أَثْقَالٌ (الم ذات ) : وزن بوجه (وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ وَأَثْقَالًا مَّعَ آثْقَالِهِمْ ﴾ (العنكبوت:١٣) ''اوروہ لوگ لاز مااتھا ئيں گےاپنے بوجھاور کچھ دوسرے بوجھاپنے بوجھ کے ساتھ۔'' مِثْقَالٌ (اسم الآله) : تولنے کے اوز ان ماٹ ۔ آیت زیر مطالعہ۔ ثَقُلَ يَنْقُلُ ( ) ثِقَالَةً وزنى بونا بحارى بونا ﴿ فَمَن تُقَلَتُ مَوَازِيْنَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُون ٢ (الاعراف) '' پس بھاری ہوئے جس کے پلڑ بے تو وہ لوگ ہی مرادیا نے والے ہیں۔' تْقِيْلٌ ج ثِقَالٌ (فَعِيْلٌ ك وزن ير صفت): وزنى بهارى \_ ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلًا تَقِيْلُ ٢ (المزمل) "ب شك بم داليس عرائي برايك بحارى بات" - ﴿ وَيُنْشِئ السَّحَابَ الثِّقَالَ ٢٠ ﴿ وَالرعد) ''اوروہ اٹھا تاہے بھاری بدلیوں کو۔'' أَثْقَلَ (افعال) إثْقَالًا : كسى كو بمارى كرنا كسى ير بوج لادنا ﴿ فَلَمَّا أَتْقَلَتْ دَّعَوَا اللَّهَ (الاعراف: ۱۸۹) '' پھر جب اس نے بھاری کیا تو دونوں نے دیکا را اللہ کو۔' مُنْقَلٌ (اسم المفعول) : لدابوا بوجه على دبابوا . ﴿ وَإِنَّ تَدْعُ مُنْقَلَةٌ إلى حِمْلِهَا ﴾ (فاطر: ١٨) 'اور جب پیارے گی کوئی لدی ہوئی جان اپنے بو جھرکی طرف۔'' تَثَاقَلَ ( نَفَاعَل ) إِنَّاقُلًا : بوجِه ح سب سے سی طرف جھک جانا ' مائل ہونا' گریڑنا۔ ﴿إِذَا قِيْلَ لَكُمُ انْفِرُوْ افِنْ سَبِينا اللهِ انَّاقَلْتُمْ إلى الأرْض \* ﴾ (التوبة:٣٨) ' جب كهاجا تا بيتم لوكوں سے كدكوچ كرواللدك راہ میں تو تم لوگ گرے پڑتے ہوز مین کی طرف'' تركيب: ' يُنْفِقُونَ ' ' كا مفعول' ' أَمُوالَهُمْ ' ، ب جَبَه ' رَمَاءَ النَّاسِ ' ، حال جون كى وجه س منصوب جوا ہے۔''مَنْ'' شرطیہ ہے اس لیے' 'یَکُنْ ''مجز وم ہوا ہے۔' اکشَّیْطنُ'' اس کا اسم ہے اور' نَقَرِیْناً ' اس کی خبر ہے۔''فَسَاءَ'' نُعل ذم ہے کیکن بہ جوابِ شرط بھی ہے اور آ فاقی صداقت (البقرۃ:۴۹، نوٹ۲) بھی ہے ٔ اس لیے اس کا ترجمہ حال میں ہوگا۔''فَویْنَا'' تمیز ہے۔'' تَكُ'' کا اسم اس میں شامل'' ہوئی '' کی ضمیر ہے اور ''حسَنَةً''اس كي خبرب-' يُصْعِف ''كافاعل اس ميں' هُوَ ''كي ضمير ب جواللہ كے ليے ب-' وَجِعْنَا''كا

| وَعَصَوًا :اورنافرمانی کی                | كَفَرُوْا : كَفَرُكْبِا      |
|------------------------------------------|------------------------------|
| لَوْ :كەكاش                              | الرَّسُوْلَ : إن رسولٌ كى    |
| بِهِمُ :ان پر                            | تُسَلُّوى : ہموار کردیا جائے |
| وَلَا يَخْتُهُوْنَ :اوروہٰہیں چھپائیں گے | الْإَرْضُ : زمين كو          |
| حَدِيْثًا: كُونَى بات                    | الله : الله ===              |

فوت 1: آیت ۲۱ میں '' هَوَ لَآءِ '' کا اشارہ رسول اللَّهُ تَأَثَّرُ کَمَا مَت کی طرف ہے۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اُمت کے اعمال آپ پر پیش کیے جاتے ہیں۔ اس طرح اس آیت سے معلوم ہوا کہ گزشتہ اُمتوں کے انبیاء اپنی اپنی اُمت پر بطور گواہ پیش ہوں گے اور آپ بھی اپنی اُمت کے اعمال کی گواہی دیں گے۔ (معارف القرآن) فوت ۲: قرآن مجید کے اس اسلوب سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللَّهُ تَأَثَّرُ بِحَد کو کَمَ اَن اِحَد مَن مَو اللَّهُ مَن کَ کَا مَ کَا مَی کَ مَعْد کَا مَ کَا مَال کَ گواہی دیں گے۔ (معارف القرآن) اپنی کی اُمت کے متعلق گواہی دی ورنہ قرآن محید میں اس کا بھی ذکر ہوتا۔ اس اعتبار سے بیآ یت ختم نبوت کی دلیل بھی ہے۔ (معارف القرآن)

آیت ۳۳

يَّأَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْالا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ وَٱنْتُمُ سُلَل حَتَّى تَعْلَبُوْا مَا تَقُوْلُوْنَ وَلا جُنُبًا الَّا عَابِرِيْ سَبِيل حَتَّى تَغْتَسِلُوْا وَإِنْ كُنْتُمُ مَتَرْضَى آوْ عَلَى سَفَر آوُ جَاءَ آحَدٌ مِّنْكُمُ مِّن الْخَابِطِ آوُلْمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَحِدُوا مَاءً فَتَيَمَّبُوْا صَعِيْدًا طَبِّبًا فَامْسَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ وَآيُدِينَكُمُ اِنَ الله كَانَ عَفُوَّا غَفُوْرًا 8

<u>س ك ر</u>

ستگور میشگو(ن) ستگوا : کسی چیز کی روانی کوروک دینا بیجیے دریا پر بند بنانا۔ ستگور میشگو(ن) ستگوا : عقل کی روانی کارک جانا نفسه یا نشے سے مدہوش ہونا۔ ستگو : مدہوش کرنے والی چیز نشہ آ ورچیز ۔ ﴿ تَتَحَطُنُونَ مِنْهُ سَكَوًا ﴾ (النحل: ٢٢)''تم لوگ بناتے ہو اس سے نشه آ ورچیز ۔' ستگو : مدہوش نشہ۔ ﴿ وَجَآءَتْ سَكُوةُ الْمَوْتِ بِالْحَقّ \* ﴾ (ق: ٢٩)' اور آتی ہے موت کی مدہوش حق کے ساتھ۔' ستگو ی : مبالغہ کے وزن فَعْلَانُ کی مؤنث فَعْلی اور جمع فُعَالیٰ کے وزن پر آتی ہے۔ اس طرح سَکوت کے مبالغہ ستکوری کی جمع شکار ای ہے جستر آن مجید میں ستکوری لکھا گیا ہے۔ بہت زیادہ مدہوش ہونا۔ آ مت زیر مطالعہ۔

سَنَّحَرَ (تفعیل) تَسْکِیْرًا: گلاگھونٹنا'روک دینا۔ ﴿ إِنَّمَا سُکِّرَتْ أَبْصَارُنَا ﴾ (الحجر:١٠)' ' کچھنیس سوائے اس کے کہ باندھ دی گئیں ہماری نگاہیں۔'

\*\*

## حکمتِ نبویً

باربارگناہ اور باربار استنغفار کرنے والے مدرّس: برو فيسرمحد يونس جنجوعه

عَنُ آبِي هُرَيْرَةَ عَلَى قَالَ قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ : ((إِنَّ عَبُدًا أَذُنَبَ ذَنُبًا فَقَالَ رَبِّ أَذُنَبْتُ فَاغُفِرُهُ فَقَالَ رَبُّهُ آعَلِمَ عَبُدِى آنَ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبِ وَيَأْخُذُ بِهِ ، غَفَرْتُ لِعَبُدِى ، ثُمَّ مَكَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ ، ثُمَّ آذُنَبَ ذَنُبًا قَالَ رَبِّ آذُنَبْتُ ذَنُبَّ فَاغْفِرُهُ ، فَقَالَ آعَلِمَ عَبُدِى آنَ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ بِهِ، غَفَرْتُ لِعَبْدِى، ثُمَّ مَكَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ ، ثُمَّ آذُنَبَ ذَنباً قَالَ آعَلِمَ عَبُدِى آنَ رَبِ آذُنَبْتُ ذَنبَتُ ذَنبًا آخَرَ فَاغْفِرُهُ لِى فَقَالَ آعَلِمَ عَبْدِى أَنَّ لَهُ رَبًا يَعْفِرُهُ الذَّنب وَتِ آذُنبَتُ ذَنبَا عَلَمُ اللَّهُ ، ثُمَّ آذُنبَ وَيَأُخُذُ بِهِ عَفَرْتُ لِعَبْدِى نُقُرَ مَكَتَ مَا شَاءَ الله ، ثُمَّ آذُنبَ فَالُهُ فَقَالَ نَعْذَبَتُ ذَنبَتُ ذَنبَتُ ذَنبُتُ ذَنبَ وَيَا خُذُبُ أَعْذُبُ وَيَا أَعْلَمُ عَبْدِى أَنْ اللَّهُ الْمَ

استَنفار دعا ہی کی ایک قتم ہے' یُغنی اللہ تعالیٰ سے اپنے گنا ہوں اور قصوروں کی معافی اور بخش چاہنا۔ انسان فطر تا کمز ور ہے اور کوشش کے باوجود اس سے گناہ اور قصور سرز دہو جاتے ہیں۔ اس طبعی کمز وری کا لحاظ رکھتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے انسان کو گنا ہوں کی بخشش کا فائدہ دیا ہے۔ اس فطری کمز وری کے سبب جب انسان سے گناہ کا کام ہوجا تا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کے حضور استعفار کرتا اور اپنے گناہ کی معافی چاہتا ہے۔ اس اللہ تعالیٰ کواچھا لگتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کا قصور معاف کر دیتا ہے۔ استعفار کا لازمی تقاضا تو یہ ہے' یعنی گناہ کی بخشش ما نگنے کے ساتھ ساتھ انسان کے لیے ضروری ہے کہ وہ

 گناہ پر نادم ہواور آئندہ کے لیےاس گناہ سے باز رہنے کا پختہ ارادہ کرے۔خطا کا صدور ہرانسان سے ہوجا تا ہے'لیکن کسی انسان کو جب احساس ہوجا تا ہے کہ اس نے اللّٰہ کی نا راضگی والا کا م کیا ہے تو وہ اپنے پر وردگار کے سامنے دست بستہ حاضر ہوکرتو بہ کرتا اوراپنے قصور کی معافی چا ہتا ہے' یہی استغفار ہے۔

اس حدیث میں رسول اللہ طُنَا ﷺ ایک بندے کے بارے میں فرما رہے ہیں کہ اُس سے ایک گناہ ہو گیا تو اس نے کہا: اے میرے پرور دگار! جمح سے گناہ ہو گیا ہے ، مجھے معاف فرما دیجیے۔ اس پرر ب تعالیٰ فرما تا ہے: کیا میرے بندے کو پتا ہے کہ اس کا ایک رب ہے جو گناہ کو معاف بھی کرتا ہے اور سز اجمعی دے سکتا ہے؟ بیا نداز اللہ تعالیٰ کو پسند آتا ہے کہ بندے نے معافی کے لیے کسی غلط جگہ کا رخ نہیں کیا بلکہ سب کو چھوڑ کر غفّار الذّنوب کی طرف متوجہ ہوا ہے ۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ اس کو معاف کر دیتا ہے ۔ اس چر ی ای ہو جاتا ہے تو ہو گر کرتا اور اللہ کے حضور استعفار کرتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ کیا میر ے بندے کو پتا ہے کہ اُس کا ایک رب ہے جو گناہ بخشا بھی ہے اور اس پر سز انجمی دے سکتا ہے؟ چنا خچہ اللہ تعالیٰ اس کا گناہ موجا تا ہے تو وہ پھر تو بہ تعسری مرتبہ بھی گناہ کی معافی جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو معاف کر دیتا ہے۔ اس کر متا ہو ہو تا ہے تو ہو ہو ہو ت تعسری مرتبہ بھی گناہ کی معافی جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو معاف کر دیتا ہے۔ اس کا گناہ معاف کر دیتا ہے۔ اس طرح

ایسا معلوم ہوتا ہے بیکی خاص شخص کا ذکر نہیں بلکہ ایک کر دارکا بیان ہے۔ اللّٰہ تعالیٰ کے بِشار بند بے ایسے ہیں کہ جن سے گناہ سرز دہوجاتے ہیں اور وہ اس پر شرمندہ اور پشیمان ہو کرتو بہ کرتے اور اللّٰہ سے بخش کی دعا ما تکتے ہیں۔ یتح دل سے تو بہ کر کے استغفار کرنے والوں کے ساتھ پھر تو بہ کرتا ہے تو اللّٰہ تعالمہ ہوتا ہے۔ ہندہ بار بارا پنی تو بہ تو ثر بیٹھتا ہے' مگر جب وہ پختہ ارادے کے ساتھ پھر تو بہ کرتا ہے تو اللّٰہ تعالیٰ بار باراس کے استغفار کو بول کرتا اور اسے معاف کر دیتا ہے۔ جامع تر نہ دی میں حضرت ابو بکر صدیق شائلیٰ سے روایت ہے کہ رسول اللٰہ مُکلَّیٰ تو بلو ثر بیٹھتا ہے' مگر جب وہ پختہ ارادے کے ساتھ پھر تو بہ کرتا ہے تو اللّٰہ تعالیٰ بار باراس کے دسول اللٰہ مُکلَیٰ تو بلو ثر بیٹھتا ہے' مگر جب وہ پختہ اراد ہے کہ ساتھ پھر تو بہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ بار باراس کے رسول اللٰہ مُکلَیٰ تو بلو کر معافر کر دیتا ہے۔ جامع تر نہ دی میں حضرت ابو بکر صدیق شائلین سے روایت ہے کہ کرنے والوں میں شار نہیں ہوتا'۔ یہ ایسے بند ہے کے لیے ہے جو بے قکر کی نے خوفی اور بے شری کے ساتھ گنا کرنے والوں میں شار نہیں ہوتا'۔ یہ ایسے بند ہے کہ لیے ہے جو بے قکر کی نے خوفی اور بے شری کے ساتھ گنا کر الالہ کی کہ کر معافرت کی درخواست کرتا ہے اور اپنا قصور معاف کر الیتا ہے۔ جب بندہ معافی کا خواست گار ر جو عہیں کرتا بلکہ اس بات سے خوش ہوتا ہے کہ میر ابندہ میر سوا اور کسی سے گناہ بخشوا نے کے لیے ر جو عہیں کرتا بلکہ اس ومعادم ہے کہ گناہ صرف میں ہی بخش سکتا ہوں۔ گو یا اس کا تو حد پر پُنڈ ہو ہونا اُس کے گنا ہوگار کی علی اس بات ہے خوش ہوتا ہے کہ میر ابندہ میر سوا اور کسی سے گناہ بخشوا نے کے لیے میں تازہ کی معافی کا سب بن جا تا ہے۔ چونکہ اللٰہ تعالیٰ کی بخش کی کو کی حدثیں اس لیے کسی بڑے سے بڑے گنا ہوگار کی کا ہو بی کر بی بات ہو ہو کہ گناہ میں ہو بخش کی بخش کی کو کی حدثین اس لیے کی بڑے سے بڑے گنا ہوگار کے گناہ بخشنے میں بھی ہو جا ہے درخوں گئی بلکہ وہ ہو کی کر تا ہے ہو گناہ ہو جا نے پر استعفار گنا ہوگار کے اور معافی کا سب بن جا تا ہے۔ چونکہ اللٰہ تعالیٰ کی بخش کی کو کی حدثین اس لیے کسی بڑے ہو بی کی سے کسی کر ہے ہیں ہے ہو ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہو ہو ہی کر تا ہے ہو گناہ کہ ہو ہ نہ پار

سنن ابن ماجه میں حضرت انس طالبی روایت کرتے ہیں کہ رسول اللّہ مَکل ﷺ نے فر مایا:'' آ دمّ کا ہر بیٹا خطا کا ر ہے(یعنی ایسا کو کی نہیں جس ہے بھی کو کی خطا سرز دنہ ہو کی ہو )اور خطا کا رول میں وہ بہت اچھے ہیں (جو خطا اور گناہ کے بعد ) تچی تو بہ کریں اور اللّہ تعالیٰ کی طرف رجوع کریں' ۔ تچی تو بہ اور استغفار کی قبولیت میں تو ذ زہ برابر بھی شک نہیں' کیونکہ اس طرح بندہ رب کریم کی شانِ غفاری کے سابیہ میں آجاتا ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت ابوایوب انصاری شن روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ مُکَاثَقَیْم نے ارشا دفر مایا:'' اگر بالفرض تم سب لوگ کوئی گناہ نہ کر وتو اللہ کوئی اور ایسی مخلوق پیدا کرے گا جن ہے گناہ بھی سرز دہوں گے' پھر اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت کا فیصلہ فرمائے گا''۔ حضرت ابوایوب انصاریؓ نے اس حدیث کا اپنی زندگی میں تذکرہ نہ کیا مبادا کم فنہم لوگ کسی غلط فنہی میں مبتلا ہوجا کمیں اور گناہوں پر جزی ہوجا کمیں۔ پھر اپنی وفات کے وقت سمان کی خوف سے رہے دیث بیان کر دی۔ بلا شبہ اللہ تعالیٰ کو وہ بند بے پند ہیں جو بشری تقاضے ریحت گناہ کر بیٹھتے ہیں گر تو بہ اور استغفار ک ذریعے وہ گناہ معاف بھی کر الیتے ہیں۔

جس طرح اللہ تعالیٰ کی ہرصفت بے حدود حساب ہے اسی طرح اس کی صفت غفاریت بھی بے حساب ہے۔ جامع تر مذی میں حضرت انس بڑا پینے سے روایت ہے' وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ مُکا پینے کہو کو سنا کہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا:''اے ابن آ دم! مجھے پر وانہیں چاہے تیر ے گناہ آسان کے بادلوں تک جا پہنچیں اور پھر تو مجھ سے بخش مانگے تو میں تجھے بخش دوں گا۔ اے ابن آ دم! اگر تو میرے پاس زمین بھر خطا نہیں لے کرآئے اور مجھے اس حال میں ملے کہ تو نے میر بے ساتھ کسی کو شریک نہ تھر ایا ہوتو میں تیرے پاس اتن ہی مغفرت کے ساتھ آ دَن گا۔'

حدیث زیر مطالعہ میں آخری الفاظ فَلَیفُعَل ؓ مَا شَاءً سے بی غلط<sup>ون</sup>ہی نہ ہونی چا ہے کہ بخش مانگنے والے کو گنا ہوں کی اجازت مل گئی ہے' بلکہ مطلب بیہ ہے کہ جو بندہ گناہ سرز دہونے کے بعد سیچ دل سے تو بہ کر کے استغفار کرتا ہے تو وہ اپنا گناہ بخشوالیتا ہے۔اللہ تعالیٰ اپنے بند کے لو بشارت دیتا ہے کہ اے میرے بندے! میں نے تیرا گناہ معاف کردیا۔اگر بچھ سے گناہ ہوتے رہے اور تو اسی انداز سے تچی تو بہ کر کے استغفار کرتا رہا تو میں تیرے گناہ بخشار ہوں گا۔

الغرض اس حدیث سے ایک نتیجہ تو بیر سامنے آتا ہے کہ بخش پوری اُ مید کے ساتھ اللّد سے مانگی جائے۔ گناہ سے تو بہ ندامت اور شرمندگی کے ساتھ ہواور وہ گناہ پختہ اراد بے سے چھوڑ دیا جائے ۔ دوسرا نتیجہ بیر کہ انسان کہ میں اللّہ کی رحمت اور مغفرت سے مایوس نہ ہو۔ وہ تمام گنا ہوں کو بخشنے کا اختیا ردکھتا ہے ۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہے : ﴿ إِنَّ اللَّہُ يَغْفِوُ اللَّنُوْبَ جَمِيْعًا ﴾ (الزمر: ٥٣)

تیسراسبق اس حدیث سے ریماتا ہے کہ صرف زبان سے استغفر اللہ کا ورد کافی نہیں' گنا ہوں کو چھوڑ نا بھی ضروری ہے۔ البتہ عین ممکن ہے کہ بندے سے پھر وہ ہی گناہ سرز د ہو جائے اور پھر تچی تو بہ اور استغفار کر کے معاف کر الیا جائے ۔ بیہ بات تو ظاہر اور باہر ہے کہ جان ہو جھ کر گناہ کا ارتکاب کرتے رہنایا اور کسی گناہ کو مستقل طور پر اس خیال سے اختیار کر نا اور کرتے رہنا کہ بعد میں معاف کر الیس گے اللہ تعالیٰ کے ساتھ دھوکا کرنا ہے اور اللہ تعالیٰ تو دھوکا کھانے سے پاک اور منزہ ہے۔ اور پھر کس شخص کو پتا ہے کہ اسے تو بہ اور استغفار کر اللہ تو بل کی میں معاف کر کہ بند کے بھر تی ہے کہ با کہ بل کے ساتھ دھوکا کرنا ہے اور کیونکہ زندگی کا خاتمہ تو کسی بھی وقت ہو سکتا ہے۔ اس لیے گناہ کے صدور کے فوری بعد استغفار کر نا ضرور ہی ہے۔

ڈ اکٹر اسرا راحمد <sup>میزانلڈ</sup> <u>ے ناقدانہ اور معتدل طرز فکر کاایک مطالعہ</u> ازقلم : محمد عمارخان ناصر

بیسویں صدی میں مسلم قومی ریاستوں کے ظہور نے حیات اجتماعی کے دائرے میں مسلمان معاشروں کی تفکیل نواور بالحضوص نہ جب کے کر دارکواہل دانش کے ہاں غور دفکرا ور بحث ومباحثہ کا ایک زندہ موضوع بنا دیا۔ اسلام چونکه محض یوجا ادر پرستش کا مذہب نہیں ً بلکہ انسانی زندگی میں مخصوص اعتقادی داخلاتی اقتدار ادر متعتین اَحکام وقوانین کی عمل داری کوبھی اپنا مقصد قرار دیتا ہے اس لیے مذہب کے اجتماعی کردار کا سوال اپنے متنوّع پہلوؤں کے ساتھ ان مفکّرین کے غور دفکر اور مطالعہ وتحقیق کا موضوع بنا جوجد ید تہذیبی رجحا نات کے علی الرغم ریاست اور مذہب کے باہمی تعلق کو نہ صرف مضبوط دیکھنا چاہتے تھے بلکہ ریاست کو خالص مذہبی ونظریاتی اساسات پراستوار کرنا چاہتے تھے۔اس نوع کے اہلِ فکر کی جدّو جہداور خد مات کو درست تناظر میں دیکھنے کے لیے ریکتہ سامنے رہنا چاہیے کہ ریسب حضرات بنیا دی طور پرا متِ مسلمہ کے زوال کوموضوع بناتے ہیں جومغرب کے تہذیبی اور سیاسی استیلا کے نتیج میں عالم اسلام پر مسلّط ہوا ہے اور جس نے بحثیت مجموعی مسلما نوں کے انداز فکر ترجیجات اور طرزِ زندگی کوان خطوط ہے بالکل مختلف خطوط پر استوار کر دیا ہے جس کی تعلیم ان کے دین نے دی ہے۔ کسی اجنبی تہذیب کے سامنے فکر واعتقا دا در تہذیب ومعا شرت کی سطح پر سرنشلیم خم کر دینا چونکہ خود داخلی سطح یرایمان داعتقاد کی کمز دری اورفکری وعملی ترجیحات کی کجی کے بغیر ممکن نہیں اس لیے ان تمام اہل فکر کی توجہ فطری طُور برخودا متِ مسلمہ کےفکر وعمل کی اصلاح کی طرف مبذ ول ہوئی۔اگر چہ ان سب کی فکر کی کا دشوں میں مغربی فكروتېذيب كاً حواله سلسل پاياجا تا ہےاوراس كى فكرى ونظرياتى اساسات كے تجزييہ دينقيد پرجمى انھوں نے بھر پور فکری توانا ئیاں صرف کی بین تاہم اُس ساری گفتگو کا مخاطب اصلاً مغربی ذہن نہیں ُ بلکہ مغربی اندازِ نظر کے اثرات کو قبول کرنے والے مسلمان ہی ہیں۔ اس لحاظ سے سیکہنا درست دکھائی دیتا ہے کہ ماضی قریب اور حال کی تمام احیائی تحریکیں' اپنے اندازِ نظر اور حکمتِ عملی کے تمام تر تنوع کے باوجود' اُمتِ مسلمہ کی عظمت رفتہ ک مازيابی کی کليدخود مسلمانوں کے فکر ونظر میں تبدیلی کو قرار دیتی ہیں۔

ڈاکٹر اسرار احمد صاحب کا شار ہمارے دور کے ان نامور اہل فکر میں ہوتا ہے جنھوں نے امتِ مسلمہ کو در پیش صورت حال اس کے اسباب وعوامل اور اصلاحِ اُحوال کی حکمت عملی پر پوری آزادی' گہرائی اور ﷺ مدیر ماہنامہ الشریعۂ گوجرانوالہ

🔧 حکمت قرآن اكتوبرتاد مبر 2011 م

originlaity کے ساتھ غور دفکر کیا' اوران کے غور دفکر نے جن نتائج تک اٹھیں پہنچایا' اُنھوں نے قدیم یا جدید اورر دایتی یا غیرر دایتی طبقات کی پسندیا ناپسند کالحاظ کیے بغیر بلاخوف لومة لائم پوری جرائت کے ساتھان کا اظہار بھی کہا۔ان کے نتائج فکر سے یقیناً اختلاف کیا جاسکتا ہے کیکن اپنی حریتِ فکر اور آزاداندا ندا زِنظر کے لحاظ سے وہ بلاشبہا قبال کے اس مصرعے کا مصداق تھے کہ:'نے ابلہ مسجد ہوں' نہ تہذیب کا فرزنڈ۔ چنانچہ جہاں انھوں نے تہذیب مغرب کی فکری دنفساتی اساسات اور اس کے تباہ کن نتائج اور خاص طور پرمسلمان معاشروں میں اس تہذیب کے فکری وعملی اثرات کے سامنے سرتشلیم خم کرنے والے طبقات کواپنے ناقدانہ تجزیوں کا موضوع بنایا' ومان خودان طبقات کے انداز فکر کی تنقید میں بھی انھوں نے کوئی رعایت نہیں برتی جومغرب ز دہ طبقے کے بالمقابل اسلام اورامتِ مسلمہ کی سربلندی کا جذبہ اورمسلمانوں کے قومی مفاد سے گہری وابشگی رکھتے ہیں۔ایک صاحب فكرخو دجس حلقه فكر سے تعلق ركھتا ہواور بحثيت مجموعي اس طبقے كے احساسات وجذبات كي ترجماني كرتا ہوُ اسَ کے لیے خودتنقیدی کا ریمل بہت مشکل ہوتا ہے چنانچہ سطحی سیاست کاروں کے برعکس جوعوامی جذبات واحساسات کو محض سیاسی کھیل تماشے کے لیے استعمال کرنا جانتے ہیں' خود تقیدی کی بیدذ میہ داری سنجیدہ' دیانت داراور حقیقی طور پرامت کے خیرخوا ہ اہل دانش ہی انجام دے سکتے ہیں۔میرے بز دیک اس نوع کے اصحاب فکر کا سب سے بڑا کنٹری بیوٹن جس کانتلسل ان کے حلقہ فکر اور متوسلین کو ہر حال میں قائم رکھنے کا اہتمام کرنا جا ہے' یہی ہے کیونکہ ان کے اندازِفکر کے اس حرکی پہلوکونظر انداز کر کے اگر مخصوص نتائج فکرتک اپنے آپ کومحد و دکر کیا جائے تواسی سے دہتقلیدی جمود دجود میں آتا ہے جس سے خود بیا صحاب فکر زندگی بھر نبر د آزمار ہے۔ اس تناظر میں آج کی اس نشست میں میں نے گفتگو کے لیے ڈاکٹر اسراراحد صاحب رحمہ اللّہ کے فکر دنظر کے متنوع اور گونا گوں پہلوؤں میں ہے اسی خاص پہلوکومنتخب کیا ہے۔ میں ڈاکٹر صاحب کی مختلف تحریروں اور خطابات سے جمع کیے گئے کچھنتخب اقتباسات پیش کروں گا جن میں مدہبی یا نیم مذہبی اندازِفکر کے چند مخصوص پہلوؤں کا تنقیدی جائزہ لیا گیا ہے۔ان اقتباسات کا انتخاب انفاق رائے یا تائید کے اصول پرنہیں کیا گیا' بلکہ اصل مقصد ڈاکٹر صاحب کے ناقد انہ زاد پیظر کوداضح کرنا ہے' جومیر ےنز دیک اختلاف کی گنجائش کے باوجود فی

مختلف 'لیکن در حقیقت لا زم وملز وم ہیں۔قائد اعظم اور علامہ اقبال دونوں کے نز دیک اسلام کا نظام اجتماع تقاجوانسان کوعدل دیتا ہے ٰجبکہ علما ءومشائخ کے نز دیک اسلامی قوانین و شریعت خصوصاً حدود دقتز سّرات کا نفاذتها جواس نظام کوسہارا دیتے ہیں۔'( پاکستان کے وجود کولاحق خطرات وخد شات'ص ۱۸) ڈ اکٹر صاحب نے روایتی فقنہی ذخیرے کے بعض مخصوص تصورات کوبھی اسی تناظر میں نفذ وجرح کا موضوع بنایا ہے۔ مثال کے طور پر مزارعت کو جائز قرار دیے جانے سے اسلام کے معاشی مقاصد پر جواٹر ات مرتب ہوتے ہن اس کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' جیسے جیسے ملوکیت اور جا گیرداری کی جڑیں زمین میں گہری اترتی گئیں' حالات کے جبر اور'' نظریہ ضرورت' ' کے عمل دخل کا ظہور ہوا اور امام ابوحنیفتہ کے شاگر دِرشید قاضی ابو یوسفت نے ..... امام صاحت کے دوسرے شاگر دامام ٹھڈ کے اتفاق رائے کے ساتھ مزارعت پر پچھ شرائط عائد کر کے اس کے جائز ہونے کا فتو کی بھی دے دیا۔ بعد میں وہ شرائط تو طاق نسیاں کے حوالے ہوگئیں اور پورے عالمِ اسلام میں · · مزارعت · · شیر ما در کی ما نند حلال وطیب ہوگئی اور اس طرح شہنشا ہیت اور جا گیرداری کود وا م واستحکام حاصل ہو گیا۔''(اسلام میں عدل اجتماعی کی اہمیت' ص۲۳٬۳۳۷) '' سو ڈیڑ ھ سو برس بعد جبکہ ملوکیت بھی اپنی پوری شان اور کر دفر کے ساتھ جلوہ گر ہو چکی تھی اور'' قرون مشہودلہا بالخیز' (یعنی وہ اُدوار جن کے خیر کے حامل ہونے کی گواہی خود آنخصور مُکَاثِنَیْظ نے دی ہے ) کا ز مانہ بھی بیت چکا تھا' علمائے اسلام اور فقہائے کرام کا حالات کے جبر سے متاثر ہوجا نا ہرگز نہ بعید از قیاس - نان کے لیے موجب تو ہین۔''(اسلام میں عدل اجتماعی کی اہمیت'<sup>ص</sup> ۳۶) فقہ اسلامی کی تشکیل میں اس دور کے جو مخصوص تمدنی حالات اور ضروریات کارفر مارہی ہیں اس کے پیش نظر ڈاکٹر صاحب نے فقہائے اسلام کے اخذ کردہ مخصوص نتائج فکر کی پابندی کے بجائے قرآن وسنت سے براہ راست اخذ داشنباط کی ضرورت داہمیت کوبھی بڑی تا کید ہے داضح کیا ہے۔ لکھتے میں : '' ایسے اصحاب علم ودانش آ گے بر حمیس جو کتاب وسنت کے نصوص کی یا بندی کے عزم مصمم کے ساتھ ساتھ صرف سلف کی اجتهادی آراء کے مقلدِ جامد بن کر نہ رہ جائیں' بلکہ شریعت کے اصل مقاصد وأبداف کوبھی پیش نظرر کھ سکیں اور جہد و جہاد کے جذبے سے سرشار ہونے کے ساتھ ساتھ قیاس واجہتہا داوراس کے ضمن میں مصالح مرسلہ اور مفادِعا مہ کوبھی کمحوظ رکھ سکیں۔''(اسلام میں عدل اجتماعی کی اہمیت'ص ۲۹) ''ایک مجلس کی تین یا تین سے بھی زائد طلاقوں کے ضمن میں نبی اکر مَتَاتِقَطْ جوا یک رعایت اور نرمی فر مایا کرتے ینے اسے حضرت عمر دلائیڈ نے مصلحتِ امّت کے پیش نظرا پنے ایک اجتہادی فیصلہ سے ختم کردیا تو اس پر تو اہل سنّت کے جاروں مکاتب فقد کا اس درجہ عزم بالجزم کے ساتھ اصرار ہے کہ کسی بھی صورت میں نبی اکرم مَکَاتِشِکْر کی رعایت کود وبارہ جاری کرنے پرآ مادہ نہیں ہیں۔''(اسلام میں عدل اجتماعی کی اہمیت'ص ۴۵) احیائی تحریکوں کی یک رخی فکری ترجیحات بیسویں صدی کی مسلم احیائی تحریکوں کے ماں اسلام کوبطور ایک اجتماعی نظام کے نمایاں کرنے کی کوشش

اس انداز سے ہوئی ہے کہ دین کا روحانی اور باطنی پہلومقدم الذکر پہلوکا خادم اور تابع قراریا کر بڑی حد تک دب گیا ہے۔ ڈاکٹرصاحب نے اس پہلو کی بجاطور پرنشان دہی کی ہے چنانچہ لکھتے ہیں: '' ذرا دفت نظر سے جائز ہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہان تحریکوں کا مطالعہ اسلام اسی مغربی نقطہ نظر یہ بن ہے جس میں روح پر مادے اور حیات اُخروکی پر حیات دُنیوی کوفوقیت حاصل ہے۔ چنانچہ اُسلام کے اُن ماوراءالطبیعیاتی اعتقادات کا اقرارتوان کے یہاں موجود ہے جن کے مجموعے کا نام ایمان ہے کیکن اُٹھیں کچھوزیادہ درخو رِاعتناءادر لائق النفات نہیں سمجھا گیا اور نگا ہیں کلیۂ اس مدایت در ہنمائی بر مرکوز ہیں جو حیات ِ ڈنیوی کے مختلف شعبوں کے لیے اسلام نے دی ہیں اور جن کے مجموّ سے کا نام'اسلامی نظام زندگی' رکھا گیا ہے۔.... اس نقطہ نظر کا کرشمہ ہے کہ دین اسٹیٹ (state) کا ہم معنی قرار یایا ہے اور عَبادت' اطاعت کے مترادف ہوکررہ گی ہے۔ نماز کا بیہ مقام کہ وہ معراج المؤمنین ہے نگا ہوں سے بالکل اوجھل ہے اور نفس انسانی کا اس سے ایسا اُنس کہ "قُرَّةُ عَینی فِی الصَّلُوة" کی کیفیت پیدا ہو سکے نا پید ہے۔ ..... زکوۃ کابیہ پہلو کہ بدروح کی بالیدگی اورتز کیے کا ڈریعہ ہے ٔ اس قد رمعروف نہیں جتنی اس کی بد چیثیت کہ پیاسلامی نظام معیشت کا اہم ستون ہے۔روز ہ کے بارے میں بیتو خوب بیان کیا جاتا ہے کہ بیرضبطِ نفس (self control) کی مثق وریاضت ہے'لیکن اس کی اس حقیقت کا یا تو سرے سے ادراک ہی نہیں ہے یا اس کے بیان میں' حجاب' محسوس ہوتا ہے کہ بیردوح کی تقویت کا سامان اور جسدِ حیوانی کی اس پر گرفت کو کمز ورکرنے کا ذریعہ ہے۔.... اسی طرح حج کے بارے میں بیڈو معلوم ہے کہ اس کے ذریعے · · خدا پر سی کے محور پر ایک عالم گیر برا دری' کی تنظیم ہوتی ہے ٰ لیکن اس سے آگے اُس کی روحانی بر کات کا كوئى تذكره نہيں ہوتًا!..... كہنے ميں تو اگر چہ بيآ يا كہ اسلام فلاحِ انسانى كا جامع پر وگرام ہے جس ميں فلاح اُخروی اور فلاح دُنیوی دُونوں شامل نیں ؓ لیکن نگا ہیں چونکہ فی الواقع صرف حیات دُنیوی پر مرکوز ہیں البندا آخری تجزیے میں اسلام ایک' سیاسی دعمرانی نظام' (Politico-Social System) بن کر رہ گیا۔ .... اس اعتبار سے خور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ پر تجریکیں فی الواقع 'مٰد ہی سے زیادہ' ساس وعمرانی' اور' دینی' سے زیادہ' دینوی' ہیں اور آخری تجزیے میں دوسری سیاسی ومعا شرتی تحریکوں سے صرف اس اعتبار سے مختلف ہیں کہ ان کے مزد دیک سرمایہ دارانہ جمہوریت یا اشتر اکیت بہتر نظام مائے حیات ہیں اوران کے نز دیک اسلام انسانی زندگی کے جملہ مسائل کو بہتر طور برحل کرتا ہے۔ .... یہی سبب ہے کہ بیہ تحریکیں بے کنگر کے جہاز وں کے مانند ادھراُدھر بھٹک رہی ہیں اوران کا حال اکثر و بیشتر اس مسافر کا سا ہے جسے نہ تو منزل ہی کا پنہ رہااور نہ ہی یہ یا در ہا کہ سفر شروع کہاں سے کیا تھا۔'' ( نشاۃ ثانیہ ص ۱۱ تا ۱۷) ڈاکٹر صاحب نے غلبۂ دین کا مقصد حاصل کرنے کے لیےان احیائی تحریکوں کی عجلت پسندا نہ حکمت عملی پر بھی تنقید کی ہے۔ لکھتے ہیں: · · بیسویں صدی عیسوی کی بیاسلامی تحریکیں جوانڈ ونیشیا سے مصرتک متعد دسلمان مما لک میں تقریباً ایک ہی وقت میں شروع ہوئیں' بہت ہے پہلوؤں سے ایک دوسرے سے بہت مشابہ ہیں' اور بیرکہنا بہت حد تک صحیح ہے کہ تقریباایک ہی تصورِ دین ان کی پشت پر کام کرر ہا ہے اور ایک ہی جذبہ ان میں سرایت کیے

ہوئے ہے۔.... پتج یکیں تقریباً ثلث صدی سے مختلف مسلمان ملکوں میں برسرعمل ہیں اور ملّت اسلامی کی نوجوان نسل کا ایک خاصا قابل ذکر حصہ ان کے زیرِ اثر آیا ہے کیکن عملاً ان مَیں سے کسی کوکوئی نمایاں کامیا یی کہیں حاصل نہیں ہوئی بلکہ ایسامحسوں ہوتا ہے کہ میتر کی پی اپنا وقت پورا کر چکی ہیں اور اسلام کی نشاة ثانيه بحفواب كي تعبير كاوفت البحي نهيس آيا - چنانچه مصرميں اخوان المسلَّمون كا اندرون ملك تقرَّيباً خاتمہ ہو چکا ہے اور اس کے باقیات الصالحات جلا وطنی کے عالم میں دُوّل عرب کی باہمی آویزش کے سہارے جی رہے ہیں۔ رہی برصغیر کی تحریک اسلامی تواس کا جز داعظم یا کستانی سیاست کے نذ رہو چکا ہے اوراب اس کا مقام تحریک جمہوریت کی حاشیہ برداری سے زیادہ تحرینہیں رہا۔ ان تحریکوں کی ناکامی کا سبب بظاہرتو ہی ہے کہ انھوں نے بےصبری سے کام لیا اور اپنے اپنے ملکوں میں سو بینے شجھنے والے لوگوں کی معتد بد تعداد کے ذہنوں کو بدلے بغیر سیاست کے میدان میں قدم رکھ دیا جس ے نتیج میں تو می قیادتوں اور <sup>ز</sup>تر قی پسندُ عناصر سے قبل از وقت تصادم کی نوبت آگی <sup>ا</sup>لیکن در حقیقت ان کی ناكامي براه راست نتيجه بسان ك تصور دين كي خامي اور مطالعه اسلام ك نقص كا-'' ( نشأةِ ثانيةُ ص اا تا 1/) ہند دمسلم منافرت کی تاریخی بنیا دیں بر صغیر میں ہندو مسلم منافرت کا جو مسکداس وقت اس پورے خطے کے امن واستحکام کے لیے ایک بہت بڑے چینج کی صورت اختیار کر چکاہے ٔ تاریخی بنیا دوں براس کا تجزیہ کرتے ہوئے ڈاکٹر صاحب نے یک طرفہ طور پر ہند دؤں کومور دِالزام تُشہرانے کے بچائے خو دمسلمانوں کو بھی اینے گریبان میں جھا نکنے کی دعوت دی ہے' چنانچہ سلمان ما دیثا ہوں کے طر زحکومت کے حوالے سے فرماتے ہیں: '' بذشمتی سے ہمارے ملک کے بعض دانش ورول نے ہندوستان کے ہندوؤں اور مسلمانوں کے مابین نفرت کے'' چلتے ہوئے جھکڑ''اور بداعتادی کی'' اٹھتی ہوئی آندھی'' کے ایک سبب کواس درجدا چھالا ہے اوراس شدت کے ساتھ تحریر وتقریر کا موضوع بنایا ہے کہ دوسرے جملہ عوامل نگا ہوں سے بالکل ادجھل ہو کر رہ گئے۔ چنانچہ عوام کے اُذہان میں اس یوری صورت حال کے داحد سبب کی حیثیت صرف ہند وؤں کی عمومی چھوت چھات' برہمنوں کے سامراجی مزاج اور بنیوں کی جا پلوسا نہ عیاری کی ذہنیت کو حاصل ہوگئی ہے۔ چنانچہایک جانب بیہ پہاڑجیسی عظیم حقیقت نگا ہوں سے ادجھل ہوگئی کہ ہندومعا شرہ صرف برہمنوں اور بدیوں ہی پرمشتمان نہیں ہے بلکہ اس میں راجپوت اور شودر بھی موجود ہیں جواپنا اپنا جداگا نہ مزاج رکھتے یی \_ مزید برآ ل خود بر بهمنو ل اور بینو ب میں بھی'' نه ہر زن زن است و نه ہر مرد مرد – خدا پنج انگشت یکساں نہ کرڈ' کے مصداق ہر مزاج اور کر دار کے لوگ موجود ہیں' اور دوسری جانب ان دواہم عوامل سے تو کامل ذہول ہو گیا جن میں سے ایک کا تعلق ماضی بعید اور خود مسلمانوں کے اپنے کردار سے ہے اور دوسرے کا ماضی قریب اور انگریز وں کے کر دار سے ! ان میں سے مقدّم الذکر سے صرف نظرا ورغضّ بصر کا معاملہ تو ''وابستہ میری یاد ہے کچھ تلخیاں بھی تھیں 💿 اچھا کیا جو مجھ کو فراموش کر دیا''

کے عین مطابق ہے اس لیے کہ اس تلخ حقیقت کا اعتراف بہت مشکل ہے کہ خود ہم مسلمانوں نے ہندوستان میں اپنی' نہزارسالہُ' حکومت کے دوران اکثر وبیشتر وہی' ' اُقوام غالب' والاکر داراختیار کیا تھا جس کا او پر ذکر ہوچکا ہےاور نہصرف بیرکدا پنے ان فرائض کوتو سرے سے اڈا بی نہیں کیا تھا جوامتِ مسلّمہ اوراً متِ محمد (علی صاحبها الصلوٰۃ والسلام) ہونے کی حیثیت سے ہم پر عائد ہوتے تھے یعنی اللہ کے پیغام کی دعوت وہلینج اور اسلام کے عادلا نہ نظام زندگی اور دین حق کے نظام عدل وقسط کے قیام کے ذریع خلق خدا پر اللہ کی رجمانيت ورجمتيت اورمحذرسول التدخَّانيني كارمة للعالميني كاعملي مظاهره اوراس طرح التداور رسول مَكَانيني ك جانب سے ہندوستان میں بسنے والوں پر اِتمام حجت ؛ بلکہ بہت سے حکمرانوں نے شاہانہ ٹھاٹھ باٹھ قائم رکھنے کےعلاوہ ذاتی عیاشی اور بوالہوی کے وہ جملہ انداز اختیار کیے جو ہمیشہ سے ملوکیت اور بادشاہی کے لوازم میں سے رہے ہیں' اور ان سب کی بنا پر ہندوؤں میں عمومی طور پر وہ انتقامی جذبہ موجود تھا جو سقوطِ ڈ ھا کہ کے حادثہ فاجعہ کے موقع پر ع<sup>ور</sup> نکل جاتی ہے جس کے منہ سے کیچی بات مستی میں'' کے مطابق فنتح مندی کی سرمتی میں بنڈت موتی لال نہر وجیسے وسیع اکمشر ب انسان کی یوتی اور جواہر لال نہر وجیسے سیکولر اورسوشلسٹ مزاج کے حامل شخص کی بیٹی مسزا ندراگا ندھی کے منہ سے نکلنے والے ان الفاظ سے خلام ہوگیا كە ' ہم نے این ہزارسالہ شکست کابدلہ چکالیا ہے!''(یاک بھارت تعلقات'ص۱۴'۱۴۳) یا کستان اور ہند دستان کے باہمی تعلقات کی آئیڈیل صورت کو داختح کرتے ہوئے لکھتے ہیں: · <sup>د تف</sup>تیم ہنداور قیام یا کتان کے دونوں سب سے بڑے عَلَّم بر داروں' یعنی مصوّر ومُفکّر یا کتان علامہ ا قبال اور معمار ومؤسس بأكتان قائد اعظم محد على جناح في تقسيم ك بعد ك حالات كضمن ملي جوخواب دیکھے تھے وہ اس صورت حال کے بالکل برعکس تھے۔ چنانچہ اس ضمن میں قائد اعظم نے تو صرف پیر کہنے پر اکتفا کی تھی کہ''بھارت اور پاکتان کے تعلقات ایسے ہی ہوں گے جیسے ریاست مائے متحدہ امریکہ اور کینیڈاکے مامین میں''،لیکن علامہ اقبال نے تو اس سے بھی آگے بڑھ کراپنے خطبہ الہ آباد ( دسمبر ۱۹۳۰ء ) میں یہاں تک فرما دیا تھا کہ''ہندوستان کے شال مغرب میں واقع مسلم ریاست ہرنوع کی جارحیت کے مقابلے میں ہندوستان کے دفاع کا فریضہ بہترین طور پر سرانجام دےگی' خواہ وہ جارحیت نظریات کی ہو خواه بتصياروں کی۔''(پاک بھارت تعلقات'ص ۲۸) یاک بھارت تعلقات اورمسکلہ کشمیر ڈاکٹر صاحب نے مسئلہ کشمیر کے طل کے لیے اختیار کی جانے والی حکمت عملی پر بھی تنقید کی اور ہمارے ہاں یائے جانے والے غالب کیکن جذباتی طرز فکر کے برعکس مسلکہ شمیر کے جل کے لیے جُنگ کے راستہ کوعملاً غیر موُ ثر اورغيرنتيجه خيزقرارديا فرمات مين: ''سب سے پہلے جنگ کو کیچیے جس کی آج کل بار بارد ہائی دی جارہی ہے۔سوال یہ ہے کہ کیا یہ فی الواقع اور خصوصا بحالات موجودہ کوئی قابل عمل حل ہے؟ کیا ہم جنگی صلاحیت کے اعتبار سے بھارت کے مقاملے میں آج کی نسبت ۱۹۶۵ء میں کہیں زیادہ بہتر حالت میں نہیں تھے؟ پھراگر اُس وقت کا میابی

حاصل نہیں ہو تکی تقی تو آج اس کی کتنی امید کی حاسکتی ہے؟ مسلمانان کشمیر پر بھارت کی ننگی جارحیت اور بے پناہ ظلم وبر بریت کےخلاف پاکستان کی جانب سے صلم کھلا اعلان جنگ صرف اس صورت میں ہو سکتا تھا کہ ہمیں اپنے موقف کے میں برحق وانصاف ہونے کے ساتھ ساتھ سورہُ آلعمران کی آیت ۱۲۰ کے ان اَلفاظِ مبارکہ کے مطابق کہ: ﴿إِنْ يَنْصُوْ كُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ﴾ لِعِنْ 'اگراللَّهُتمهاري مددكر \_توكوئي تم يرغالب نہيں آسكتا!''اللَّه تعالى كي نصرت وتا ئيدكا یقین بھی حاصل ہوتا' جبکہ ہمارا حال ہیہ ہے کہ ہم سودی معیشت کے نظام کو جاری رکھنے کے باعث خود ہی اللَّداوراس کے رسول کے ساتھ برسر جَنگ بین ٰلہٰذا فرمانِ نبوی "فَاَنَّی پُنْسَتَجَابٍ لِلْالِكَ" لِعِنْ 'ایسے شخص کی دعا کیسے قبول ہو کتی ہے؟'' کے مطابق ہمیں اللّٰہ کی نصرت د تا سَدِ کی امید کیسے ہو سَکتی ہے! بنابر ُس الے دے کر سارا معاملہ صرف مادّی اُسباب ووسائل کی کمیت اور کیفیت کارہ جاتا ہے جس کا تقابلی جائزہ اورمواز ندآ کے دن اخبارات کی زینت بنتار ہتا ہے۔' · ' ر با مسلمانان کشمیر کا سرفر و شانداور بے مثال جہا دِحریت تو اس کے ضمن میں بھی جذبات سے ہٹ کر عقل ے کام لینے کی ضرورت ہے کہ کسی تھلم کھلا اور تھوں ہیرونی امداد کے بغیر آخر وہ اسے حکومت یا کتان کی صرف اُخلاقی اور سفارتی مددادر بعض فجی اداروں کی جانب سے چوری چیچےاور دہ بھی ادنٹ کے منہ میں زیرہ کے بقدر امداد کے بل پر کب تک جاری رکھ سکیں گے؟ واقعہ ہیہ ہے کہ اُس معاملے میں بھی بہت سے حلقوں بالخصوص مذہبی گر دہوں کی جانب سےعوا م کو بہت بڑے بڑے بڑے مغالطے دیے جار ہے ہیں۔ چنانچہ ا ڈلا جہادِ افغانستان کا حوالہ دِیاجا تا ہے ٔ حالانکہ ہڑخص جانتا ہے کہ اس معالمے میں ایک سپر یا درکی تھلم کھلا' اعلانیہاور فیصلہ کن مالی اور جنگی مدد حاصل تھی ( جس کی بہتی گنگا میں خود یا کستان کے بہت سے مقدر افراد اور مذہبی جماعتوں نے خوب خوب ہاتھ دھوئے )لہذا کشمیر کے معاملے میں افغانستان کا حوالہ قیاس مع الفارق کی حیثیت رکھتا ہے۔''(یاک بھارت تعلقات 'ص ۲۳' ۲۷' (۲۸) جزل ضیاءالحق صاحب کے دور میں کشمیر میں خفیہ دراندازی کی جو پالیسی شروع کی گئی اور جسے بعد میں حالات کے جبر کے تحت بڑی حد تک ترک کر دینا پڑا' اس کے نتائج ومضمرات پر روشنی ڈالتے ہوئے ڈاکٹر صاحب نے لکھاہے: · · جس جہاد کوہم چودہ سال سے سیانسر کرر ہے تھاورا سے جہاد فی سبیل اللہ قرار دےر ہے تھے اس سے بھی ہم نے ہاتھا تھالیا۔ اس کا رقیم کشمیر یوں میں بیہ ہوا ہے کہ وہ کہہ رہے ہیں کہ پاکستان نے ہم ہے دھوکہ کیا ہے اس نے ہم کو مروایا ہے۔ میں جہاد کے نام پر کشمیر میں خفیہ مداخلت کا ہمیشہ سے مخالف تھا۔ اب میں بڑی تلخ بات کہدر ہا ہوں کہ پاکستان نے کشمیر یوں سے ۱۹۶۵ء کا بدلہ لیا ہے۔ پاکستان نے ۱۹۲۵ء میں اپنے بہترین کمانڈ دز کواس توقع پرکشمیر میں داخل کر دیا تھا کہ کشمیری مسلمان مدد کریں گے' لیکن کشمیریوں نے کوئی حمایت نہیں کی اور وہ تقریباً سارے کے سارے شہید ہو گئے۔اس کے برعکس بیہ ہوا کہ بھارت ملیٹ کر لا ہور بر حملہ آور ہو گیا اور ہماری ساری کوشش ناکام ہو گئی۔ کشمیر یوں کے جہادِ حریت میں اگر چہ یا کستان ہے بھی بہت سوں نے وہاں جا کر جانمیں دی ہیں'لیکن مصائب کا اصل پہا ژنو

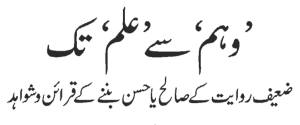
<u>پُرِنشد د</u>حکمتِ عملی کے مصرات یہ بات نہیں کہ ڈاکٹر صاحب دینی مقاصد کے لیے قوت ٰ زورِ باز دادر مسلّح جد دجہد کے جواز کے قائل نہیں۔ دہ نہ صرف اس کے قائل بلکہ داعی ہیں ٰ یہاں تک کہ انھوں نے اہلِ سنّت کے ہاں پائے جانے دالے اس عمومی تصور سے بھی اختلاف کیا ہے کہ مسلمان حکمرانوں کے خلاف مسلح بغادت کسی حال میں جا ئزنہیں 'تا ہم اس کے ساتھ ساتھ دہ مسلّح جد دجہد کی کا میابی کے لیے مطلوبہ شرائط ادر خاص طور پر ایسے کسی بھی اقد ام کے ملی دنائے کو ملحوظ رکھنے کو بھی ضروری قرار دیتے ہیں' ادر اسی تناظر میں انھوں نے موجودہ حالات میں اس طریقے کو اختیار

<sup>د د مس</sup>لمانوں کے ایک خاص طبقے میں ایک خیال پیدا ہوا کہ ہمارا بھی تو ایک نظام ہے۔ یہ انگریز کالایا ہوا بھی ایک نظام تھا' فرانسیسیوں کا دیا ہوا نظام بھی ایک نظام تھا اور ہمارا بھی ایک نظام ہے' ہم کیوں نہ اس کو نافذ کر دیں۔ یہ اصل میں اس آزادی کا ایک شرہ تھا کہ مسلمانوں میں ایک خود آگا ہی پیدا ہوئی اور انھوں نے اسلام کو بطور ایک دین کے سمجھا' لہٰذا احیائی تحریکیں ابھریں۔ انڈ ونیشیا میں مبحومی پارٹی' انڈ و پاک میں جماعت اسلامیٰ ایران میں فدا کمین عرب دنیا میں الاخوان المسلمون جیسی تحریکیں ابھریں۔ یہ ساری تحریکیں اس لیے الحس کہ اسلام دین ہے اور دین اپنا غلبہ چاہتا ہے' ہمیں دین کو غالب کرنا ہے۔

لیکن بعض عوامل کی دجہ سے ان تحریکوں کو آج تک کہیں کا میابی حاصل نہیں ہو سکی۔.... ان مسلمان تحریکوں نے طریق کارغلط اختیار کیا۔ دنیا میں اسلام ایک نظام کی حیثیت سے حضور ﷺ نے بریا کیا تھا اور بید دوبارہ بريا بهوسكتا بي توصرف حضور مَكْتَقَيْظ كر ليق مح مطابق بوسكتاب - انھوں في سمجھا دہ تو آؤٹ آف ڈیٹ بَخُيرانا بِ لبذااليكشن ميں حصه لے كراس سے اسلام نافذ كريں گے۔اس ميں ناكامى ہوئى تو گولى چلانى شروع کردی که فلاں فلاں کو ماردو۔ چنانچہ سادات کول کردیا گیا' سادات گیا توحشی مبارک آ کر براجمان ہوگیا (چندروزقبل میرے پاس ایک نوجوان آیا کہ میرا دَم گھٹ رہا ہے میں جا ہتا ہوں کہ برویز مشرف کوقل کردوں۔ میں نے کہاتمہاراد ماغ خراب ہے؟ تم ایک پر ویز کول کرو گے کوئی اور پر دیز آ کر بیٹھ جائے گا فائدہ کیا ہوگا؟) تو کہاں تبدیلی ہوئی ہے؟ فوجی حکومت کے ذریعے سے کوئی تبدیلی ہوئی ہے؟ اس اعتبار ے اس غلط طریق کارنے ان تحریکوں کو کہیں کا میاب نہیں ہونے دیا۔ ..... دینی تحریکوں کا طریق کا رغلط ہے۔انھوں نے ballot یا bullet کاراستہ اختیار کیا۔ بید دنوں راستے غلط ہیں اور یکساں غلط ہیں۔'' (موجوده حالات میں اسلام کامتقبل 'ص۳۳' ۳۴') '' آج کی سب سے بڑی ضرورت ہی ہے کہ طریق انقلاب واضح ہوجائے۔ آج مسلمانوں میں جذبے کی کی نہیں ہے۔ ہزاروں لوگ جانیں دے رہے ہیں۔اپنے جسموں سے بم باندھ کراپنے جسموں کواڑا رہے ہیں ۔ کشمیر کے اندر جوجذ بہا بھرا'اسے پوری دنیانے دنچھ لیا۔ کشمیر پوں کے بارے میں کہا جاتا تھا کہ وہ تو لڑنے والی قوم ہے ہی نہیں 'اب اس کے اندر جان پیدا ہو چک ہے۔ یا کستان سے جا کر کتنے لوگوں نے وہاں پر جام شہادت نوش کرلیا۔ کیکن اسلامی انقلاب کا طریق کار بیٹیس ہے۔ اس ہے کہیں کا میابی نہیں

ہوگی۔ اس طریقے سے آپ صرف اپنا غصہ نکال سکتے ہیں۔ آپ نے جا کر افریقہ میں امریکہ کے دو سفارت خانوں کو بم سے اڑا دیا' اس سے امریکی تو دس پندرہ مر ے جبکہ ۲۰۰ وہاں کے لوکل افریقی مرگئے۔ فائدہ کیا ہوا؟ بس یہی کہ آپ نے اپنا غصہ نکال لیا۔ تو ان طریقوں سے پچھ حاصل نہیں ہوگا۔ ' (ص ۳۱) '' اگر ہم مشتعل ہوکر اسلحہ اٹھا نمیں تو کس کے خلاف اٹھا نمیں گے؟ بری افواج یا ایر فورس کے خلاف؟ کیا ہماری ماضی کی حکومتوں نے بلوچتان میں دومر تبہ ایر فورس استعال نہیں کی؟ کیا ایر فورس کے خلاف؟ کیا سے حافظ الاسد نے ایک دن میں ہزاروں اخوان ختم نہیں کر دیے تھے اور ان کا مرکز بمباری کر کے تباہ و برباد نہیں کر دیا تھا؟ تو آج مقابلہ بہت غیر مساوی (unequal) ہے۔ .... جنگ اگر چہ جائز ہے 'لیکن موجودہ حالات میں عملاً ممکن نہیں ہے۔ آج کے مسلمان حکمر انوں کے خلاف بی بی موزوں

ان چندا قتباسات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ ڈاکٹر صاحب مرحوم غلبہ اسلام کے مقصد کے ساتھ ایک والہانہ والبشكى رکھنے کے باوجود اس ضمن ميں كى جانے والى جدّوجہد پر نفذ ونظر كى ضرورت سے نہ صرف واقف تھے بلکہ اس پورے مل پر سلسل ناقد انہ نظر رکھے ہوئے تھے۔ ان کے ماں احیائے اسلام صرف ایک جذباتی خواہش کاعنوان نہیں جوان تحریکوں کی غیر حکیما نہ ترجیجات سے صرف نظر کرنے پر آمادہ کر دے بلکہ وہ تبجیسے تھے کہ اسلام کے احباءاور امت مسلمہ میں فکری انقلاب کی دعوت لے کر اٹھنے والی یہ تمام تح یکیں سبر حال انسانی بصیرت اوراجتهاد ہی کی مرہون منت ہیں اورنیتجتًا ان تمام کمزوریوں اور نقائص کی ز دمیں ہیں جن سے انسانی فکر تبھی کلّی طور پر مبرانہیں ہوسکتا۔ یہی دجہ ہے کہ اس طرح کی تح یکوں کے ہاں فکری وعملی ترجیحات کے لحاظ سے Trial and error کے انداز کا ایک ارتقاء پایا جاتا ہے اور شاید بیکہنا درست ہوگا کہ منزل تو دور کی بات ہے' ابھی تک ان کے ماں جادۂ منزل کی تعیین کے حوالے سے بھی مجموعی اعتبار سے کوئی کیسوئی نہیں پائی جاتی ۔کہیں ہدف کی تعیین میں غلطی ہوگئی ہے' کہیں مؤثر تھمت عملی دضع کرنے میں کوتا ہی فکر مانع ہوگئی ہے' کہیں طول مسافت نے صبر دحوصلہ کا دامن ہاتھ سے چھڑوا دیا ہے ٔ اورکہیں پڑا ؤے مقامات کومنزل یا منزل کا متبادل سمجھ کرو ہیں ڈیر ہ ڈال لیا گیا ہے۔ اس صورت حال کا ایک لازمی تقاضا مدینتا ہے کہ خود ان احیائی تحریکوں کے اندازِ فکر ترجیحات حکمت عملی اور کارکردگی کوکڑی نقید کی کسوٹی پر مسلسل پرکھا جاتا رہے اور اس قافلے کوسوئے منزل رواں دواں رکھنے کے لیے فکرِ تازہ کی حُدی کسی انقطاع کے بغیر سٰائی جاتی رہے۔ ڈاکٹر اسرار احمد صاحب اپنے جھے کی ذمہ داری اداکر کے دنیا سے نشریف لے جاچکے ہیں۔اب بیران کے قائم کر دہ حلقہ کلر کی ذمہ داری ہے کہ وہ یور یے شعور ٰبصیرت اور استفامت کے ساتھ اس روایت کے تسلسل کو قائم رکھے کہیں ایسا نہ ہو کہ بعض دوسری . اصلاحی واحیائی تحریکوں کی طرح ایک فکری کیمپ کے ساتھ وابشگی کا احساس رفتہ رفتہ اتنا غالب آجائے کہ حریب ب فکر اورخود نیقیدی کی جگہ سکوت واغماض لے لیں اور نقائص اور کمز وریوں کی جرأت مندا نہ نشان دہی کی جگہ یردہ یویثی بلکہ بعض صورتوں میں حمیت جاہلیہ کا رویہ پروان چڑ ھنے لگے۔ اللَّهُمَّ انْصُرْ مَنْ نَصَرَ دِيْنَكَ وَاجْعَلْنَا مِنْهُمْ وَاخْذُلْ مَنْ خَذَلَ دِينَكَ وَلا تَجْعَلْنَا مَعَهُمُ . آمين



حافظ محمد زبير

علم حديث ميں خبر باحديث کي نتين بنيا دي قتميں ہيں: (۱) خبر صحيح وحسن (۲) خبر ضعيف (۳) خبر موضوع۔ خبرصیح وحسن وہ خبر ہے جوا تفاقی طور پر اہل علم کے ہاں دینی مسائل میں قابل احتجاج ہے جبکہ موضوع روایت پاخبر بالا تفاق نا قابل احتجاج ہے۔ضعیف روایت کی متفترق اقسام اورمختلف احوال میں ججیّت کے بارے میں اہل علم کے ہاں تفصیل ہے۔ زیرِنظر مقالہ ایک ضعیف روایت کے<sup>حس</sup>ن یا قابل احتحاج بن جانے کی شرائط یا احوال و کیفیات کے بارے میں ہے کہ کن شرائط' قرائن پااصول و کیفیات کی روشنی میں ایک ضعیف روایت قوت کپڑ کر قابل احتجاج پاچسن کے درجہ کو پنچ جاتی ہے۔ آسان الفاظ میں موضوع روایت کی مثال تو اس شخص کی سی ہے جو مردہ ہواوراس میں حیات کے امکانات بھی ختم ہو چکے ہوں' جبکہ ضعیف روایت کی مثال ایک بیار تحض کی سے جسے بعض حالات و کیفیات میں صحت کی امید ہوتی ہے۔ پس زیرِنظر مقالہ ان کیفیات اورا حوال سے بحث کرتا ہے جواہل علم کے باں ایک ضعیف روایت کوصالح پاحسن بنانے میں مد ومعاون ثابت ہوتے ہیں۔ دین و دنیا میں عام طور برکسی بھی علم کے حصول کے لیے معتبر بنیا دی ذرائع صرف دو ہی ہیں : (۱) براوراست مشامده دحواس خمسه (five senses) سے حاصل شده علم (۲) خبر تے حاصل شدہ علم یہلا ذریعہ سائنس اور اہل مغرب کے ہاں اصل اور معتبر ذریعہ شمار ہوتا ہے اگر چہ وہ دوسرے ذریعہ کو بھی استعال کرتے ہیں' مثلاً بازار میں جاتے ہوئے آپ نے دیکھا کہ ایک شخص کوسرعام کچھ افراد نے قُل کردیا ہے' اب آب کواس شخص کے تل ہونے کاعلم براہ راست مشامدے سے ہوا ہے۔ دوسرا ذریعہ اہل دین و مذہب کے ہاں بنیادی ذریعہ ثار ہوتا ہے'اگر چہ وہ پہلے ذریعہ سے بھی حجت پکڑتے ہیں۔درج بالامثال میں یہ بھی ممکن ہے کہ آپ جائے وقوعہ پرموجود نہ ہوں اور آپ کومتعلقہ مخص کے قتل کې خبرمل جائے۔ پی خبربعض اوقات ایک شخص کے ذیر نیع پنچتی ہے اور بعض اوقات دؤنتین کچاریا ایک بہت بڑی تعداد کے ذریعے یعض اوقات اس اطلاع کے آپ تک پہنچانے والے قابل اعتماد یامتق و ہر ہیزگاریا صادق ہوتے ہیں' جبکہ بعض صورتوں میں بیہ ناقلین نا قابل اعتماد یا جھوٹے یا مشکوک ہوتے ہیں۔ مخبرین کی تعداد یا اوصاف کسے ہی کیوں نہ ہوں' دیںااس کوخبر ہی کہتی ہے۔

🛞 حکمت قرآن اكتوبرتاد مبر 2011ء

اندیاء ﷺ پر نازل کی جانے والی وحی بھی اللہ ہی کی طرف سے ایک خبر ہوتی ہے۔ اکثر اوقات یہ وحی حضرت جبرائیل علینیک کے ذریعے سے بطور خبر نازل ہوتی تھی جبکہ بعض اوقات یہ وحی خواب کی صورت میں بھی ہوتی تھی کسی نبی کا خواب بھی مشاہدہ وخبر ہی کی ایک ملی جلی قتم ہے جیسا کہ اللہ کے رسول مکل تی ہے خواب دیکھا تھا کہ آپ صحابہ ٹڑ کی کی ساتھ عمرہ کرر ہے ہیں اور حضرت ابراہیم علینیک نے اپنے بیٹے کو خواب میں ذئح کرتے دیکھا۔ اسی طرح لیفض اوقات ایک عام شخص کو بھی بذریعہ خواب کسی بات کا علم ہوجا تا ہے جسے روئیا صادقہ یا ' مبشرات' کہا جاتا ہے کیکن ایک نبی اور ایک عامی کے خواب میں اصل فرق ہے ہے کہ نبی کا خواب دوسروں کے حق میں بھی وحی و جست کا درجہ رکھتا ہے 'جبکہ ایک عامی کا خواب خود اس کی بات کا علم ہو جاتا ہے جسے 'روئیا صادقہ یا

اندیاء کے لیے علم کے حصول کی ایک خاص شکل الہا م مجھ ہے یعنی اللہ سجانہ وتعالیٰ کسی نبی کے دل میں کوئی بات ڈال دیں۔ اندیاء کا بیالہا م وحی ہونے کی حیثیت سے ایک شرعی دلیل ہے۔ عام افراد کے لیے بھی اس عمل کو اصطلاحاً وجدان یا الہا م ہی کہتے ہیں۔ دین اسلام میں غیر نبی کے وجدان یا الہا م کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے اگر چہ صوفیاء کے ایک قلیل طبقے نے اس کو ایک متند ذریع علم قر اردیا ہے۔ مثلاً اگر کوئی شرعی حیثیت نہیں اللہ سجانہ وتعالیٰ یا اللہ کے نبی تکلیل طبقے نے اس کو ایک متند ذریع علم قر اردیا ہے۔ مثلاً اگر کوئی شرعی حیثیت نہیں اللہ سجانہ وتعالیٰ یا اللہ کے نبی تکلیل ظبقے نے اس کو ایک متند ذریع علم قر اردیا ہے۔ مثلاً اگر کوئی شرعی حیثیت نہیں اللہ یہ ای حرصوفیاء کے ایک قلیل طبقے نے اس کو ایک متند ذریع علم قر اردیا ہے۔ مثلاً اگر کوئی شرعی حیث ہے کہ مجھے اللہ یا اللہ کے نبی تک طبق نے اس کو ایک متند ذریع معلم قر اردیا ہے۔ مثلاً اگر کوئی شرعی حیث ہے کہ مح اللہ یہ اس کے رسول تکلیلہ کے نبی تک طبق نے اس کو ایک متند ذریع کی محکوم کر نا کہ واقع تا اس محض کو وہ بات اللہ یا اس کے رسول تکلیلہ کے نبی تک طبق نے اس کو ایک میں میں جات ہا ہم کی ہے تو اس حقیقت کو معلوم کر نا کہ واقع تا اس محض کو وہ بات اللہ یا اس کے رسول تکلیلہ کے نبی تک طرف سے الہا م کی گئی ہے ایک نام کن امر ہے اور اس کا کوئی معیار (criteria) اس دنیا میں موجود نہیں ہے جس پر اس کو پر کھا جا سکے کہ ہیہ بات اللہ ای کی طرف سے الہا م ہے یا شیطانی وسا وس

دُنیوی علوم کے حصول کا ایک اور ذریعہ محقل نہ بھی ہے یعلم فلسفہ میں اس ذریعہ علم کو حصول علم میں بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ فلاسفۂ عقل محض کی رہنمائی اور تفکّر و تعقّل کی روشن میں امور غیبیہ اور ما بعد الطبیعی (metaphysical) امور کی نشر ت<sup>5</sup> کرتے ہیں اللہ کے وجود اور عدم و جود انسانی مبد اً ومعاد بخلیق کا سکات ربط الحادث بالقدیم نخیر وشر اور اخلاقی اقد ار پر گفتگو کرتے ہیں یعلم کلام اور علم منطق میں بھی کا فی حد تک عقل کو ذریعہ علم تسلیم کیا گیا ہے۔ دین میں عقل احکام الہی کو حاصل کرنے کا ذریعہ تو نہ بین ہے کہ کو تعقل کو حیثیت مسلم ہے۔

ہمارا موضوع اس وقت دین اسلام ہے۔ اس دنیا میں اس وقت دین اسلام کا تنہا ماخذ اللہ کے رسول مَكْالَيْظِم

قراء کی خبر ہے' جبکہ سنتِ رسول مَلَّاتِیْتُوَکی بنیا دہمی خبر ہی ہے اور بیر محد ثین کی خبر ہے۔ ہر دور میں مصاحفِ قرآن یہ ک تصحیح قراء کرتے رہے ہیں جواس بات کی دلیل ہے کہ مصاحف میں لکھا ہوا بھی اپنی تصحیح میں قراء کی خبر کامختاج ہے اور کتاب اللہ میں ان قراء کی خبر اصل ہے۔ اسی طرح کتبِ احادیث میں املا و کتابت کی اغلاط پر محدثین عظام متنبہ کرتے رہے ہیں جوحدیث میں محدثین کی خبر کے اصل ہونے کی دلیل ہے۔

دین اسلام نے ایپ نسل درنسل انتقال کے لیے جب خبر کو بنیا دی ذریعہ بنایا تو انتقالِ علم کا یہ کو تی نیا ذریعہ نہیں تھا جسے سب سے پہلے دینِ اسلام نے استعال کیا ہو' بلکہ حضرت آ دم علیکی کی اس دنیا میں آمد ہی سے علم کے منتقل ہونے کے ذرائع میں ذریعہ خبر کوایک بنیا دی اور معتبر ذریعہ کی حیثیت حاصل رہی ہے۔ پس خبر ہر دور میں دینی و دُنیوی علوم مثلاً کتبِ ساویہ اور تاریخ انسانی وغیرہ کے منتقل ہونے کا بنیا دی ذریعہ رہی ہے۔ خبر کا تجزیاتی مطالعہ

جب خبردین اسلام کے حصول کا بنیا دی ذریعہ قرار پائی تو اس کا ایک تجزیاتی مطالعہ از بس ضروری ہے۔ خبر کیا ہے یا اس کی اصطلاحی تعریف کیا ہے؟ ہم اس بارے میں علوم قر آن یا علم النحویا بلاغت یا اصولِ فقہ کی کتب کھنگال کر اس کی متفرق اصطلاحی تعریفوں اوران کی ردّ وقتد ح کی بحث میں نہیں پڑنا چاہتے۔ اس دنیا میں ہر شخص جانتا ہے کہ خبر کیا شے ہے۔ اگر کسی چیز کی وضاحت کی ضرورت ہے تو وہ خبر کی مختلف صورتیں اوران سے حاصل ہونے والے علم کے درجات ہیں۔

بیامر داضح ہے کہ خبر میں جھوٹ اور پنچ دونوں امکان پائے جاتے ہیں کی خبر میں لیچ اور جھوٹ کے امکانات کی نسبت دتناسب (ratio) کوہم یوں سمجھ سکتے ہیں:

قرآن مجیدایک ایی تطعی خبر ہے کہ جس کے پنج ہونے کا اطمینان ۱۰۰ فی صد ہے اور اس میں جھوٹ ہونے کا پہلو صفر درجہ میں ہے۔ اسی طرح اگر کسی روایت کے موضوع ہونے پر محد ثین کا اتفاق ہوتو اس روایت کی اللہ کے رسول مکا لیڈیل کی طرف نسبت میں پنج ہونے کا پہلو صفر درجہ میں ہوتا ہے اور جھوٹ ہونے کا امکان ۱۰۰ درجہ میں ثابت ہوتا ہے۔ مذکورہ بالا بحث کی روشن میں ہم درج ذیل نتائج نکال رہے ہیں: (1) لیفض اوقات ایک خبر میں اس کے جھوٹ یا پنج کے امکانات میں سے ایک امکان قطعی طور پر ثابت ہو جا تا

اس دنیا میں رہتے ہوئے بہت سی خبروں کے بارے ہم' وہم' میں مبتلا ہوتے ہیں اوران میں سے اکثر خبریں ایسی ہوتی ہیں جوساری زندگی' وہم' ہی رہتی ہیں' لیکن اس ہے کسی انسان کوا نکارمکن نہیں ہے کہ بعض وہم' قرائن کی دجہ سے خطن اور بعض اوقات خطن سے بھی بڑھ کر معلم کا درجہ حاصل کر لیتے ہیں ۔مثلاً جب نائن الیون کا واقعہ ہوا تو بیخبر 'وہم' کے درجہ میں موجودتھی کہ امریکہ نے ورلڈ ٹریڈ سنٹر اور پیغا گون پرخود حملے کروائے ہیں' جبکہ آج قرائن کی کثرت نے انسانی دنیا کی اکثریت کے اس' وہم' کو'خلن غالب' اور بعض خواص و ماہرین کے وہم کو<sup>ن</sup>علم' کے درجہ تک پہنچا دیا ہے کہ ان حملوں میں خو دامر کی حکومت اور می آئی اے بھی ملوث تھی ۔ اس خبر میں' وہم' کو'ظن' یا علم' کے درجہ تک پہنچانے والے وہ قرائن یعنی ویڈیوز' انٹرویوز' تبصرے' ٹاک شوز' سائنسی حقائق' کتب ٔ رسائل وجرا ئداور صحافیوں کے سوالات ہیں' جنہیں مغربی اور مشرقی میڈیا میں پچھلے دیں سال کے دوران بڑے پہانے پر عام کیا گیا ہے۔ اسی طرح حال ہی میں امریکہ کی طرف سے شیخ اسامہ بن لا دن کی ہلا کت کا دعویٰ بعض کے لیے ْوہم ٔ اور نُعض کے لیے ْ ظن ٗ کا درجہ رکھتا تھا ٗ لیکن وقت کے ساتھ ساتھ قرائن اور حالات ودا قعات کی روشنی میں ماضی کی اس خبر کا' وہم' اور' ظن' علم کے درجہ میں منتقل ہو گیا ہے کہ امریکہ اپنے اس دعویٰ میں صادق ہے یا کا ذب۔ محدّثین کے نز دیک خبر کی صحت وضعف کا تجزیبہ محدثین نے اللہ کے رسول مُکاٹلیز کی طرف نسبت کردہ روایت کی تحقیق دواعتیا رات سے کی ہے: (۱) سند کے اعتبار سے (۲) متن کے اعتبار سے محدثین عظام پہلے اللہ کے رسول مُكَافِينًا كی طرف نسبت كردہ روايت كى سندكى تحقيق كرتے ہيں اور پھر متن کی تحقیق کرتے ہیں۔سند کی تحقیق سے مرادان کے ماں دوچنر س ہیں: (۱) رواۃ کی تحقیق ٰ یعنی روایت کے جمیع راویوں کی عدالت اور صبط کی تحقیق (۲) اتصال سند کی تحقیق ٰ یعنی سند میں موجود خلام ری اور خفی انقطاع کی تحقیق محدثین نے اصول حدیث میں شریعت کے نقل کرنے کی ایک اہلیت مقرر کی ہےاور وہ کسی شخص کا عادل ادرضابط ہونا ہے۔ یعنی جس شخص میں بیہ نبیادی معیار موجود ہوگا وہ شریعت کوفل کرنے کا اہل ہوگا۔ جیسا کہ ہم دیکھتے ہیں کہ فقہاء نے بھی اصول فقہ میں شریعت برعمل کے لیے اہلیت وجوب اور اہلیت ادا کی ابحاث کی ہیں۔ پس شریعتِ اسلامیہ کِفْل کی بحث ہویا اس بڑمل کی ' دونوں کے لیےا لگ الگ معیارات اصول کی کتابوں میں موجود ہیں ۔ شریعت کے نقل میں محدثین نے را**دی کی عد**الت اور ضبط کو بہت اہمیت دی ہے' کیونکہ کسی خبر میں حہوث وخطا کاامکان یا تو تز کیفنس اور تفویل وندین کی کمی ہے ہوسکتا ہے یا پھر حافظہ و کتابت کے ناقص ہونے سے۔ کسی پخص کے عادل ہونے سے مراد بہ ہے کہ دینی خبر کا راوی کذب ' تہمت کذب ' فسق و فجو رُبدعت اور جہالت ( ذات یا حالات کے مجہول ہونے ) کے طعن سے پاک ہوا درکسی شخص کے ضابط ہونے سے مراد بہ ہے

کہ سند (chain of narrators) میں کوئی انقطاع (discontinuance) تو موجود نہیں ہے۔ یعنی حدث سے اللہ کے رسول منگا یکھ کی سند میں در میان میں کوئی ایک یا زائد راوی گرا تو نہیں ہوا ہے؟ جس طرح عد الت اور صنبط میں طعن کی وجہ سے خبر کا ضعف ایک جسیانہیں ہوتا ای طرح انقطاع سند کی محقف صور توں کی وجہ سے خبر میں پیدا ہونے والاضعف بھی ایک جسیانہیں ہوتا۔ مثلاً انقطاع سند کی ایک صورت تو یہ ہے کہ کسی سند میں دویا زائد راوی پے در پے گرے ہوں جسے محد ثین کے ہاں محضل کہتے ہیں اور دوسری صورت یہ ہے کہ کسی سند میں جلیل القد رتا بعی صحابی کا نام لیے بغیر برا فی راست اللہ کے رسول منگا یکھی ہوا ہے کہ کسی سند میں اصطلاح میں 'ارسال' کہتے ہیں۔ انقطاع کی مید دونوں قسمیں عقل و منطق کی نظر میں بر ابر نہیں ہیں 'لہذا ان دونوں صور توں میں خبر میں پیدا ہونے والاضعف بھی بر ایز میں سند کی ہے کہ کہ کہ سند کی ا

ان میں اعتبارات یعنی عدالت منبط اور اتصال سے سند کی تحقیق کے بعد متن کی تحقیق کے لیے محد ثین عظام متن میں شذوذ اور علل پر نظر دوڑاتے ہیں اور اگر کسی روایت کا متن شاذ ہو یا اس کے متن میں کوئی خفیہ علت ہوتو اس کی سند صحیح ہونے کے باوجو داس روایت کو بحثیت مجموعی ضعیف قر اردیتے ہیں۔ پس کسی دینی خبر کی روایت کی صحت کا دارو مدار صرف سند یا صرف متن نہیں ہے۔ ہم آسانی کی خاطر دینی خبر کی چار صور تیں بنا سکتے ہیں: (1) سند اصحیح مدما صحیح: یعنی جس روایت کی سند اور متن دونو صحیح ہوں ۔ (1) سند اصحیح مدما صحیح: یعنی جس روایت کی سند اور متن دونو صحیح ہوں ۔ (1) سند اصحیح مدما صحیح: یعنی جس روایت کی سند اور متن دونو صحیح ہوں ۔ (2) سند اصحیح مدما صحیح: یعنی جس روایت کی سند اور متن دونو صحیح ہوں ۔ میمونه ظافینات حالت احرام میں نکاح کیا تھا۔ اس قشم کے علم کو محدثین کے ہاں معلل الحدیث کا نام دیا جاتا ہے۔ (۳) سندا ضعیف متنا ضعیف: لیعنی جس کی سنداور متن دونوں ضعیف ہوں۔ (۳) سندا ضعیف متنا ضحیح : لیعنی جس کی سند ضعیف ہو' لیکن اس کا متن صحیح ہو' اور یہی روایات ہمارے اس مضمون کا موضوع ہیں۔ لیعنی دہ روایات جو اپنا اسنا دی ضعف خارجی قر ائن کی بد ولت کم کر کے 'وہم' سے خطن' کے درجہ میں پہنچ جاتی ہوں۔

محدثین کے نز دیک ضعیف روایت کا مقام

ضعف روایت کے بارے میں ایک غلط پنجی ریجی عام ہے کہ اس کا درجہ وہی ہے جو موضوع روایت کا ہے' حالانکہ ایسا بالکل بھی نہیں ہے۔ ایک موضوع روایت تو اپنی نسبت الی الرسول مُنَائِينًا کے ثبوت میں zero level پر ہوتی ہے' لیکن ضعیف روایت کو ثبوت کے اعتبار سے zero کے برابر رکھنا عقل وفل کے خلاف ہے۔ ہم واضح کر چکے ہیں کہ ضعیف روایت میں ضعف کے خفیف اور شدید ہونے کے اعتبار سے نسبت الی الرسول مُنَائِينًا کے ثبوت کا پہلو مغلوب ہوتا ہے' اگر چہ اس کے درجات ۵ سے نیچ کچھ بھی ہو سکتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اہل علم ک ایک بڑی جماعت نے ضعیف روایت کو موضوع کی طرح کا لعد م نہیں سمجھا ہے' بلکہ اس سے بھی اس کی حیثیت و ثبوت کے مطابق کہیں نہ کہیں استفادہ کیا ہے' چا ہے اس استفاد ہے کی نوعیت کسی کپڑے میں پیوند لگانے کے درجہ ہی کی کیوں نہ ہو۔

بمہور محد مین اور تقلهاء کے نزد یک صعیف روایت پر فضال اعمال میں ک لیا جا سلما ہے بلکہ امام کو وی ملاعلی القاری اور ابن حجر پیٹی رحمہم اللّٰد نے اس بات پرا تفاق فقل کیا ہے کہ ضعیف روایات پر فضائل اعمال میں عمل جائز ہے۔(منہج النقد فی علوم الحدیث: ص ۲۹۲ ۲۹۳۲) امام ابن حجر رحمہ اللّٰہ نے ضعیف روایت پرعمل کی کچھ شرائط مقرر کی ہیں'اور ان شرائط کا بیان بہت ہی خوبصورت اور عمدہ ہے' جو درج ذیل ہیں: (۱) راویت کاضعف تویی نه ہوئینی کی راوی پر کذب یا تہمت کذب یا فخش الغلط کاطنی نه ہو۔
(۲) وہ خفیف الفعف روایت شریعت اسلامیہ میں ثابت شدہ کی اصل عام کے تحت داخل ہو۔
(۳) اس خفیف الفعف روایت شریعت اسلامیہ میں ثابت شدہ کی اصل عام کے تحت داخل ہو۔
(۳) اس خفیف الفعف روایت شریعت اسلامیہ میں ثابت شدہ کی اصل عام کے تحت داخل ہو۔
(۳) اس خفیف الفعف روایت شریعت اسلامیہ میں ثابت شدہ کی اسل عام کے تحت داخل ہو۔
(۳) اس خفیف الفعف روایت شریعت اسلامیہ میں ثابت شدہ کی اسلامیہ میں ثابت شدہ کی اسلامیہ میں ثابت شدہ کی الاسلام النہ نہ ہو۔
(۱) اس خفیف الفعف روایت کا بیان اوران پڑھل جائز ہے کی نصف معالی کی نے دولیت سے کوئی شرع تکھم وجوب یا استراب ثابت نہیں ہوتا ہے۔ شیخ الاسلام رحمہ اللہ کی اپنی رائے بھی یہی ہے۔
(۳) استراب ثابت کی موالیت کا بیان اوران پڑھل جائز ہے کی نصف روایت سے کوئی شرع تھم وجوب یا الحراب ثابت نہیں ہوتا ہے۔ شیخ الاسلام رحمہ اللہ کی اپنی رائے بھی یہی ہے۔
(۳) استراب ثابت کی موالیت کی موالیت کی موضا حت کی ہے کہ منتقد مین سلف صالحین کے زدیا گر چہ ترغیب سے متعلق ضعیف روایت سے کوئی شرع تھم وجوب یا استراب ثابت نہیں ہوتا ہے۔ شیخ الاسلام رحمہ اللہ کی اپنی رائے بھی یہ یہ ہوایت سے کوئی سرع کی موجوب یا اورام این جریط ہری (م موالیت کی کر میں الد وغیرہ مرسل روایت سے جمع کی ہو ہے۔
(م ۲۰۳ ہی) نے بھی چند شرائط کے ساتھ مرسل روایات کو قبول کیا ہے جبکہ امام اجر ہین ضبل رحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) رحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) نہ مرحل کی جو تھی کو ہول کیا ہے جبکہ مامام ایودا کی رحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) کی محمل مرحمہ اللہ روایات کو قبول کیا ہے جبکہ مامام ایودا کی درحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) کی مرحل کر ہوں ہے کہ تکر اللہ کہ مرحمہ کی مرحم کی رحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) کی موجود کی کی مرحمل کی میں میں بی جنہ کی ہوں ہے جبکہ موجود کی کر مرحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) کر تھی مرحم کی درخم کی کر مرحمہ کی ہوں ہیں مرحمہ اللہ (م ۲۰۳ ہی) کر میں مرحمہ کی مرحم کی ہو ہو ہو ہوں کی کی مرحمہ کی ہوں ہوں ہے گی ہوں اگر مرسل روایت پر ایمام ہو جائے تو وہ تی مرحل کی ہو ہوں ہو ہے گی ہوں ہے ہوں اگر مرحمل روایت پر ایمام ہو جائے تو وہ قابل ہوں ہوں ہے گی ہو ہو ہے گی ہوں ہیں مرحل ہوں ہے مرحمہ کی ہی ہو ہو ہے گی ہوں ہے اور الی مرحل روا ہی پر ہے مرحل

لبعض ابل علم مثلاً ابن حزم ابن العربی شهاب خطاجی خلال دوانی بیخی بن معین ابوزر عدرازی ابو حاتم رازی ابن ابی حاتم رازی اور امام شوکانی وغیرہ رحمهم الللہ کے نزد یک ضعیف روایت کسی بھی اعتبار سے قابل احتجاج نہیں ہے۔ بعض معاصر اہل علم اور فن حدیث کے محققین مثلاً شیخ احمد شاکر اور علامہ البانی رحمهما الله وغیرہ نے بھی اس موقف کو اختیار کیا ہے۔ امام بخاری اور امام مسلم رحمهما الله کی طرف بھی اس موقف کی نسبت کی جاتی ہے۔ (الحدیث الضعیف و حکم الاحتحاج به : ص ۲۵ ۲۰ ۲۷۲) کیکن ترغیب وتشویق کی روایات پر مین امام بخاری رحمہ اللہ کی کتاب 'الا دب المفو د' سے معلوم ہوتا ہے کہ امیر المؤمنین فی الحدیث رحمہ اللہ کی طرف اس موقف کی نسبت درست نہیں ہے کیونکہ اس میں ضعیف روایات بھی موجود ہیں۔

یہاں اس بحث کے کرنے سے مقصود میڈابت کر نانہیں ہے کہ احکام یا فضائل اعمال میں ضعیف روایت پر عمل جائز ہے' کیونکہ میدایک تفصیل طلب مسکلہ ہے اور ضعیف روایت پرعمل کی بحث کی تفصیل میں ایک متوازن موقف کوہم کسی اور وقت کے لیے چھوڑے دیتے ہیں۔ اہل علم کے اس اختلاف کوفش کرنے سے اس وقت مقصود صرف یہی ہے کہ جمہور اہل علم اور محدثین کے نز دیک ضعیف روایت کا درجہ ZETO نہیں ہے'لہذا وہ اسے اس کے پچھ نہ پچھ درجہ کی وجہ سے کسی نہ کسی جگہ کسی نہ کسی مقصد مثلا کتابت' روایت' متابعت' بطور شاہڈ بطور احتجاج' فضائل میں عمل کے لیے قیاس پرضعیف روایت کو ترجہ دیایا رقائق میں وعظ وقصیحت یا تفسیر میں یا مغازی وسیرت کے بیان یا مند کی عدم موجود گی وغیرہ میں استعمال کرنے کے قائل ہیں۔مقصود کلام میہ ہے کہ موضوع اور

ضعیف روایت کا درجدا یک نہیں ہے ۔ موضوع روایت کی نسبت الی الرسول مُكانٹی کے بارے میں تو بید حویٰ صحیح ہے کہ وہ zero درجہ پر ہوتی ہے'لیکن ضعیف کے بارے میں ایسا کہنا درست نہیں ہے اور یہی دجہ ہے کہ اہل علم یا محدثین نے ضعیف روایات کے ساتھ کسی بھی دور میں ایسا سلوک نہیں کیا ہے کہ انہیں موضوع سمجھ کر ردّ ی کی نو کری میں پچینک دیا ہو' بلکہ کہیں نہ کہیں ان سے *کسی نہ کسی صورت میں کسی نہ کسی درجہ میں است*فاد ہ کیا ہے' اگر چہ اس استفادہ کی صورتوں اور حدود و قیود کی تفصیل میں بحث ممکن ہے اور ہونی بھی جا ہیے۔ یہی دجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ موضوع روایت کے بارے میں تو قرآن کا طرزِعمل یہ ہے کہا سے سنتے ہی ردکرد بنے کاتکم دیا ہے یا دوسر بے الفاظ میں ایسی روایت کو پھینک دینے کا کہا ہے جیسا کہ واقعہ افک کے بارے میں ارشا دِباری تعالیٰ ہے: ﴿ لَوُ لا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بِالْفُسِهِمْ حَيْرًا " وَقَالُوْا هٰذَا إِفْكَ مَّبِينَ (النور) '' کیوں نہاییا ہوا کہ جبتم نے اس خبر کوسنا تو مؤمن مر دوں اورعورتوں نے اپنوں کے بارے میں اچھا گمان کیااورانہوں نے کہا: یہ تو صریح جھوٹ ہے!'' آ گے چل کرارشاد ہے: ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا آنْ نَتَكَلَّمَ بِهٰذَا "سُبُحْنَكَ هٰذَا بُهْتَانٌ عَظِيْمُ (النور) ''اور کیوں نداییا ہوا کہ جبتم نے اس خبر کوسنا تو تم نے کہا ہوتا ہمارے لیے تو بید درست نہیں ہے کہ ہم ایس بات کریں' ہم اللہ کی شیج بیان کرتے ہیں اور بیڈو بہتانِ عظیم ہے۔'' جبکہ ضعیف روایت کے بارے میں کلام الہی کا روبیہ ایسانہیں ہے کہاہے سنتے ہی ردّ کر دویا پھینک دؤ جیسا کہ ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ يَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا إِنْ جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ (الححرات : ٦) '' اے وہ لوگو جوا یمان لائے ہو'اگرتمہا دے پاس کوئی فاسق کوئی خبر لے کرآئے تو تم تحقیق کرلیا کرو (اس خبر کی)۔'' کذوب یا کذاب کی خبر کادین میں مقام ایک کذوب یا کذاب کی خبر کے بارے میں عقل عام کا فیصلہ یہی ہے کہ وہ اسے رد کرتی ہے۔اسی طرح دین میں بھی کذ وب یا کذاب کی خبر کے بارے میں اصل اصول یہی ہے کہ وہ نا قابل قبول اور مردود ہے کیکن چونکہ ایک کذوب بلکہ کذاب سے بھی بیعظی ونطقی امکان ہوتا ہے کہ دہ کسی خبر میں صاّدق ہؤ لہٰذا قوی قرائن کی بدولت کذوب یا کذاب کی خبر بھی بعض مخصوص حالات میں قابل قبول ہوتی ہے۔ یہ داضح رہے کہ مخبرجس قدر زیادہ کذب میں مبتلا ہوگا'اس کی خبر کے درجہ قبولیت تک پہنچنے کے لیےاسی قدر ر قوی قرائن مطلوب ہوں گے۔مثلاً شیطان کذاب ہے اور اس کی خبر مردود ہے'لیکن جب اس کی خبر کواللہ کے رسول مُكافيناً في تصديق كا قرينه مل كيا تو اس كى خبر مقبول موكى عبيها كه صحيح بخارى مي شيطان كا حضرت ابوہریرہ طانین کوآیت الکری بتلانے کا واقعہ ہے۔ایک روایت کےالفاظ ہیں۔

عَنْ آبِى هُرَيْرَةَ عَلَى قَالَ وَكَلَنِى رَسُوْلُ اللَّمِنَائِ بِحِفْظِ زَكَاةِ رَمَضَانَ فَاتَانِى آتِ فَجَعَلَ يَحْفُوْ مِنَ الطَّعَامِ فَاحَدْتُهُ فَقُلْتُ لَأَرْفَعَنَّكَ اللَّى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْتِ فَقَصَ الْحَدِيْتَ فَقَالَ إِذَا اوَيْتَ اللَّي فِرَاشِكَ فَاقْرَأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ لَنْ يَزَالَ مَعَكَ مِنَ اللَّهِ حَافِظٌ وَلَا يَقْرَبُكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ وَقَالَ النَّبِيُّ عُلَيْتِ مَمَاكَ وَهُوَ كَذُوْبٌ ذَاكَ شَيْطَانٌ. (صحيح البحارى' كتاب فضائل القرآن' باب فضل سورة البقرة)

'' حضرت ابو ہریرہ نٹی نظر سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں: اللّٰہ کے رسول تَنْ تَقْتُرُ نِ مَجْمَعَه ما مِر مضان کی زکوۃ کی حفاظت پر ما مورکیا۔ پس میر بے پاس ایک آ نے والا آیا اور (زکوۃ کے ) کھانے میں سے پجھا تھانے لگا توہیں نے اس کو پکڑ لیا اور کہا کہ میں تہمیں لاز ما اللّٰہ کے رسول تَنْقَقُرُ اس کے بعد انہوں نے مکمل قصد نقل کیا (اور اس کے آخر میں ) شیطان نے (حضرت ابو ہریرہ طُنْقُوْ سے ) کہا: جب آپ اپنے بستر پر جا کمیں تو آیت الکری پڑھلیا کریں اس طرح اللّٰہ کی طرف سے آپ کے ساتھ ایک مُکْران ہمیشہ رہے گا اور شیطان آپ کے قریب بھی نہ آسکے گا یہاں تک کہ منج ہوجائے۔ اللّٰہ کے رسول مُکْران ہمیشہ رہے گا اور شیطان آپ کے قریب بھی نہ آسکے گا یہاں تک کہ منج ہوجائے۔ اللّٰہ کے رسول (اے ابو ہر رہ!) وہ شیطان تھا۔''

ایک کذاب کی خبر کواللہ کے رسول مَنَّاللَٰ اللَّہِ کَ تَصَدیق نے مقبول درجہ تک پہنچا دیا حالا نکہ وہ خبر عام اصول کے مطابق عاد تا مردودتھی لیکن بیدواضح رہے کہ تصدیق رسول مَکَاللَٰ اللَّہُ کوئی کم درجہ کا قریبہ نہیں ہے جوراہ چلتے حاصل ہوجائے 'بلکہ بیر بہت ہی قوی' نا دراور مفقو دقرینہ ہے۔اب ہمارے پاس کوئی ایسا قریبہ موجود نہیں ہے کہ جس سے حدیث میں کسی کذاب کی روایت مقبولیت کے درجہ کو پیچ جائے 'لہٰذا کذاب یا کذوب کی روایت ہرصورت مردود ہے۔

فاسق يا مُتّهم بالكذب كى خبركادين مي تحكم

جہاں تک فاسق یامنہم بالکذب کا معاملہ ہے تو اس کی خبر کے بارے میں بھی اصل اصول یہی ہے کہ وہ قابل اطمینان نہیں ہے'لیکن اگر اس کی خبر کو پچھ قوی قر ائن مل جا کمیں تو وہ بعض اوقات قبولیت کے درجہ کو پنج جاتی ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَأَيَّتُهَا الَّذِيْنَ الْمُنُوَّا إِنْ جَمَاءَ تُحُمْ فَاسِقٌ بِنِيَا فَتَبَيَّنُوْآ ﴾ (الححرات : ٦) '' اے وہ لوگو! جوایمان لائے ہو'اگرتمہارے پاس کوئی فاسق کوئی خبر لے کر آئے تو تم تحقیق کرلیا کرو (اس خبر کی )۔'

اس آیت مبار کہ میں دین ودنیا ہے متعلق کسی بھی خبر واحد کو قبول کرنے کے لیے ریچکم دیا گیا ہے کہ اس خبر کی تحقیق کرلیا کرو۔ یعنی فاسق کی خبر کور د کرنے کا تحکم نہیں دیا گیا' بلکہ تحقیق کے بعد قبول ورد کا اختیا ردیا گیا ہے۔ علامہ ابن عاشور (م۳۹۳اھ) رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

وتنكير الفاسق ونبإ في سياق الشرط يفيد العموم في الفساق بأي فسق اتصفوا وفي الأنباء

اكتوبرتاد كمبر 2011ء كالم ا 🕄 حکمت قرآن

وههنا فائدة لطيفة وهي أنه سبحانه لم يأمر بردّ خبر الفاسق وتكذيبه وردّ شهادته جملة وإنما أمر بالتبيّن فإن قامت قرائن وأدلة من خارج تدل على صدقه عمل بدليل الصدق ولو أخبر به من أخبر فهكذا ينبغي الاعتماد في رواية الفاسق وشهادته وكثير من الفاسقين يصدقون أخبارهم ورواياتهم وشهاداتهم بل كثير منهم يتحرى الصدق غاية التحرى وفسقه من جهات أخرفمثل هذا لا يردّ خبره ولا شهادته ولوردّت شهادة مثل هذا وروايته لتعطلت أكثر الحقوق وبطل كثير من الأخبار الصحيحة ولا سيما من فسقه من جهة الاعتقاد والرأى وهو متحر للصدق فهذا لا يرد خبره ولا شهادته. (التفسير القيم : ٢٨/٢ ـ ٢٢٩)

'' یہاں ایک نہایت ہی لطیف نکتہ ہے اور وہ یہ ہے کہ اللہ سبحا نہ وتعالیٰ نے فاسق کی خبر کور دکر نے یا اس کی تکذیب کا تکلم نہیں دیا اور نہ ہی اس کی شہادت کو من جملہ رد کرنے کا تحکم جاری کیا ہے طلبہ چھان پیلک کا تحکم دیا ہے۔ پس اگر فاسق کے صدق پر خارجی قر ائن اور دلائل قائم ہو جا ئیں تو صدق کی دلیل پرعمل ہوگا' اگر چہ اس کی خبر دینے والا کوئی بھی ہو۔ پس اس طرح فاسق کی خبر اور گوا ہی پر اعتما دجائز ہوگا۔ پس ( قر ائن اور دلائل کی روشن میں ) اکثر فساق کی اخبار روایات اور دلائل قائم ہو جا تیں کی حاجے گی' کیونکہ ان فساق کی اکثریت ایک ہوتی ہے جو سچائی کو انتہائی درجہ میں تلاش کرتی ہے اور ان کا فسق و فجو ر ( حصوف کے علادہ ) بعض دوسری قسم کا ہوتا ہے [ یعنی عوماً فساق دفجا ردنیا کا ہر گناہ کر لیں گے لیکن جموف سے جی سے گ کیونکہ اس سے ان کے دھند کا اعتماد خراب ہوتا ہے ای'

الے ابن ایک جب میں سے ک ایک ووٹیٹ کرنے وقت موٹ ان کے ایک دوافراد ہیں جب کہ دوافراد ہیں جبکہ باہمی شہادت تم میں سے دوعا دل افراد ہیں پاتھ ہارےعلادہ (لیحنی غیر مسلموں میں سے ) دوافراد ہیں جبکہ تم سفر میں ہوادر تھہیں موت آپنچ یتم ان دونوں (غیر مسلم گواہوں ) کونماز کے بعد (مسجد میں ) روک کر رکھو گے پس اگر شہیں شک ہو( کہ ان دونوں نے شہادت میں ڈنڈ کی ماری ہے تو) وہ دونوں اللہ کی قسمیں اٹھا ئیں کہ ہم اس گواہی کے عمل کے بدلہ میں کوئی قیمت حاصل نہیں کریں اور اگر چہ جس کے خلاف گواہی جارتی ہووہ ہمارار شتہ دار ہی کیوں نہ ہو اور ہم اللہ کی گواہی کو نہ چھپا ئیں گے بے شک ہم (اگر ابیا کریں گے تو) لازماً گناہ گاروں میں سے ہو جائیں گے لی اگر کسی طرح اطلاع ہو جائے کہ ان دونوں ( غیر مسلم گواہوں ) نے گناہ کمایا ہے [یعنی غلط گواہی دی ہے ] تو میت کے ان قربی رشتہ داروں میں سے جن کے خلاف گواہوں ) نے گناہ کمایا ہے [یعنی غلط گواہی دی ہے ] تو میت کے ان قربی رشتہ داروں میں سے میں کے خلاف گواہی جارہ کی جدوا فرادان دور ( غیر مسلم گواہوں ) کی جگہ گھڑ ہے ہوکر اللہ کی قسمیں اٹھائیں ہے کہ ہما ری گواہی ان دونوں ( غیر مسلموں ) کی گواہی سے زیا دہ تو کی ہے اور ہم نے زیاد تی نہیں کی' ہو ہو ہی مرتبہ کہ الاز کیا دی گواں کی گواہی سے ہوجائیں گے۔ پھر لیڈ کارزیادہ قریب ہے اس ہو ہو ہوں سے درگر دی گواہی ان دونوں ( غیر مسلموں ) کی گواہی سے زیا دہ تو کی جاور اللہ کی قسمیں اٹھائیں ہو ہو ہوں سے دوئر سلم ) لوگ اپنی گواہی گواہی ہے زیا دو ہو ہو کہاں گو ہوں کی ہو ہو ہو ہوں کہ دونوں کہ پر کے میں ان کی تیں ہوں کی ترکہ ہوں کہ کو کہ ہو گھیں میں سے ہوجائیں گے۔ پھر لیڈ دی از کی قدم میں اٹھائیں دوسری قسموں سے رد کر دی گواہی کو تی کہ تو گواہی کو تی کر میں یا دو اس سے ڈر جائیں کہ ان کی قسمیں کھ دوسری قسموں سے رد کر دی جائیں ساتھ ہی حالت میں مسلمان عاد لی گواہ نہ کہ ہو ہو ہیں کہ ان کی قسمیں کھ مسلموں کی گواہی بھی اللہ تو الی نے سفر کی حالت میں مسلمان عاد لی گواہ نہ ملنے کی میں دیتا۔'' مسلموں کی گواہی بھی معتبر قر ار دی ہے کیکن ساتھ ہی ایسا طریق کار بتلا دیا کہ جس سے ان غیر مسلموں کی گواہی مسلموں کی گواہی بھی دی ہو کی ہو ہو نے کی وجہ سے جو طعن پیدا ہو تا ہے اس کا از الہ ہو سے۔ یعنی اللہ میں ان کو فی ہو ہو ریا عدالت کے مجر ورج ہو نے کی وجہ سے جو طعن پیدا ہو تا ہے ای کی طرف رہنمائی کی ہے کہ میں ان کو ضرورت کی وفتی نے میں میں تی ہوں سے میں میں میں ایو تا ہے اس کی طرف رہنمائی کی ہے کہ ان کی میں ان کی طرف رہنمائی کی ہی ہو

كلام محيد مس اي جُد حضرت سليمان عليمًا كا قصد قل كرتے مو عكما كيا ہے: وَتَفَقَّدُ الطَّيْرِ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُرْهُنَ أَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَابِي بُنَ الْكَابِي بُنَ عَذَابًا شَدِيْدُ الوَلَا أَذْبَحَنَّهُ أَوَ لَيَأْتِيَةًى بِسُلْطُنِ مَنْ بُنِ الْمُكَانَ مِنَ الْغَابِي بُنَ الْكَابِي لَمُ تُحَطَّي وَحِنْتُكَ مِنْ سَبَأٍ بِنَبَا يَقَدِينَ اللَّهِ مَنْ عَنْ الْمَا يَعْدَرُ بَعْدُ مَنْ عَلَى الْمُ لَمُ تُحَطِّي وَحِنْتُكَ مِنْ سَبَأٍ بِنَبَا يَقَدِينَ اللَّن مَنْ الْمَا يَعْدَ عَيْرَ بَعَيْد مَعْدَ مَنْ الْمَا تَعْذَلُكُ لَمُ تُحَطِيهُ وَحِنْتُكَ مِنْ سَبَأُ بِنَبَا يَقَدِينَ اللَّي اللَّهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ مَنْ عَلَى مَنْ الْعَ لَمُ تُحَطِيهُ وَحِنْتُكَ مِنْ سَبَأُ بِنَبَا يَقَدِينَ اللَّهُ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَنْ كُلُّ مَنْ مَوْدَ لِللَّهُ مَنْ عَلَيْهُمُ وَالْتَعْمَرُ وَاللَّهُ وَرَكَنَ مَنْ مُوْنَ لِللَّهُ مِنْ عَظِيمُو وَحَدًا يَعْمَا لَهُ مُوا وَتَوَمَعَا يَسْجُدُونَ لِللَّهُ مَن عَظِيمُ وَوَرَكَنَ لَهُ مُوالَقَا عَرْشَ عَظِيمُو وَحَدًا يَعْمَا لَهُ مُوا مَعْذَي اللَّهُ مَن عَظِيمَةُ وَوَرَكَنَ لَلْ مَنْ عَكُرُ وَا يَعْ مَنْ عَلَى اللَّذِي عَنْ كُلُ

<sup>‹‹ حط</sup>رت سلیمان طایئ<sup>®</sup> نے پرندوں کا جائزہ لیا تو کہا: جھے کیا ہو گیا ہے میں نہر نہر کود کھے نہیں پار ہا ہوں یا وہ عائب ہے! میں اسے لاز ماشد ید سزا دوں گایا اسے ذخ ہی کر ڈالوں گایا وہ میرے پاس کوئی واضح دلیل (عذر) لے کر آئے ۔ پس حضرت سلیمان طایئ<sup>®</sup> نے زیادہ دیز نہیں گزاری (کہ نہر نہر آگیا) پس اس نے کہا: میں نے اس چیز کا احاطہ کیا ہے جس کا آپ احاطہ نہیں کر سکے اور میں آپ کے پاس قوم سبا سے ایک یقینی خبر لے کر آیا ہوں۔ میں نے ایک عورت کود یکھا ہے وہ ان پر حکمرانی کرتی ہے اور اسے ہر چیز دی

گئی ہےاوراس کے پاس ایک بہت برداتخت ہے۔ میں نے اسعورت اوراس کی قوم کےلوگوں کو دیکھا ہے کہ وہ اللہ کے علاوہ سورج کو سحدہ کرتے ہیں اور شبطان نے ان کے لیےان کے اعمال کو مزین کر دیا ہے پس اس نے انہیں سید ھےر ستے سے روک دیا ہے۔ پس وہ اس بات کی طرف رہنمائی نہیں یا سکے کہ وہ اس اللّٰد کوسجدہ کریں جوز مین یا آسانوں میں چھپی ہوئی ہر چز کو نکالتا ہے اور ہ جانتا ہے جو کچھتم چھیاتے ہوادر جو پچھ ظاہر کرتے ہو۔اللّٰہ اس کے سوا کوئی بھی معبود نہیں ہے ادر وہ عرش عظیم کا رب ہے۔ حضرت سلیمان ظلیظ نے کہا: ہم عنقریب دیکھیں گے کہتم نے سی بولا یاتم جھوٹوں میں سے ہو۔ تو میرا بیدخط لے جا اوران کی طرف ڈال دے پھران سے منہ موڑ لے پس دیکھ وہ کیا کیا چزلوٹا تے ہیں!'' اس آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ہد مدکی بلا اجازت غیر حاضری نے اس کی خبر اور روایت کو مشکوک بنا ديا تقا- يس آيت مباركه كالفاظ (سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْكُلِبِيْنَ) مِن حفرت سليمان ماينًا نے ہد ہد کی خبر کی نصدیق و تکذیب کی بنیاد خارجی قرائن کو بنایا اور بالآخرا کی قرینہ ہی کی بدولت ہد ہد کی خبر ک تصدیق کی گئی ادروہ قرینہ ملکہ سیا کی طرف خط کا ڈالنااوراس کی طرف سے ایکچی کا آناتھا۔ اسی طرح اللہ کے رسول مَكَالْلُلْمُ سے مروى ایک روایت کے الفاظ ہیں : عن أبي هريرة صلى قال كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الاسلام فقال رسول الله عظيم: ((لا تُصَدّقُوا أَهُلَ الْكِتَابِ وَلَا تُكَذّبُوهُمْ ﴿وَقُوْلُوْا آمَنَّا بِاللّه وَمَا أَنْزِلَ﴾ الآية)). (صحيح البخاري' كتاب التوحيد' باب ما يجوز تفسير التوراة وغيرها من كتب الله بالعربية) '' حضرت ابو ہریرہ دلائیز سے مردی ہے کہ اہل کتاب تو رات کوعبرانی میں پڑھتے تھےاوراس کی تفسیر دلوضیح اہل اسلام کے لیے عربی میں کرتے تھے۔ پس اللہ کے رسول مَکْ ﷺ نے فر ماما : اہل کتاب کی نہ تو تصدیق کر و اورنہ ہی تکذیب کرو۔اورکہوہم ایمان لائے اللہ پراوراس پر جونا زل کیا گیا...-'' اس بحث کا نتیجہ بیہ ہے کہ دینی خبر میں عدالت میں طعن کی صورت میں بعض حالات میں بعض خارجی قرائن کی موجودگی میں مخبر کی خبر کواس قند رتفتویت مل جاتی ہے کہ وہ قابل احتجاج ہوجاتی ہےاور' وہم' سے خطن' یا دعلم' کے درجہ تک پہنچ جاتی ہے۔ مستىء المحفظ اوروا بهم كى خبر كا دين ميں حکم کسی دینی خبر کی صحت کا دوسرامعیار ضبط ہے۔ صنبط میں بھی طعن کی بعض صورتیں ایسی ہیں کہ اگر خارجی قرائن میسر ہوں توالی اخبار قابل احتجاج یا صالح کے درجہ تک تقویت یا جاتی ہیں ۔ارشاد باری تعالیٰ ہے : ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيْدَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ ۖ فَإِنْ لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَّامُرَآتُنِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَصِلَّ احْدامِهُمَا فَتُذَكِّرَ احْدامِهُمَا الْأُخْرِي ﴾ (البقرة : ٢٨٢) ''اورتم ( قرض کے معاملات میں )اینے دومَردوں کوگواہ بنالیا کرو۔ پس اگر دومردمیسر نہ ہوں توالیک مرد

اور دوعور تیں کانی بین جوتمہارے پندیدہ لوگوں میں ہے ہوں 'تا کہ ایک عورت بھول جائے تو دوسری اسے یادکروادے۔' اس آیت مبار کہ میں قرض کے لین دین کے معاملات میں گواہی کا نصاب بیان ہوا ہے۔ شہادت یا گواہی کا معیار عام خبر سے بڑھ کر ہوتا ہے' کیونکہ شہادت کی بنیاد پر دینی مسائل میں قضا اور عدالتی فیصلے ہوتے ہیں' جبکہ عام خبر کا معاملہ عموماً ایسانہیں ہوتا۔ شہادت کے باب میں اگر ایک عورت اس قد رخصف الضبط ہے کہ قرض کے ایک معاملہ میں اپنی گواہی دینے کوبھی بھول گئی ہے اور دوسری عورت نے اسے کوئی ایسا اشارہ دیا کہ پہلی عورت کو اپنی گواہی دینے کافعل یا دآ گیا تو اس سے معلوم ہوا کہ ایک عورت کے نسیان کی کوتا ہی اور عیب کسی دوسری عورت کے کے یا دکرا دینے سے دور ہوسکتا ہے۔

مالی معاملات میں عورت کی شہادت میں تو کم از کم دوعورتوں کی گواہی معتبر ہے جبکہ خبر میں ایک عورت کی بھی خبر مقبول ہے۔ مالی معاملات میں دوعورتوں کی گواہی لازم کرنے کی وجہ پیتھی کہ تجارت اور مالی لین دین ان کا میدان نہیں تھا'لہٰذاعدم دلچیپی کی وجہ سے نسیان کا امکان زیادہ تھا۔ اس کے برعکس دین اسلام کو اگلی نسل تک منتقل کرنا مرد دعورت دونوں کا میدان اور دلچیپی کا موضوع ہے'لہٰذاوہاں اکیلی عورت کی روایت بھی قابل قبول ہے۔ منتقطع روایات کا دین میں حکم

ہم یہ وضاحت کر چکے ہیں کہ انقطاعِ سند کی تمام صورتیں ایک جیسی نہیں ہیں۔ بعض صورتوں سے خبر میں پیدا ہونے والاضعف شدید ہوتا ہے جبکہ بعض دوسری صورتوں میں خفیف ہوتا ہے۔انقطاعِ سند کی صورت میں اگر ضعف خفیف ہوتو قرائن کی بدولت ختم ہوجاتا ہے اور روایت قابل احتجاج ہوجاتی ہے۔امام شافعی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

فمن شاهد أصحاب رسول الله عَنَيْنَ من التابعين فحدث حديثا منقطعا عن النبي عَنَيْنَ اعتبر عليه بأمور ' منها أن ينظر إلى ما أرسل من الحديث فإن شركه فيه الحفاظ المأمونون فأسندوه إلى رسول الله عَنَي بمثل معنى ما روى كانت هذه دلالة على صحة من قبل عنه و حفظه وإن انفرد بإرسال حديث لم يشركه فيه من يسنده قبل ما يفرد به من ذلك ويعتبر عليه بأن ينظر هل يوافقه مرسل غيره ممن قبل العلم عنه من غير رجاله الذين قبل عنهم فإن و جد ذلك كانت دلالة يقوى به مرسله وهى أضعف من الاولى وإن لم يوجد ذلك نظر إلى بعض ما يروى عن بعض أصحاب رسول الله عَنْن قولا له فإن و جد يوافق ما روى عن رسول الله عَنْن كانت دلالة يقوى على أنه لم يأخذ مرسله إلا عن أصل يصح إن شاء الله وكذلك إلى بعض ما يروى عن بعض على أنه لم يأخذ مرسله إلا عن أصل يصح إن شاء الله وكذلك إلى وجد عوام من أهل العلم منقطع يعني ما روى عن النبي عَنْن (الرسالة : ٢١ ٤ ـ ٢٢ ٤ دار الكتب العلمية) منقطع يعني مرسل روايت بيان كري تو چندامور كسب سان مرسل روايات كااعتباركيا جائل على منقطع يعني مرسل روايت بيان كري تو چندامور كسب الن مرسل روايات كاعتباركيا جائل من اله

امام ابن تيميه (م ۲۸ ۷۷ ۵ )رحمه الله لکھتے ہیں:

والمراسيل إذا تعددت طرقها وخلت عن المواطأة قصدا أو الاتفاق بغير قصد كانت صحيحة قطعا فإن النقل إما أن يكون صدقا مطابقا للخبر وإما أن يكون كذبا تعمد صاحبه الكذب أو أخطأ فيه فمتى سلم من الكذب العمد والخطأ كان صدقا بلاريب. فإذا كان الحديث جاء من جهتين أو جهات وقد علم أن المخبرين لم يتواطأ على اختلافه وعلم أن مثل ذلك لا تقع الموافقة فيه اتفاقا بلا قصد علم أنه صحيح مثل شخص يحدث عن واقعة جرت ويذكر تفاصيل ما فيها من الأقوال والأفعال ويأتى شخص آخر قد علم أنه لم يواطى ء الأول فيذكر مثل ما ذكره الأول من تفاصيل الأقوال والأفعال فيعلم قطعا أن تلك الواقعة حق في الجملة ' فإنه لو كان كل منهما كذبها عمدا أو خطأ لم يتفق العادة أن يأتي كل منهما بتلك التفاصيل التي تمنع العادة اتفاق الاثنين عليها بلامو اطأة من أحدهما لصاحبه ُ فإن الرجل قد يتفق أن ينتظم بيتا وينظم الآخر مثله أو يكذب كذبة ويكذب الآخر مثلها ' أما إذا أنشأ قصيدة طويلة ذات فنون على قافية وروى فلم تجر العادة بأن غيره ينشىء مثلها لفظا ومعنى مع الطول المفرط بل يعلم بالعادة أنه أخذها منه وكذلك إذا حدث حديثا طويلا فيه فنون وحدث آخر بمثله فإنه إما أن يكون واطأه عليه أو أخذه منه أو يكون الحديث صدقا وبهذه الطريق يعلم صدق عامة ما تتعدد جهاته المختلفة على هذا الوجه من المنقولات وإن لم يكن أحدها كافيا إما لإرساله وإما لضعف ناقله. (مجموع الفتاوي : ٣٤٨\_٣٤٧/١٣) '' مرسل روایات کے طرق اگر ایک سے زائد ہوں اور ارادی یا غیر ارادی ا تفاقی موافقت سے خالی

مرس روایات کے طرق اگر ایک سے زائد ہوں اور ارادی یا خیر ارادی اتفاق مواقفت سے حال ہوں (یعنی ان مرسل روایات کے راویوں کے اراد تأیا اتفا قاایک بات پر متفق ہونے کا امکان نہ ہو ) تو ایسی روایات قطعی درجہ میں صحیح قرار پائیں گی ۔کوئی بھی روایت یا تو امر واقعہ کے مطابق ہو گی اور تچی ہوگی یا امر واقعہ کے خلاف ہوگی اور جھوٹ ہوگی ۔ (امر واقعہ کے خلاف ہونے کی صورت میں ) یا تو اس روایت کا

را دی عمد أحجبو ٹا ہو گا وہ مخطی ہوگا۔ پس اگررا دی ہے عمد أحجبوٹ اور خطا دونوں ہی کی نفی ہو جائے تو اس کی خبر بلا شبہ بچ شار ہوگی ۔ پس اگر کوئی روایت دویا زا ئدطرق سے مروی ہواور یہ بھی معلوم ہو جائے کہ اس ر دایت کے مخبرین نے اس کے اختلاف پر آپس میں ملاقات نہیں کی ہے اور بیڈی داضح ہوجائے کہ اس قسم کی روایات میں بلاقصد ا تفاقی موافقت حاصل نہیں ہوتی تو معلوم ہو جائے گا کہ بیر دوایت صحیح ہے۔ مثلاً ایک شخص کسی واقعہ کا تذکرہ کرتا ہےاور اس واقعہ میں موجود اقوال وافعال کی تفصیل بیان کرتا ہے۔اس طرح ایک اور شخص ایسا ہے جس کے بارے میں سی معلوم ہے کہ اس نے پہلے سے ملاقات نہیں کی ہے۔ پس وہ بھی اس واقعے کا ذکر کرتا ہے جس کا پہلے نے کیا ہےاوراس میں موجودا قوال وافعال کی تفصیل بیان کرتا ہے۔ پس اس طرح سے قطعی طور بیہ معلوم ہو جاتا ہے کہ وہ واقعہ من جملہ حق ہے۔ کیونکہ اگر تو ان دونوں اشخاص نے عمد أجهوت بولا ہو یا خطاً ' دونوں صورتوں میں عادت اس بات کو تسلیم نہیں کرتی کہ دو افراد نے بغیر باہمی ملاقات کے اس قد رتفصیلی واقعات کوا یک جیسا بیان کر دیا ہو۔بعض او قات ایک شاعر ایک شعر کہتا ہےاور دوسرابھی ویساہی شعر کہہ دیتا ہے یا کوئی شخص ایک جھوٹ بولتا ہےاور دوسرابھی ویساہی جهوٹ بول دیتا ہے'لیکن ایسا تبھی نہیں ہوا کہ ایک شخص نے کٹی ایک فنون پر شتمل کسی قافیہ پرایک لمباقصیدہ کہا ہوا دروہ اس سے مردی ہوتو عادت بیشلیم نہیں کرتی کہ اس شخص کے علاوہ کوئی اور شخص بھی ایسا ہی قصیدہ لفظاد معنا اسی قدر طویل صورت میں کیے ُبلکہ عا دت ہے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اس صورت میں ، دوسرے نے ضرور پہلے سے وہ قصید ہ لیا ہوگا۔ پس اس طرح اگر کوئی شخص ایک کمبی چوڑی (مرسل) ر وایت بیان کرے کہ جس میں کٹی ایک فنون کا بیان ہواور دوسرا بھی ایسی ہی روایت نقل کرے' پس ما تو دوسرے نے پہلے سے ملاقات کی ہےاوراس سے وہ (مرسل )روایت حاصل کی ہے (اور اگر دوسر ے کی پہلے سے ملاقات نہ ہو) تو بہ روایت سچی ہو گی7 کیونکہ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ دونوں تابعین کا کوئی مصدر ہے جسے انہوں نے اگر چہ بیان نہیں کیا اوران تابعین نے جھوٹ بھی نہیں بولا ہے <sub>ا</sub>۔ پس اس طرح ے ایک ایس روایت کہ جس کے طرق مذکورہ بالا اعتبار سے مختلف ہوں' اس کے عمومی بیانات کی تصدیق کی جائے گی' اگر چہ وہ روایت اپنے ا کیلے طریق میں مرسل ہونے کی وجہ سے یا راوی کے ضعف کی وجہ سے کفایت کرنے والی نہ ہوگی۔'' امام ابوداؤ درحمه الله (م ۲۷۵ ه) لکھتے ہیں: وأما المراسيل فقد كان يحتج بها العلماء فيما مضي مثل سفيان الثوري ومالك بن أنس

والأوزاعی، حتی جاء الشافعی فتکلم فیها و تابعه علی ذلك أحمد بن حنبل وغیره رضوان الله علیهم. فإذا لم یکن مسند غیر المراسیل ولم یو جد المسند فالمرسل یحتج به ولیس هو مثل المتصل فی القوة. " (رسالة إلی أهل مکة : ص ٢٥ - ٢٦ 'المکتب الاسلامی) ''جہال تک مراسیل کا معاملہ ہے تو سابقہ علماء میں سے سفیان تو رک امام ما لک اورامام اوزاعی رحمهم اللہ ان سے حجت پکڑتے تفے یہال تک کہ امام شافتی رحمہ اللہ آئے اورانہوں نے اس بارے میں کلام کیا (اوراس کی قبولیت کی پچھ شرائط مقرر کیں ) اورامام احمد بن عنبل رحمہ اللہ نے بھی اس مسئلہ میں امام شافتی رحمہ اللہ ک

اس کا بیر (حسن ہونا) وصف مجموعی کے اعتبار سے ہے میعنی متابع اور متابع کے پہلو ہے۔ کیونکہ ان میں سے ہرایک میں (یعنی متابع اور متابع ) برابر کی سطح پر بیا حتمال موجود ہوتا ہے کہ اس کی روایت صواب یا غیر صواب ہو۔ پس جب معتبرین سے کسی ایک راوی کی موافقت میں کوئی روایت مل جائے تو دونوں احتمالات یعنی صواب وغیر صواب میں سے ایک کوتر جیح دے دی جائے گی اور بیاس بات کی دلالت ہوگ کہ بیر دوایت محفوظ ہے اور درجہ تو قف سے درجہ قبول میں چلی گئی ہے۔'

۲) میں اوقات ایک سیف روایت پر اجمال کا حریفہ کی اسے درجہ ہو یک تک نے جانا ہے اور اس کامعنی صحیح ہوجا تا ہے اور دہ سند سے بے نیاز ہوجاتی ہے۔ امام ابن حزم رحمہ اللہ لکھتے ہیں :

قال على وقد يرد خبر مرسل إلا أن الاجماع قد صح بما فيه متيقنا منقو لا جيلا فجيلا فإن كان هذا علمنا أنه منقول نقل كافة كنقل القرآن فاستغنى عن ذكر السند فيه وكان ورود ذلك المرسل وعدم وروده سواء ولا فرق وذلك نحو "لَا وَصِيَّةً لِوَارِثِ" وكثير من أعلام نبوته عَظِيلً ... وأما المرسل الذى لا اجماع عليه فهو مطروح على ما ذكرنا لأنه لا دليل عن قبوله البتة. (الإحكام فى أصول الأحكام : ٢٠٠٢ ، دار الحديث القاهرة) "أمام ابن حزم رحمد الله كابتا بك فجر مرسل مرودد بالا بيكه اس مرسل روايت كعن ومفهوم يراجماع متقين به وجونسل درسل منقول به وي الركوئي مرسل روايت اليي بوكه الي ايم بري تعداد نقل روايت كابونايا نه بونا برابر باور اس كان كان وكن مرسل روايت الي مركل روايت معن ومفهوم يراجماع روايت كابونايا نه بونا برابر جاور اس حكوئي فرق نيس يرد تا -اور اس كي مثال لا وايت كان روايت حيا آب بَنَالَيْلَيْمَا يوت كي نشا يُول مرحل روايت الي به مثال مركل المورت على اس مرسل روايت كابونا يا نه بونا برابر جاور اس حكوئي فرق نيس يرد تا -اور اس كي مثال لا وقرار وال

التوبرتاد مبر2011ء

🔫 🎖 حکمت قرآن 📲

معاملہ ہے کہ جس پراجماع نہ ہوتو وہ مردود ہے جیسا کہ ہم ذکر کر چکے ہیں کیونکہ اسے قبول کرنے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔'' ( ۳ ) اس کے علاوہ بھی بہت سے قرائن بیان کیے جا سکتے ہیں کیکن اس وقت مقصودان قرائن کا احاط نہیں ہے جيبا كهامام شافعي رحمه اللَّد نے بعض قرائن كى طرف اشار ہ كيا ہے: فمن شاهد أصحاب رسول الله ﷺ من التابعين فحدث حديثا منقطعا عن النبي ﷺ اعتبر عليه بأمور منها أن ينظر إلى ما أرسل من الحديث فإن شركه فيه الحفاظ المأمونون فأسندوه إلى رسول الله عليه بمثل معنى ما روى كانت هذه دلالة على صحة من قبل عنه و حفظه وإن انفرد بإرسال حديث لم يشركه فيه من يسنده قبل ما يفرد به من ذلك ويعتبر عليه بأن ينظر هل يوافقه مرسل غيره ممن قبل العلم عنه من غير رجاله الذين قبل عنهم فإن وجد ذلك كانت دلالة يقوى به مرسله وهي أضعف من الاولي' وإن لم يوجد ذلك نظر إلى بعض ما يروى عن بعض أصحاب رسول الله يَنْ قولا لهُ فإن وجد يوافق ما روى عن رسول الله يُنْكُ كانت هذه دلالة على أنه لم يأخذ مرسله إلا عن أصل يصح إن شاء الله وكذلك إن وجد عوام من أهل العلم يفتون بمثل معني ما روى عن النبي ﷺ\_ (الرسالة : ٤٦٢\_٤٦٢ دار الكتب العلمية) '' پس جن تابعین کی اللہ کے رسول مُکَافَقُتْم کے صحابہ ؓ ہے ملاقات ہے اور وہ اللہ کے رسول مُکَافَقُتْم ہے کوئی منقطع لیجنی مرسل روایت بیان کر س تو چندامور کے سبب سے ان مرسل روایات کا اغتیار کیا جائے گا۔ پہلی صورت تویہ ہے کہ اس مرسل روایت میں غور کیا جائے' پس اگر اس مرسل روایت کامعنی ومفہوم کچھ عا دل اورضابط راویوں نے کسی اورمند روایت میں بھی بہان کہا ہوتو یہاس مات کی دلیل ہے کہ تابعی کی مرسل روایت صحیح اور محفوظ ہے۔ اورا گرصورت بیہ کو کہ تابعی اپنی مرسل روایت میں منفر د ہواور کوئی اور را دی اس معنی کی مند روایت نقل نہ کر رہا ہوتو پھر بیغور کیا جائے گا کہ کیا اہل علم تابعین ہے مروی کوئی اور مرسل ر دایت الیمی ہے جواس پہلی مرسل روایت کی موافقت کررہی ہوا دراس دوسری مرسل کے راوی بھی اور ہوں۔اگراپیا ہے تو بیاس بات کی دلیل ہے کہ پہلی مرسل روایت اس دوسری مرسل سے قو کی ہوجائے گی لیکن اس صورت میں مرسل کی قوت پہلی صورت کی مرسل سے کم ہوگی ۔اور اگراپیا بھی نہ ہو(یعنی کسی مرسل کی تا سُدکسی دوسر می مرسل ہے جھی نیہ ہور بی ہو ) تو پھرصحابہ دینی کے فقاد کی کو دیکھا جائے گا۔ پس اگر سی صحابی کا قول اس مرسل روایت کے موافق ہوا تو بہاس بات کی دلیل ہوگی کہ اس مرسل کی کوئی اصل صحیح ب ان شاءاللہ۔ اس طرح کا تکم اللہ کے رسول مکا پیٹر سے مروی اس مرسل کا بھی ہے کہ جس کے معنی ومفہوم کے مطابق عام اہل علم نے فتو کی جاری کیا ہو۔'' یہ واضح رہے کہ ہر قرینہ کا درجہ یا دقعت ایک جیسی نہیں ہوتی 'لہٰذا ہر قرینہ ہرقتم کےضعف کو دور کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا ۔ کون سا قرینہ کس قد رضعف کو دور کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے تو اس بارے میں کبار ائمہ و فقتہائے محدثین' مثلًا امام شافعیٰ امام ہیجتی' امام ابن عبدالبر' امام ابن تیمیہ اور امام ابن حجر رحمہم اللہ وغیر ہم کے اقوال کااعتبار ہوگاجنہیں ہم نقل کر چکے ہیں۔

'وہم' ہے خطن' کا سفر طے کرنے والی خبر میں الفاظ ومعانی کا ثبوت کتاب اللہ اور سنت رسول تُکالی کی میں بیفرق ہے کہ کتاب اللہ میں الفاظ ومعانی دونوں اللہ تعالیٰ کے ہیں جَبَه سنت رسول مَكْتَنْتُمْ مِنْ معانى تواللَّدى طرف سے ہوتے ہيں البيتہ الفاظ اللَّذ کے رسول مَكَتَنْتُ کے ہيں ۔اسی طرح ان دونوں میں ایک اورفرق پہ بھی ہے کہ کتاب اللہ میں لفظار وایت ہوئی ہے کیے اس میں ایک ایک ترف محفوظ یے جبکہ احادیث میں لفظا دمعنا روایت ہوئی ہے یعنی اللہ کے رسول مَکاتِشْرًا کے الفا ظریمی منتقل ہوئے ہیں' جیسا کہ عموماً قولی سنن کا معاملہ ہےاور صحابہ رضوان اللّٰدا جمعین کےالفاظ بھی نقل ہوئے ہیں' جیسا کہ معلی اور تقریر ی سنن کا بیان ہے۔ پس کتاب اللہ اور سنت رسول مُکَالَیْ بِجَمِ کے معنی ومفہوم کے اعتبار سے تو دونوں سے ایک جیساعلم حاصل ہوگا'لیکن کتاب اللہ کے الفاظ اور سنت رسول مکانٹیڈ کے الفاظ سے استد لال واشنباط سے حاصل شدہ علم کے درجہ میں کچھفرق ہوگا' مثلاً کتاب اللَّد میں حروف عطف دا دَاور فاء دغیر ہ ہے جو مسائل اخذ کیے جا ئیں گے کیعنی دا دَ جمع کے لیےاور فاء تعقیب کے لیے ہے تو ان سے تو علم یقینی حاصل ہوگا، لیکن سنت رسول کا طبیح کے حروف عطف ے اگر کوئی مستلدا خذ کیا جائے گا تو اس سے علم خلنی حاصل ہوگا' کیونکہ اگر بیہ سوال ہو کہ سنّت رسول مُكَافِينَ ميں دہ حرف عطف اسى طرح بإقى ب جبيها كهاللد كے رسول مَكْتَنْتُوْم في بتلايا تھا تو بيدا يك ظنّى معاملہ ہے ٰ يعني اس حرف عطف کے بارے میں ظن غالب تو ہوسکتا ہے کہ وہ ویسے ہی ہم تک پہنچا ہے جبیہا کہ اللہ کے رسول مُکَاثِیْتُ نے استعال کیا تھا'لہٰذااس ظن غالب کی بنایر ثابت ہونے والے حرف سے ثابت مسّلہ بھی ظنی ہوگا اورا ہے قطعی یاعلم کا درجہ دینا مناسب نہیں ہے۔ اسی طرح قرائن کی بدولت 'وہم' ہے خطن' تک کا سفر کرنے والی روایت مثلاً حسن لغیر ہ وغیرہ سے من جملہ مسَلدتو ثابت ہوجائے گالیکن اس کے الفاظ ثابت نہ ہوں گے اور ان سے استدلال بھی درست نہیں ہوگا۔ امام ابن تيميه رحمه اللدلكصة مين: لكن مثل هذا لا تضبط به الألفاظ والدقائق. (مجموع الفتاوي : ٣٤٨/٣٤٧/١٣) <sup>د دل</sup>یکن اس<sup>ق</sup>تم کی روایت سے الفا ظرکا اثبات اور دقیق نکات نکالنامنا سب ام<sup>ز</sup> ہیں ہے۔'' شخ صالح العثيمين لكص بين: لكن مثل هذا لا نضبط به الألفاظ والدقائق فلو كان الخبر يتوقف على لفظة حكم أو تقرير قضية فنقول : مادام هذه سبيله لا يثبت به لفظ فإن هذه الطريقة في إثبات الأخبار يثبت بها أصل الحديث أو الخبر أو القضية أو القصة لكن لا نستطيع أن ندير حكما على اللفظ، وهذه نقطة مهمة جدا خاصة للفقيه الذي يريد أن يستنبط الأحكام. (شرح مقدمه اصول التفسير للعثيمين: ص ١٥٨) · <sup>د ر</sup>لیکن اس قشم کی روایت سے الفاظ اور دقیق نکات ثابت نہیں ہوتے ۔ پس اگر خبر کسی تکلم یا قضیہ کے اثبات لفظی پر متوقف ہوتو ہم یہی کہیں گے:جب تک اس خبر کا معاملہ ایسا ہے (یعنی پی قرائن ہے قوت پکڑر ہی ہے) تواس ہے روایت کے الفاظ ثابت نہیں ہوتے ۔کسی خبر کواس طرح ثابت کرنے کے طریق کارمیں

حدیث یا خبریا قضیہ یا قصہ کی اصل تو ثابت ہوجاتی ہے لیکن ہم اس بات کی استطاعت نہیں رکھتے کہ تکم کو اس روایت کے الفاظ کے گردگھما کیں۔ بیر بہت ہی اہم ہے خاص طور پر اس فقیہہ کے لیے جواحکا م کو متعط کرنا چاہتا ہے۔' الفاظ ہیں: الفاظ ہیں:

بدروایت اپنی سند کے اعتبار سے ضعیف ؓ بالیکن جن علماء نے اس حدیث کوقابل احتجاج قرار دیا ہے وہ درج ذیل میں ۔ اما مطحاوی رحمد اللّٰد نے اس حدیث کو صحیح کہ کہا ہے (شرح مشکل الآثار : ۲۱۲۱۹)۔ اما م ابن عبد البررحمد اللّٰد نے صحیح مشہور کہا ہے (حامع بیان العلم و فضله : ۲۱۶ ۸۶)۔ اما م ابن العربی رحمد اللّٰد نے بھی اسے صحیح مشہور کہا ہے (عارضة الأحوذی : ۲۰، ۳۰)۔ اما م ابن تیمید رحمد اللّٰد نے اسے اسادہ جیز کہا ہے اسے صحیح مشہور کہا ہے (عارضة الأحوذی : ۲۰، ۳۰)۔ اما م ابن تیمید رحمد اللّٰد نے اسے اسادہ جیز کہا ہے محموع الفتاوی : ۲۰۱۳ (عارضة الأحوذی : ۲۰، ۳۰)۔ اما م ابن تیمید رحمد اللّٰد نے اسے اسادہ جیز کہا ہے (محموع الفتاوی : ۲۰۱۳ ۲۰ )۔ اما م ابن کثیر رحمد اللّٰد نے بھی اسے اسادہ جیز کہا ہے (تفسیر القرآن: اما م ذہبی رحمد اللّٰد نے اس حدیث کو قابل احتجاج ، قرار دیا ہے۔ (اِعلام الموقعین : ۱۸۳۱)۔ اما م ذہبی رحمد اللّٰد نے اسے حسن المَّا سناد ومعناہ صحیح کہا ہے (تلخیص العلل المتناهیة : ۲۰۹۲)۔ اما م شوکانی رحمد اللّٰد نے اس کو دسن لغیر ہ معمول بنہ کہا ہے (الفتح الربانی : ۲۰۱۹ ۲۰)۔ اما م ابن حجر رحمد اللّٰد نے اسے 'غریب وموقوف کہا ہے (موافقة الخبر الخبر: ۱۹۷۱)۔

اصل نکتہ یہ ہے کہ ان اہلِ علم کے نز دیک اس روایت کامتن درست ہے اور اس روایت سے اس قدر استدلال کرناضح ہے کہ کتاب وسنت کے علاوہ استنباطِ احکام میں اجتہاد کا بھی ایک مقام ہے'لیکن اس روایت کے الفاظ سے کوئی خاص نکتہ نکالنا درست نہیں ہے' کیونکہ قر اسؓن سے اس روایت کے الفاظ تابت نہیں ہوتے بلکہ من جملہ منہوم ثابت ہوجا تا ہے۔

بعض متجدّ دین نے اس روایت کے الفاظ 'اَجْتَھِدُ دَأیبی' سے میہ اخذ کیا ہے کہ اجتہا د کی بنیا دانسان کی کتاب دسنّت کے علاوہ ذاتی رائے ہوتی ہے تو میہ استدلال اصولاً بھی غلط ہے اور معنا بھی۔ اصولاً اس لیے کہ قرائن کی بنیاد پرقو ی ہونے والی روایت کے الفاظ تابت نہیں ہوتے' لہٰذا الفاظ سے استدلال درست نہیں ہے

ب: ﴿ لَا يَأْتِيهُو الْبَاطِلُ مِنْ ٢ بَيْن يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهُ ٢ (فُصِّلَت: ٢٢) يعنى باطل اس كلام اللى ك نه تو آگے ہے آسکتا ہے اور نہ ہی پیچھنے سے۔ لہٰذا اس ضعیف روایت کے متعدد طرق ہونے کے باو جود اس کا معنی ثابت نہیں ہوگا اوراس کے قرائن اسے کوئی فائدہ نہیں دیں گے۔جبکہ اہل علم کی ایک دوسری جماعت اس روایت کے معنی کا اثبات کرتی ہے اور ان کے نز دیک اس روایت کے الفاظ ثابت نہیں ہیں اگر چہ اس واقعہ کی کوئی اصل موجود ہے۔ بیابل علم اس واقعہ کی بیرتا ویل کرتے ہیں کہ 'تلك الغرانیق العلیٰ 'والے الفاظ اللہ کے رسول مَكَافِينًا کی زبان سے ادانہیں ہوئے تھے لیکن کفار نے ان الفاظ کو شیطان کی طرف سے سنا تھا اوران الفاظ کو سنا نے میں مقصود مشرکین کی آزمائش تھی اور ﴿فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْظُنُ ﴾ (الحج: ٥٢) کے ذريع شيطان کی ملا وٹ کوختم کر کے کلام الہٰی کی حفاظت کر دی گئی۔علامہ البانی رحمہ اللّٰہ نے اس قصّہ کی بعض اسناد کوابو العالیہ قتادہ اورسعیدین جبیر حمیم اللَّداج عین تک صحیح قرار دیا ہے۔ واللَّداعلم بالصواب ! <u>دوسرااعتر اض</u> ایک اعتراض بیبھی وارد کیا جاتا ہے کہ متقد مین محدثین نے <sup>دحس</sup>ن لغیر ہ' کی اصطلاح استعال نہیں کی ہے اور بیمتاخرین کی اصطلاح ہے۔

ہمارے خیال میں بیاعتراض بھی درست نہیں ہے' کیونکہ اصول کے علوم کی تدوین درجہ بدرجہ ہوئی ہے' مثلاً صحابۂ تابعین اور تبع تابعین اصولِ فقد کی ان اصطلا حات کا نام استعال نہیں کرتے تھے جو اصولِ فقد کے دَورِ تَدوین میں اس کی اقتہات الکتب میں مدوّن ہو کیں۔ البتہ صحابۂ تابعین اور تبع تابعین کے ہاں اصول فقد کی ان اصطلا حات اور اصول وقواعد کے تصورات ضرور موجود تھے۔ اسی طرح اصولِ حدیث کاعلم بھی درجہ بدرجہ مدون ہوا ہے اور اس میں بھی وقت کے ساتھ ساتھ معانی اور تصورات کے لیے اصطلا حات وضع ہوئی ہیں' بلکہ اصطلاح تو تہ ہوں اسے ہیں جس پر ایک جماعت کی صلح ہوئی ہو۔ یعنی اصطلاح ایک جماعت کے اتفاق کے بعد اصطلاح تو قرار پاتی ہے اور جماعت کا اتفاق ایک دن' مہینے یا سال میں حاصل نہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے صدیاں لگتی ہیں۔

پس حسن لغیر ہ کا تصورتو متفد مین حدیث میں موجود تھا' جیسا کہ امام مالک (م 24ھ) اور بعض متفد مین علماء مرسل روایت کو قبول کرتے تھے جبکہ ثقد تابعی سے اس کی روایت کا قرینہ موجود ہوتا تھا۔ اسی طرح امام شافعی (م ۲۰۴۷ھ) رحمہ اللہ بھی بعض شرائط کے ساتھ مرسل روایت کو قبول کرتے تھے۔ علاوہ ازیں احمد بن حنبل (م ۲۰۴۷ھ) رحمہ اللہ فضائل یا رقائق سے متعلق ضعیف روایات پڑ کمل کو جائز سبجھتے تھے جبکہ قرائن سے ان کو تفویت پنچ رہی ہوتی تھی۔ اسی طرح امام ترمٰدی (م ۲۷۹ھ) رحمہ اللہ بعض اوقات ایس ضعیف روایات کو جو کئی طرق سے مروی ہون حسن کا نام دے دیتے ہیں۔ اس طرح امام ابوداؤد (م ۲۵۷ھ) رحمہ اللہ بعض اوقات ایس

اس کے بعد امام ابن الصلاح (م ۲۳۳ ھ) نے 'الحدیث الحسن قسمان' کے نام سے 'حسن' کی دو قسمیں بنا کمیں اور بعض ضعیف روایات کو تعد دطرق کی بنا پر قابل احتجاج قرار دیا جبکہ امام ابن تجر (م ۵۴ ھ) رحمہ اللہ نے با قاعدہ 'حسن لغیر ہ' کی اصطلاح استعال کی ہے۔ ہما را یہاں بید عوی ہر گرنہیں ہے کہ امام ما لک و امام شافعی رحمہ اللہ کی مرسل امام احمد رحمہ اللہ کی ضعیف امام تر نہ کی رحمہ اللہ کی حسن' امام ابودا وَ درحمہ اللہ کی صالح' امام ابن الصلاح رحمہ اللہ کی حسن اور امام ابن تجر رحمہ اللہ کی حسن نامام ابودا وَ درحمہ اللہ کی صالح' و مرف بیہ ہے کہ قرائ کی مرسل امام احمد رحمہ اللہ کی ضعیف نام م تر نہ کی رحمہ اللہ کی حسن' امام ابودا وَ درحمہ اللہ کی صالح' و مرف بیہ ہے کہ قرائ کی میں اور امام ابن تجر رحمہ اللہ کی حسن لغیر ہو ایک ہی شے ہیں۔ ہما رامقصود یہاں مرف بیہ ہے کہ قرائ کی بنیاد پر ضعیف روایت کے قابل احتجاج ہونے کا نقط نظر مختلف اصطلاحات کی فیات اور مالات کے ساتھ ہر دور میں محد ثین کے ہاں مقبول رہا ہے جس کہ ہم اصول فقہ میں دیکھتے ہیں کہ 'اجتہاد کے مرف سیہ جاکہ قرائن کی بنیاد پر ضعیف روایت کے قابل احتجاج ہونے کا نقط نظر مختلف اصطلاحات کی فیات اور مالات کے ساتھ ہر دور میں محد ثین کے ہاں مقبول رہا ہے خسیا کہ ہم اصول فقہ میں دیکھتے ہیں کہ 'اجتہاد' کے فرق بھی مختلف مکا تب قکر میں طحوظ ہیں مثلا امام شافعیٰ امام این حزم اور امام این تیم ہے معار ال میں تعمید کی میں الہ کی نظر نظر رہا ہے جہ اور این میں ہی جن کہ کی معاملہ اس ضعیف روایت میں فرق بھی مختلف مکا تب قکر میں طحوظ ہیں مثلا امام شافعیٰ امام این حزم اور امام این تیم معاملہ اس ضعیف روایت کی ا تیسر ااعتراض ایک اعتراض بیبھی وارد کیا جاتا ہے کہ 0+0=0 ہوتا ہے لہٰذاضعیف+ضعیف =0 ہے۔ ہم اس بات کی وضاحت تفصیل سے کر چکے ہیں کہ ضعیف =0 والی بات عقل وفقل کے خلاف ہے۔ موضوع روایت کے بارے میں zero کہنا تو درست ہوسکتا ہے کیکن ضعیف کے بارے میں بید کہنا صحیح نہیں ہے ورنہ تو موضوع اورضعیف میں فرق کیا ہوا؟ اور جب ہرضعیف روایت zero کے برابر طُٹہر کی تو اس کی ستر ہیا اس

ہم یہ بات تفصیل سے بیان کر چکے ہیں کہ ضعیف روایت zero سے 50 کے در میان کی درجہ میں ہوتی ہے اور اس میں تیج کے پہلو کے مرجوع ہونے کی وجہ سے قائل کی طرف اس کی نسبت ضعیف اور کمز ور ہوتی ہے یا وہ م کے درجہ میں ہوتی ہے۔ لیکن بعض صورتوں میں یہ وہ مختلف قر ائن کی وجہ سے تقویت حاصل کر لیتا ہے اور درجہ وہ م سے نظن غالب یا 'علم' کے درجہ تک بھی پیچ جاتا ہے۔ لیکن اس کا فیصلہ کون کر لے گا کہ اس خبر میں وہ ہم 'ظن غالب یا 'علم' کے درجہ کو پیچا ہے یا نہیں ؟ اس کا فیصلہ ماہر ین فن یعنی محققین محد ثین کریں گے' کیونکہ میں ان میدان ہے اور ان کی زند گیاں حدیث کی خدمت میں کھپ جاتی ہے۔ لیکن اس کا فیصلہ کون کر بے گا کہ اس خبر میں وہ ہم میدان ہے اور ان کی زند گیاں حدیث کی خدمت میں کھپ جاتی ہے۔ پس محد ثین کریں گے' کیونکہ میں ان کا میدان ہے اور ان کی زند گیاں حدیث کی خدمت میں کھپ جاتی ہے۔ پس محد ثین کریں گے کیونکہ میں کا میدان ہے اور ان کی زند گیاں حدیث کی خدمت میں کھپ جاتی ہے۔ پس محد ثین کریں گے کیونکہ میں ک میدان ہے اور ان کی زند گیاں حدیث کی خدمت میں کھپ جاتی ہے۔ پس محد ثین کریں گے کیونکہ میں ک میدان ہے اور ان کی زند گیاں حدیث کی خدمت میں کھپ جاتی ہے۔ پس محد ثین کی بالمقابل عوام یا طلبۃ العلم میدان ہو اور ان کی زندگیاں حدیث کی خدمت میں کسی ہو جاتی ہے۔ پس محد ثین کے بالمقابل عوام یا طلبۃ العلم میدان ہو اور ان کی زندگیاں حدیث کی خدمت میں کہ کی مہلک بیاری کی تشخیص میں کسی عطائی یا ڈ سیسر یا موتا ہے اسی طرح کسی فقتیہہ کو سب سے بڑا محد شان لینا بھی ایک ظلم مطلم ہے۔ یہاں مختلف علوم وفنون ہیں ہر میں اپنی زند گیاں کھاپتی ہیں اور اس فن کی بار کیوں میں انہی کی رائے معتبر ہو گی جنہوں نے اس فن کی خدمت میں میں س

چوتھااعتر اض

ایک ممکنداعتراض بیبھی ہوسکتا ہے کہ ہم نے سابقہ صفحات میں جو حوالہ جات پیش کیے ہیں 'ان کی روشن میں فاسق اور مہم بالکذب کی روایت بھی بعض صورتوں میں قابل قبول ہو سکتی ہے جبکہ محد ثین عظام مثلا ابن جر رحمہ اللہ نے اس بات کا انکار کیا ہے کہ ایک فاسق یا مہم بالکذب کی روایت حسن نفیر ہ کے درجہ تک پیچ سکتی ہے۔ اس کا جواب سے ہے کہ ہما را اس وقت موضوع 'حسن نفیر ہ' نہیں ہے' بلکہ ہما را موضوع عام ہے' اور اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ محلارا اس وقت موضوع 'حسن نفیر ہ' نہیں ہے' بلکہ ہما را موضوع عام ہے' اور اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ محلارا اس وقت موضوع 'حسن لفیر ہ' نہیں ہے' بلکہ ہما را موضوع عام ہے' اور اس کا محلاصہ بیہ ہے کہ محلوات کی ضعیف روایات متفرق قر ائن کی روشنی میں قابل احتجاج ہوجاتی ہیں۔ اس لیے محمد زند کی تائیر کے بعد 'طن خالب' یا 'علم' کہ درجہ تک پیچ جاتی ہے۔ شرعی دلائل کی روشنی میں ایک فاسق اور تہم بالکذب کی روایت بھی قابل احتجاج ہوجاتی ہوجاتی ہے کین اس کے لیے مضبوط قر ائن کی ضرورت ہے۔ اب کیا ایک فاسق یا مہم بالکذب کی روایت کا ضعف ایک دوسر صعیف طریق سے دور ہوجاتا ہے؟ یعنی کیا تات ایک فاسق اور تہم طعن کی بنیاد پر ایک ایک ایکی محمد ایک دوسر صعیف طریق سے دور ہوجاتا ہے؟ یعنی کیا علی اس کا والیت کیں ایک فاسق اور تیں 'وہم' نے نظن عالب' کے درجہ میں پہنچاد نے توامام ابن جمر رحمہ اللہ نے اس کی نفی فرمائی ہے۔ یعنی انہوں نے اس کی نفی نہیں فرمائی ہے کہ متم بالکذب یا فاسق کی روایت تبھی قابل احتجاج ہو ہی نہیں سکتی' بلکہ انہوں نے ایک سے زائد طرق سے مروی قرینے کی قوت کے بارے میں اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ وہ قوت اس درجہ کی نہیں ہوتی کہ اس سے ایک متم بالکذب یا فاسق کی ضعیف روایت میں ضعف کا انجبار ممکن ہو۔ پس امام ابن جمر رحمہ اللہ اس فن ومیدان کے رجال میں سے میں اور یہ طے کرنا کہ کسی حدیث کا ضعف کس قدریا درجہ کا ہے اور اس کے اس صعف کو ختم کرنے کے لیے کس قدر تو ی قرینے کی ضرورت ہے اس بارے میں امام صاحب رحمہ اللہ اور ان جیس محد ثین عظام کی رائے جمار بن دیک بہت ہی محتر ما در قابل اعتماد ہے ۔

آخرين ہم اس بات کی وضاحت ضروری سیجھتے ہیں کہ يہ مضمون ايک علمی مسلم میں اہل علم کی ايک خالب ہما عت کی تر جمانی کے لیے تحرير کیا گیا ہے اور اس ے مقصود کی مناظرہ و مباحثہ کا آغاز کرنائیس ہے جی اکہ ہمارے ہاں بعض رسائل میں اس موضوع سے متعلق ایک بحث حسن لغیر ہ کے ضمن میں فریقین کی جانب سے شد ید نفذ وقعا قب اور بعض اوقات تو طعن وطن بھی د کیسنے میں آیا ہے۔ امکان ہے بعض اصحاب علم وفضل کو اس نقط نظر سے اختلاف بھی ہوا ور ان کے پاس اپن موقف کے اثبات کے دلائل بھی ہوں ۔ پس اس مسلم میں فتط نظر سے اختلاف بھی ہوا ور ان کے پاس اپن موقف کے اثبات کے دلائل بھی ہوں ۔ پس اس مسلم میں ضرورت اس امر کی ہے کہ جانبین ایک دوسرے کے موقف کے ایج کی اور برداشت کا رویہ پیدا کریں اور ممکن خرورت اس امر کی ہے کہ جانبین ایک دوسرے کے موقف کے لیخ کی اور برداشت کا رویہ پیدا کریں اور ممکن مزورت اس امر کی ہے کہ جانبین ایک دوسرے کے موقف کے اپنے خوف اور اس کے دلائل کو میں ما محاب علم مزورت اس امر کی ہے کہ جانبین ایک دوسرے کے موقف کے لیخ کی اور برداشت کا رویہ پیدا کریں اور ممکن مزورت اس امر کی ہے کہ جانبین ایک دوسرے کے موقف کے اپنے موقف اور اس کے دلائل کو ہی اس مسلم میں مرورت اس امر کی ہے کہ جانبین ایک دوسرے کے موقف کے لیے خل اور برداشت کا رویہ پیدا کر میں اور ایک مروف واضح کر دینے کے بعدا تنا کہ دینا کافی ہے: ہواں کر دیا جائے ۔ جس کے موقف اور است دلال میں جان ہو گی وہ اہل علم اور خواص میں عام ہوجائے گا۔ اور اپن موقف واضح کر دینے کے بعدا تنا کہ دینا کافی ہے: موقف واضح کر دینے کے بعدا تنا کہ دینا کافی ہے: میں ایک کر ذیا جائے۔ اللہ ہو دینا کافی ہے: موقف واضح کر دینے کے بعدا تنا کہ دینا کافی ہے:

\*\*



المُصنَّف في الاحاديث والآثار (مُصنّف ابن الي شيبه)

حافظ حامد حماد \*

تعارف مؤلف حسب ونسب : آب کا نام عبداللد بن محمد بن ابراتیم ابوشیبه بن عثان بن خواشتی الکوفی اور آب کی کنیت ابو کمر ہے۔ آپ کی کنیت میں اہل تر اجم واصحاب الرجال کا کوئی اختلاف نہیں۔ آپ ابن ابی شیبہ العبسی سے پیچانے جاتے ہیں۔ امام سمعانی کہتے ہیں: عبس بطن من غطفان کہ عبس نخطفان سے ہے۔ اگر چہ عبس اور بھی ہیں گر آپ کا تعلق اس عبس سے ہے جو عطفان کی ایک شاخ ہے۔ آپ کے آباء واجداداور خاندان اسی قبیلہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ ولادت: آپ کی پیدائش کے بارے میں ابن ابی زبیر (۱) نے تاریخ مولد العلماء ووفیاتھم میں اور خطیب بغدادی<sup>(۲)</sup> نے تاریخ بغداد میں کہا ہے کہ آپ ۱۵۹ھ میں پیدا ہوئے۔ خاندان: آپ کاتعلق ایک علمی اور مشہور خاندان سے ہے جبیہا کہ اصحاب الرجال نے اس کا ذکر کیا ہے۔ امام ذہبیؓ فرماتے ہیں: "..... أخو الحافظ عثمان بن أبي شيبة والقاسم بن أبي شيبة الضعيف فالحافظ ابراهيم بن أبي بكر هو ولده والحافظ أبوجعفر محمد بن عثمان هو ابن أخيه فهم بيت علم وأبوبكر أجلهم..... (^^ '' آپ عثان بن ابی شیبہ اور قاسم بن ابی شیبہ ضعیف کے بھائی ہیں — اور حافظ ابراہیم بن ابو کمر آپ کا بیٹا ہے جبکہ حافظ ابدجعفر محمد بن عثان آپ کا بھتیجا ہے۔ آپ کا گھرانہ ایک علمی گھرانہ ہے اور اس گھرانہ میں ابو بکرعلم وضل میں سب سے بڑ ھکر ہیں۔'' یچیٰ بن عبدالحمیدالحمانی فرماتے ہیں : " أولاد ابن ابي شيبة من أهل العلم 'كانوا يزاحمو ننا عند كل محدث" ''ابن ابی شیبہ کی اولا دبھی اہلِ علم میں ہے ہے اور وہ ہرمحدث کے پاس اپنے علم کی پیاس بجھانے کے لیے جمع ہوتے ہیں۔'' طلب علم اور علمی سفر <u>:</u> ابن ابی شیبہ کا آبائی دطن کوفہ ہے۔ ادھر ہی آپ پلے بڑھے' جوان ہوئے اور وفات یائی۔لہٰذا آپ نے کوفہ کے اکثر اساتذہ سے علم حاصل کیا اور ان کے علم کواپنے ذہن میں محفوظ کیا۔ گراس پر اکتفا نہیں کیا' بلکہ آپ نے حصول علم کے لیے بصرہ وبغداد کا بھی سفر کیا اور ان دنوں یہی علاقے علم وعلاء کا مرکز ہوا 🛠 ريسرچ فيلوُ بي ايچ دُ ئُ پنجاب يو نيورسُ حکمت قرآن 💦 🔫 🖁 اكتوبرتادىمبر 2011ء 🚽

## الم الم مطحاوى كى نشرح معانى الآثار ب- اسے نشرح المعانى نا معانى الآثار بھى كہتے ہيں نبلك اسے الم مصنف بھى كہاجاتا ہے۔ اس كے علاوہ بھى اليى كئى ايك مثاليس موجود ہيں جن ميں ايك ہى كتاب كواس كے مضامين كا اعتبار كرتے ہوئے مختلف ناموں سے موسوم كيا جاتا ہے ۔ ايسا ہى مصنف ابن ابى شيبۂ كے بارے ميں ہے كسى نے اسے الا حكام كہا كسى نے اسے السنن كہد ديا اور كوئى اسے المصنف كے نام سے يا در كھتا ہے البتة اسے تين مختلف كتابيں شار كرنا وہم كے علاوہ تجھ ہيں ۔

ابن قدامة نے اپنی معرکة الآراء کتاب المُعنی ، میں ایک جگه مصنف ابن ابی شیبہ کی عبارت نقل کرنے کے بعد لکھاہے:''اخو جہ ابن ابی شیبة فی سننہ'' کہ اے ابن ابی شیبہ نے اپنی سنن میں درج کیا ہے۔ ابن قد امہ کے سیسج نے بھی شرح الکبیر میں بھی مغنی کی عبارت نقل کرتے ہوئے بغیر کسی تبدّل وتغیر کے یہی لکھا ہے اور اس سنن سے ان کی مراد مصنف ابن ابی شیبہ ہی ہے۔

ان جیسی تحریروں سے داضح ہوتا ہے کہ علماء میں کتاب کا نام'المُصنّف' معروف ہے اگر چہ بعض لوگوں نے اسے دوسر نے ناموں سے بھی درج کیا ہے۔ آپ کی بیر کتاب صحیح سند کے ساتھ آپ تک مروی ہے اور ثابت ہے۔ اور بیوتد یم طریقے کے نسخ کے مطابق مد ڈن ہے۔ تاریخ وتر اجم اور مرویات کی کتب میں اسی پر اعتماد کیا گیا ہے۔ بیاس بات کی دلیل ہے کہ علماء اور طلب علم نے مرور زمانہ کے باوجو داس کا کوئی اور نام پندنہیں کیا۔ بی بھی یا در ہے کہ اگر الا حکام'یا' اسنن' بول کر اس سے المصنف' کے علاوہ کوئی اور کتاب مراد لی گئی ہوتو اس کی ہمیں کوئی اطلاع نہیں ہے۔

کٹی ابواب بنائے ہیں اور ہریاب کے تحت بہت تی نصوص کو جمع کیا ہے۔ باب کے تحت ذکر کر د ہ احادیث وآ ثار میں کسی تر تیپ کالحاظ نہیں رکھا۔بعض اوقات باب کے شروع میں کسی مرفوع حدیث کولا تے ہیں اور پھر صحابہ و تابعین کے اقوال درج کرتے ہیں اور کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ باب کے شروع میں کسی تابعی کا قول نقل کرتے ہیں اور پھر صحابہ کے اقوال اور اس کے بعدا حادیث وغیرہ درج کرتے ہیں۔ کبھی کبھارا پیا بھی ہوتا ہے کہ احادیث وآثار کے درج کرنے میں کسی قسم کا کوئی زمانی لحاظ نہیں ہوتا 'جس طرح سے احادیث واقوال ذہن میں آئیں درج کردیتے ہیں۔ (۲) مؤلف نے کوشش کی ہے کہ عنوان باب سے تعلق اور مطابقت رکھنے والی مرفوع یا مقطوع روایات کا ایک بڑا ذخیرہ جمع کر دیا جائے اور اس سلسلہ میں مؤلف نےصحت وضعف کی پروانہیں کی' سوائے اس کے کہ اس روايت کامن گھڑت ہونا بالکل واضح ہو۔ (۳) مصنف کا بہت بڑا حصہ اس کے ابواب پر مشتمل ہے۔ حتیٰ کہ ایک ایک فقہی قول پرالگ سے باب قائم کیا اس کے بعد یو عنوان قائم کیا ہے: ' من کان لا یری المسح علیها و یمسح علی رأسه "(۱۰) ( ٣ ) اسى طرح كتاب الصلوة على أيك عنوان يول قائم كياب: " التسليم في السجدة اذا قرأها الرجل" اور پھراس کے بعداس طرح سے باب قائم کیا ہے: ''من کان لا یسلم من السجدة ''(۱۱)ن کے علاوہ بھی بہت میں مثالیں ہیں۔ کثرت کے ساتھ عنوان قائم کرنے کی دجہ سے اس کتاب میں ابواب کی ایک بزی تعدادموجود بے جو۵۴۹۴ تک جا<sup>پہنچ</sup>تی ہے۔ یقدینا بیا بن ابی شیبہ کی فقامت دعلم پر دلالت کرنے والی چیز ے۔ جس طرح امام بخاری کے بارے میں کہاجاتا ہے کہ 'فقه البخاری فی تراجم أبوابه''اس طرح ان کے بارے میں بھی بیہ بات کہی جاسکتی ہے مگران کی ابواب کی تر تیب کچھاچھی اور کر کن ہیں ہے۔ مثلاً طہارت یا صیام کے ابواب آپ نے 'کتاب الصلو ۃ 'میں درج کیے ہیں۔ اس دجہ سے اس کتاب میں سے باب تلاش کرنابھی ایک مشکل مرحلہ ہے' کیوں کہ ایک عنوان جس جگہ ہونا جا ہے تھا بعض اوقات وہاں وہ ملتا ہی نہیں ہے۔اپیامحسوں ہوتا ہے کہ امام صاحب نے اس کتاب کی تنقیح نہیں کی اور نہ انہیں اسے مرتب کرنے كاموقع ملاً بلكه شاكردوں كواملاكروائي گئي اور پھراسى طرح سےلوگوں ميں مشہور ہوگئ ۔ (۵) اکثراد قات عنوان قائم کرتے ہوئے باب کالفظ استعمال نہیں کرتے جیسا کہ دیگر محدّثین باب کالفظ استعمال كرتے ہيں۔ان كے عناوين اس طرح سے ہوتے ہيں: في كذا... ' مان جاء في كذا... ' ( ( ۱ ) اور بھى مجمى لفظ باب أور عنوان كو أكثها بهى لكه ديتة بين مثلًا : "باب في كذا... باب ما جاء في کذا... '۔ یوری کتاب میں تقریباً پچیس (۲۵) مواقع پر انہوں نے ایسا کیا ہے۔ تبھی کبھار صرف 'باب' لکھ دیتے ہیں اور اس کاعنوان ذکرنہیں کرتے' جبیہا کہ امام بخاری بھی اکثر اس طرح کرتے ہیں۔ اس طرح انہوں نے صرف تلین (۳) جگہوں پر کیا ہے۔ کبھی عنوان میں آیت مبار کہ ذکر کرتے ہیں جس پر مسَلد كادار ومدار بوتاب مثلاً "كتاب الطهارة " مي لكت بن " قوله ﴿ أَوْ لَا مَسْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ " (( ()

(٢) استاد قُلْ كرنے میں ابن ابی شیبہ درج ذیل با تیں بھی پیش نظر رکھتے ہیں:
(٤) راوی اور شخ کے ما مین صغ ادا کو مذنظر رکھتے ہوئے انہیں نقل بھی کردیتے ہیں ' مثلاً آپ نے لکھا ہے:
(٢) راوی اور شخ کے ما مین صغ ادا کو مذنظر رکھتے ہوئے انہیں نقل بھی کردیتے ہیں ' مثلاً آپ نے لکھا ہے:
تحدثنا أبو معاویة و ابن نمید عن الأعمش عن المنهال عن زاذان عن البراء قال... " اس کے بعد آ خر میں کہتے ہیں: " الا أن ابن نمید قال حدثنا الاعمش قال حدثنا المنهال ... " یعن ایو معاویہ نمید المن المع المعن المنهال عن زاذان عن البراء قال... " اس کے بعد آ خر میں کہتے ہیں: " الا أن ابن نمید قال حدثنا الاعمش قال حدثنا المنهال... " لیمن المعال میں نے نہیں نظر میں کہتے ہیں: " الا أن ابن نمید قال حدثنا الاعمش من کہا ہے۔ (٢)

مجاهداً يحدث عن طاؤس عن ابن عباس..." اور پھر آخر ميں کہتے ہيں:"و لم يقل أبو معاوية سمعت مجاهداً "لينى اس حديث كى سند ميں وكيچ نے تو 'سمعت مجاهدا 'كے لفظ استعال كيے ہيں مگر ابو معاومينے 'سمعت مجاهدا 'نہيں کہا۔<sup>(۲۱)</sup>

(ب) راويوں كى طرف سے سند كاندر جوكى بيشى ہوئى ہواس پرامام صاحب تنبي فرما ديتے ہيں ۔ مثلاً ايك جگداس طرح حديث شروع كى ہے: "حدثنا معاوية و وكيع عن الأعمش عن ثمامة بن عقبة المحملى عن الحارث بن سويد قال : قال عبد الله ... " اس كے بعد آخر ميں كہا ہے: "الا أن أبا معاوية زاد فيه : قال الأعمش فذكرته لاہر اهيم فحدث عن عبد الله بمثله و زاد فيه : من شر الحن و الانس " (٢٢)

(ج) حدیث کے مرفوع وموقوف ہونے پر بھی آپ تنبید فرما دیتے ہیں۔ مثلاً "کتاب الفتن ' میں لکھتے ہیں: "حد ثنا عبد الأعلى و عبيدة بن حميد عن داؤ د عن أبى عثمان عن سعد رفعه عبيدة ولم يرفعه عبد الأعلى قال..." ( 2 ) روايت ميں اگر کہيں کسی راوی سے کوئی شک ہوا ہوتو اسے بھی واضح کردیتے ہیں۔ مثلاً لکھتے ہیں:

"حد ثنا هشیم عن العلاء بن زیاد عن الحسن أو غیرہ الشك منی أن أصحاب رسول الله ﷺ..." ( <sup>ه</sup> ) حدیث کے مرفوع وموقوف ہونے کومختلف صیخ سے بیان کرتے ہیں۔ مثلاً ' رفعه' ' ' یبلغ به' ' روایة' وغیرہ۔ ( ے ) لعض اوقات امام ابن ابی شیبہ حدیث کو بالمعنی نقل کردیتے ہیں۔ اس کی دلیل سے ہوتی ہے کہ کچھ ہی دیر بعد وہی حدیث مفصل لکھ دیتے ہیں یا پہلے مفصل لکھ دی ہوتی ہے اور بعد میں اختصار کرتے ہوئے بالمعنی

تعارف وتنصره تبصره نگار: پروفیسرمحدیونس جنجوعه نام كتاب : ميزان عمر عا تشهمد يقه ظفي مصنف : بريگيڈيتر(ر) جامد سعيداختر ضخامت: 120 صفحات قیمت: درج نہیں ملنے کابیتے: ☆ فیروزسنز ( پرائیویٹ ) لمیٹڈ ۔ لاہورٔ بنڈ ی' کراچی ۔ ☆ کتاب سرائے'ار دوبا زارُلاہور علمائے اُمّت کے ماں بیہ معروف ہے کہ سیدہ عا نشہ صدیقہ دی 🖏 کی عمر رسول اللّہ مُکَاثِیُوْم سے نکاح کے دقت ۲ سال تھی اور ان کی رفعتی 9 سال کی عمر میں ہوئی۔ اس کی تائید میں بخاری شریف اور دیگر کتب احادیث کی روایات پیش کی جاتی ہیں اور بیعقیدہ پردان چڑ ھتا ہے کہ نابالغ بچی کا نکاح بھی ہوسکتا ہے اور رخصتی بھی۔ ''میزان عمر عا نشرصد یقه دینی'' کے مصنف کے نز دیک بید درست نہیں۔ان کا کہنا ہے کہ خود بخاری کی اس سلسلہ کی روایات میں اختلاف پایاجا تا ہے اور حتمی طور پراس سے سیدہ عا نشرٌ کا نکاح بعمر تچھ سال ثابت نہیں ہوتا۔ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ عمر عائشہ بنتی کے بارے میں ان روایات کو بنیا دبنا نا درست نہیں۔ا پنے موقف کی تائید میں وہ ا بہت سے دلائل دیتے ہیں ۔ وہ تاریخی حوالوں سے ثابت کرتے ہیں کہ حضورا کرم کمکی پیڈ کم سے شادی کے وقت سیدہ عا ئشتہ واسالیہ پالغہدوشیز دکھیں۔ مترجمین اور مفترین نے سورۃ الطلاق کی آیت م کے الفاظ لَمْ یَحضُنَ کامعنی بیرکیا ہے کہ ایسی لڑ کی جس کو ابھی حیض نہ آیا ہو یعنی کم عمر نابالغ لڑ کی۔ چونکہ یہاں ایسی لڑ کی کی عدت کا ذکر ہے تو ظاہر ہے کہ اس کا نکاح ہوگا تب ہی تو شوہر کی وفات یا طلاق کی صورت میں عدت ہوگی ۔ گرمصنف کتاب ہٰذا لم یحضن کا معنی بدکرتے ہیں کہ دہلز کی جو بالغ ہو گمرکسی عارضے کی بنایرا سے حیض نہ آتا ہو۔اپنے موقف کی تائید میں وہ بخاری کی روایت کے راوی ہشام بن عروہ جو حضرت عا نشہ کی بہن حضرت اسماء ﷺ کے پوتے تھے کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ عمر کے آخری جھے میں شدید ذہنی دیاؤ کا شکار ہوکر بینائی ہے بھی محروم ہو گئے تھے۔امام مالک ہشام بن عروہ کو دروغ گوقرار دیتے ہیں لہٰذاان کی روایت قابل اعتبار نہیں ۔مصنف عمر عا ئشٹر کے متعلق تمام روایات کو وضعی کہتے ہیں جوکسی دشمن نے اُم المؤمنین کی قدر دمنزلت کوکم کرنے کے لیے بیان کیں۔مصنف نے دیگر بہت سے دلائل ے ساتھ نابالغ بچی کے نکاح کو عقل سلیم اور دین فطرت کے بھی خلاف کہا ہے جبکہ اسلام کے تمام احکام فطری تقاضوں کے عین مطابق ہیں۔ یہ کتاب علائے اُمت کے پڑھنے کے لاکق ہے تا کہ وہ فریقین کے دلائل کاعلمی اورفکری حائزہ لے کرعوام الناس پرحق بات واضح کریں۔ کمت قرآن 😹 اكتوبرتاد مبر2011 م 🕄

نام کتاب : قرآنی سورتوں کانظم جلی مصنف : خليل الرحن چشتى ضخامت : بڑے سائز کے ۲۸ کے صفحات قیمت: 700 روپے طني كايية : ب المطليل الرحمن چشتى E-11/4 اسلام آباد ب الداده منشورات اسلامى - بالمقابل منصوره ملتان رود كا بور خلیل الرحمٰن چشتی ان اہل علم حضرات میں سے ہیں جنہ ہیں قرآن وحدیث کی تفہیم کے سلسلہ میں حظ وافر عطاہوا ہے۔ وہ چند بیش قیمت کتابوں کے مصنف ہیں'جن میں قواعد زبانِ قرآ ن' حدیث کی اہمیت اور ضرورت اور درس قرآن کی تیاری کیسے؟ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ان کی تمام تصانیف کا مرکز ومحور بس فیم قرآن ہے۔ اوراس کی ضرورت بھی ہے کہ ہرمسلمان اپنے اوقات کا کچھ حصہ ضرور قرآن وحدیث کی تفہیم میں لگائے تا کہ ا سے منشائے خداوندی ہے آگاہی ہو قرآن وحدیث کی تعلیمات سمجھنے کے لیے عربی کا جاننا اشد ضروری ہے۔ چنانچداس سلسلہ میں ان کی کتاب'' قواعدز بانِ قرآن' میر ےعلم کی حد تک اس وقت مفیدترین کتابوں میں سے ایک ہے'جس میں قرآن کی عربی کافنہم حاصل کرنے کے لیے ہر چیز بہترین انداز میں موجود ہے۔ '' قرآنی سورتوں کانظم جلی''چشتی صاحب کی تاز ہ ترین تصنیف ہے جوان کی سالہا سال کی محنت کا نتیجہ ہے۔قرآن فنہی میں سہولت پیدا کرنے میں بینا در کتاب ہے۔اس میں ہرسورت کا زمانۃ نز ول ہتایا گیا ہے جس ے قاری کے سامنے وہ ماحول اور حالات آجاتے ہیں جن میں وہ آیات نا زل ہو کیں ۔ اُس وقت کے حالات سامنے ہوں تو آیات کا مطلب شیخصے میں آسانی ہوجاتی ہے۔ پھر ہرسورت کا اگلی اور پیچلی سورت سے ربط بیان کیا گیا ہے۔سورتوں کے درمیان اس ربط کاعلم بھی تفہیم آیات میں مفید ثابت ہوتا ہے۔ ہرسورت کے اہم اور کلیدی مضامین کا خلاصہ بھی درج کر دیا گیا ہے۔ نیز سورت کے مضامین کا تجزیہ بڑی محنت اور کوشش سے پر اگراف بنا کر پیش کیا گیا ہے۔ اس نا در کتاب کے پڑھنے سے یہ بات واضح ہو کر سامنے آجاتی ہے کہ محض ترجے کی مدد ہے قرآن کا گہرافہم حاصل کرناممکن نہیں ۔مصنف نے اس کتاب کے ذریعے اللہ کے کلام کو پیچھنے کا طریقہ بھی تبویز کردیا ہے' جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ قاری دورانِ تلاوت اہم الفاظ کونشان ز دکر لے مرکزی آیات کو high light کر لے حاشیہ میں سورت کے ہر پیرا گراف کا ذیلی عنوان اور موضوع لکھ لے ادر پھر اس سورت کو بار بار پڑھے۔اس طرح پڑھنے سے قاری خودمحسوں کرلے گا کہا ہے نہم قر آن کے ساتھ ضروری اور خصوصى نسبت حاصل ہوگئى ہے۔ مصنف نے بردی محنت کے ساتھ تفہیم آیات کو آسان بنانے کے لیے خاکے تیار کیے ہیں جن میں ہر سورت کے پیرا گرافس کی تفصیل مرکز ی مضمون اور خُلاصہ درج کر دیا گیا ہے۔ الغرض قر آن فنہی کے لیے مصنف کی بہر کوشش انتہائی قابل قدراور مفید ہے۔قرآن مجید کی تفہیم کا ذوق رکھنے والوں کے لیے بینا در تحفہ ہے۔ \*

# **ISLAM: DEEN, NOT RELIGION**

#### Dr. Ahmad Afzaal

The essence of true and authentic Islamic thought consists of the idea that it is not enough to practice Islam in the personal life only, but that the teachings of the Quran and those of the Sunnah need also be implemented in their totality in the social, economic, and political fields. In other words, it implies the establishment of the sovereignty of Almighty Allah (SWT) in the "religious" as well as the "secular" domains, or the removal of the dichotomy between collective life and state authority on the one hand and Divine guidance on the other. The underlying and pervasive idea in this context, which is also an integral part of the Islamic Revolutionary Thought, is that the struggle to establish unqualified and unconditional ascendancy of the Holy Qur'an and the Sunnah of Prophet Muhammad (SAAWS) is obligatory upon all members of the Muslim Ummah. The goal of this struggle is to achieve the domination of the True way of life (Deen al-Haq), so that the Islamic System of Social Justice - which is the most balanced synthesis of human freedom, fraternity, and equality, and which embodies the Divine attributes of Benevolence, Providence, and Justice - can be established on God's earth.

The Islamic Revolutionary Thought, briefly defined above, is often condemned and denigrated by the Western media as one of the most despised evils in today's world, the notorious "Islamic Fundamentalism." The reason for their extreme aversion is based on the fact that it is only Islam and its revolutionary and dynamic interpretation that poses a real challenge to secularism - the system of collective life that was born in Europe but which has come to dominate the entire globe.

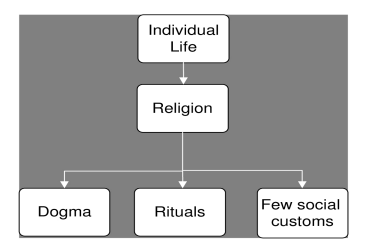
What is secularism? Any number of religions can be accommodated under a secular system, provided no demand is made regarding the application of religious criteria in defining social, economic, and political policies. The selection of goals and the utilization of means in all collective affairs must not be inspired by any form of religious teaching; rather, such policy decisions should be taken only on the basis of human pragmatic thought and majority opinion. Religion under a secular system is demoted to a personal and private affair of the individual. Thus, everyone is totally free concerning his metaphysical beliefs, rituals for worship, and social customs; the state won't interfere in any of these. At the same time, religion must not intrude or intervene in the running of the state either. Such a concept is, of course, diametrically opposed to the basic teaching of Islam.

🗲 🛯 اکتوبرتاد مبر 2011ء 🗟

86

ا 🕄 حکمت قرآن ا

The Holy Quran describes Islam as Deen al-Haq, or the true way of life. The very connotation of the word Deen - as contrasted with "religion" - is a declaration of war against secularism. This is because the word religion is commonly used in a rather narrow sense, its scope being limited to a set of dogmas, some rituals for worship, and a number of social customs to celebrate important life-events.



Deen, on the other hand, can be understood through following steps:

The basic definition of Deen is reward. (Al-Fatiha: 3)

Reward is always on the basis of some laws. If anyone abides by the laws, he will be given good reward and in case of their violations, he will be punished.

Laws are there to support a system and the system is known by the one

who has the absolute authority and command.

the value of a system exists till the time it is obeyed.

Hence, Deen is a system of life in which human beings consciously surrender themselves to the sovereignty of a higher authority, and live a life of total obedience under the system of that higher authority, in order to gain rewards from it and to save themselves from its punishment.

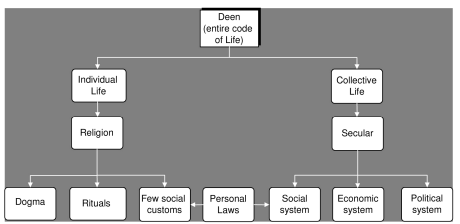
If the king has the absolute say and is being obeyed completely then the system is known as Deen al-Malik (Yousuf:76) – King's system.

"....He could not take his brother by the **law of the king** (as a slave)...."

🖗 اکتوبرتاد مبر 2011ء)

حكمت قرآن

When the term Deen is used for Islam, it obviously means a system of life where Almighty Allah (SWT) is worshipped and obeyed, not just in the narrow religious sense, but in a manner that includes all aspects of human life.



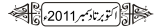
"And you see that the people enter Allâh's Deen (Islâm) in crowds". (An-Nasr: 2)

Let us compare secularism with Islamic system. There is no guidance provided by the non-Islamic system at individual level. Whereas, Islam provides complete guidance at individual level, as well as at collective level.

> "This day, i have perfected your Deen for you, completed my favor upon you, and have chosen for you Islam as your Deen" (5:3)

Islam is based on, and rooted in, a well-integrated set of beliefs describing the nature of ultimate reality, meaning of human life, and the final destiny. In addition to this essential faith or Iman, modes of worship (i.e., Salat, Zakat, Saum, and Hajj) and various social customs are also indispensable and integral parts of Islam.

The non Islamic system provides popular sovereignty <u>at political level</u> of the collective sphere of life. People are sovereign and can make any laws even if they clash with the divine laws. God has nothing to do with their collective life affairs. This is the first time in the history of mankind that man has taken out God from their collective lives. <u>At economic level</u>, the landmark of secular system is interest based economy in which a person owns everything. A person has free choice to spend/earn money the way he pleases. Interest based economy necessarily creates "haves and have nots". The one who is rich will remain permanently rich and the one who is poor will remain permanently poor. Interest has a sister known as insurance with the help of which it is pretended that Allah is prevented from making the people poor. Through speculation, the economy is in the hands of few people. When ever,



حکمت قرآن

they want, they can suck blood of the masses. Whereas, <u>at social level</u> "freedom" is the catch word of secularism, and total freedom ultimately leads to unwed mothers, single parents and high rate of divorces in the society.

On the other hand, along with religious guidance, Islam also provides us all the relevant instructions regarding our social, economic, and political existence (generally considered to be the "secular" or "worldly" aspects of life), and this is what really distinguishes Islam from other religions, say, Christianity or Buddhism. The salient features of Islamic socio-politicoeconomic system are

<u>At political level</u> (no oppression)

- Sovereignty (al-haakamiyya) belongs to Allah alone and for mankind is khilafat (Yousuf : 40, Bani-Israel : 111, Al-Kahf : 26)
- No legislation will be done repugnant to the Quran and the Sunnah. (An-Nisa : 59, Al Hujraat : 1)
- No authoritarianism, mutual consultation. (As-Shura : 38)
- Makes a clear distinction between muslims and non-muslims. (At-Tawbah : 29)
- No theocracy. (At-Tawbah : 31)

At economic level (no exploitation)

- Allah owns everything (al-malik). (3:180, 63:7)
- Man is only a custodian. (57:7)
- Controlled capitalism minus interest & gambling. (2:275, 2: 279, 5:91)

At social level (no discrimination)

- One creator (al-khaliq), everyone (by birth) is equal (4:1, 49:13)
- Segregation of sexes. (24:31, 33:53, 33:59)
- Unity of the human race common origin of mankind from Adam and Eve,

Hence total equality between black, white, Arab, non-Arab etc.

#### Note:

"My choice of Mohammad to lead the list of the world's most influential persons may surprise some readers and may be questioned by others, but he was the only man in history who was supremely successful on both the religious and secular levels". by Dr. Michael Hart, the 100: a ranking of the most influential persons in the history. Page 33, 1978 Presently in all existing systems, collective life affairs are based on secularism and divine guidance

🔗 🕄 حکمت قرآن 🕌

has no relevance. This is shirk and in Quranic terms it is known as a system of taghoot (Evil and devil)

"....and they wish to go for judgment to the taghoot (those authorities which govern in violation of Allah's laws) while they have been ordered to reject them..." (4:60)

"...those who do not make decisions according to Allah's laws, are kafir" (5:44)

".... those who do not make decisions according to Allah's laws, are zalim (mushrik)" -(5:45)

"..... those who do not make decisions according to Allah's laws, are fasiq (disobedient") - (5:47)

According to these Quranic decrees, at collective level, the whole Muslim Ummah is kafir, fasiq and musrik (zalim)

The true way of life, Deen al-Haq, is not meant to survive submissively as a mere religion under the umbrella of secularism; instead the Holy Quran makes it abundantly clear that Islam is meant to dominate all domains of life and all man-made systems and ideologies. This puts a tremendous responsibility on our shoulders. The Quranic commands vis-à-vis human society, culture, law, economics, and politics are not given to us so that we may admire and praise them, but they are meant to be implemented and acted upon. This necessitates that the gulf between Faith and Power be removed, which obviously requires a revolution in the leadership so that - instead of fulfilling any un-Islamic agenda - it contributes towards the establishment of "God's Kingdom on earth". Without collective organizational power, a significant portion of Islam remains confined to the realm of theory only, and, as a result, all sorts of corruption, injustice, inequity and immorality are let loose on earth. To establish the Islamic state is not a one man's job. It requires a collective effort and this effort in Quranic terms is known as Jihadfi-sabeelillah and without jihad-fi-sabeelillah there is no salvation from painful doom as stated in verse (61:10-11)

> "O believers, shall I tell you, and guide you to a trade which will save you from a painful doom, that you believe in Allah and his messenger (p b u h) and that you strive hard (jihad) in the cause of Allah with your wealth and your lives: that will be better for you, if you but know." (As-Saf: 10-11).

It's not that Islam cannot survive or support itself without political authority, but, in fact, it is the political authority that grows more and more corrupt unless it is subordinated to the commands of the Holy Quran and the Sunnah of Prophet Muhammad (SAW).

Continued at page 87

🖗 اکتوبرتادسمبر 2011ء) 📲

😤 🖁 حکمت قرآن 📲

### **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

<sup>By</sup> Dr. Israr Ahmad

### Aal-e-Imran

### (Ayaat 31-63)

قُل إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللهَ فَاتَّبِعُوْنِ يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ والله عَفُورٌ رَّحِيمٌ @

(31) Say: "If you do love Allah (SWT) follow me: Allah (SWT) will love you and forgive you your sins for Allah (SWT) is Oft-Forgiving Most Merciful."

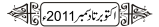
This is an extremely important *ayah*. Allah (SWT) explicates that the love of Allah (SWT), the basis and essence of Islam, is attained by following His Messenger (SAW). A difference must be clarified between obeying the Prophet (SAW) *(Ita'at)* and following the Prophet (SAW) *(Ita'at)* and following the Prophet (SAW) *(Ittiba')*. Obeying means to do whatever the Prophet (SAW) has ordered us to do and abstain from whatever he (SAW) has asked us to refrain from. To follow means to try to copy the day-to-day habits of the Prophet (SAW) out of sheer love for him. This is spiritually higher then merely obeying and this action will make the follower the beloved of Allah (SWT).

قُلْ أَطِيْعُوا اللهَ وَالرَّسُوُلَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْكَفِرِ يُنَ @

(32) Say: "Obey Allah and His Messenger. But if they turn back then Allah (SWT) does not love those who reject Faith"

Our foremost relationship with the Holy Prophet (SAW) is to have true faith and belief in his Prophethood. Secondly as the *ayah* indicates, the second relationship with the last Prophet (SAW) is that of obedience. It is incumbent on every Muslim to obey him without question i.e. this obedience must be unconditional as is commanded by Allah (SWT). This *ayah* proves that defying or rejecting Prophet Muhammad (SAW) constitutes disbelief in Islam. Thus *Ita'at* is a fundamental requirement for every Muslim but to attain a higher spiritual level, one should strive for *Ittiba'*.

From here, we begin the second section of this *surah* from *ayah* 33 to 64. It was revealed in 9 A.H when a deputation of scholars from the



کہت قرآن ا 🎼

Christian state of Najran, a city between Hijaz and Yaman, visited the Prophet (SAW). Najran was a Christian city and it was governed by three Christian chiefs who came to visit the Prophet (SAW) accompanied by 60 men. Allah (SWT) sent down the following ayat during this period to invite the members of the Christian deputation.

إِنَّ اللهَ اصْطَغَى ادَمَر وَنُوْحًا وَّالَ إِبْرِهِيْمَ وَالْ عِمْرِنَ عَلَى الْعَلَدِيْنَ شَ

(33) Allah did choose Adam and Noah the family of Abraham and the family of Imran above all people.

The Prophet (SAW) was from the progeny of *Ibrahim* (AS), while *Imran* (AS) [1] was the father of Musa (AS) and Haroon (AS) from whose lineage was Maryam (AS).

ذُرِّيَّةُ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيْعٌ عَلِيمٌ شَ

(34) Offspring one of the other. And Allah (SWT) hears and knows all things.

i.e. they all had the same lineage. Imran was amongst Ibrahim's offspring and 'Isa (AS) and Yahya (AS) were from the progeny of Imran.

و عنو المراب المراب المراب العامي عنو المعني عرو المعنين مربي العامي العربي العربي العربي العربي (35) Remember! When the wife of Imran said: "O my Lord! I do dedicate unto You what is in my womb for Your special service, so accept this of me for You hear and know all".

This ayah describes the birth of Maryam (Mary) (AS), the mother of 'Isa (AS). The wife of Imran i.e. the mother of Maryam (AS) supplicated to Allah (SWT) to grant her an offspring and she would dedicate her child to Allah's service. "So accept this of me for You hear and know all." i.e. only You hear Your servants and know their intentions.

فَلَهَا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنَّى وَضَعْتُهَا أَنْهُمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُهِ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأُنْهُ وَإِنَّى سَمَّيْتُهَمَا مَرْ يَمَ وَإِنِّي أُعِيْنُهَا بِكَوَذُرِّ يَتَهَا مِنَ الشَّيْظن الرَّجِيم @

(36) When she was delivered of the child she said: "O my Lord! Behold! I have given birth to a daughter". And Allah (SWT) knew best what she brought forth, "and the male is not like the female. I have named her Mary and I commend her and her offspring to Your protection from the Evil one the Rejected."

She was not expecting a girl to be born and was hoping for a male child, as according to her views, a male child would have served the purpose better for which she had dedicated her child. She named the female child Maryam and sought refuge with Allah (SWT) to save her child and her offspring from the evil of Satan.

فَتَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُوْلِ حَسَنٍ وَّٱنَّبْتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴿ وَكَفَّلُهَا زَكَرِيًّا فُلُما دَخَل عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْبِحْرَابِ ﴿ وَجَن عِنْدَهَا رِزْقًا ْ قَالَ لِمَرْ يَمُرانْي لَكِ هٰذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ يَرُزُقُ مَنْ يَشَأَ مُبِغَيْرِ حِسَابٍ @ اكتوبرتاد مبر 2011ء آ المحمت قرآن ا

(37) And her Lord graciously accepted her: He made her grow in purity and goodness. She was assigned to the care of Zechariah. Every time that he entered her chamber to see her he found her supplied with sustenance. He said: "O Mary! From where have you gotten this?" She said: "From Allah (SWT); for Allah (SWT) provides sustenance to whom He pleases without measure.

Allah (SWT) accepted Maryam (AS) as a result of her mother's supplication and made her grow up into a pious and righteous person. Zakariyya (AS) was the maternal uncle of Maryam (AS) and Allah (SWT) assigned him to be her guardian in the temple. "Every time that he entered her chamber to see her he found her supplied with sustenance. He said: "O Mary! From where have you gotten this?" Whenever Zakariyya (AS) entered the praying place of Maryam (AS), he would find with her all kinds of unseasoned fruits. When he saw this, he asked her about these fruits, and she replied, "From Allah (SWT); for Allah (SWT) provides sustenance to whom He pleases without measure."

ۿٮؘٳڮۮؚػٳؾؘۜٳڗٙڋڹٷٵؘڶۯٮؚؚۿڹڸؙۣڡؚڹ۠ڵؙٞٛۯڹ۫ڬۮؙڗۣؾٞڐڟۑۣؠؾؖٵؚ۫ٮٞڰڛؘؠۼٵڵۯ۠۫۫ؖٵٙٵؚ۞

(38) Thereupon Zechariah prayed to his Lord: "O my Lord! Grant me upright descendants; surely You hear all prayers."

Zakariyya (AS) was an old man as was his wife, but when he saw *Maryam* (AS) with all the provision provided to her miraculously by Allah (SWT), he also supplicated to Him to provide him with a righteous child. And surely Allah (SWT) listens to all prayers of His servants.

فَنَادَتْهُ الْمَلِيكَةُ وَهُوَ قَآبِمٌ يُصَلَّىٰ فِي الْمِحْرَابِ آنَّ اللهَ يُبَشَّرُكَ بِيَخِيٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللهِ وَسَيِّدًا وَحَصُوْرًاوَنَبِيًّامِّنَ الصَّلِحِيْنَ۞

(39) While he was standing in prayer in the chamber, the angels called unto him: "Allah gives you glad tidings of John who shall confirm the truth of a Word from Allah. And he will be noble and chaste and a Prophet from among the righteous."

The angels delivered the good news to *Zakariyya* (AS) while he was supplicating to his Lord that Allah (SWT) is going to bless him with a child, his name will be *Yahya* (AS) (John the Baptist) and he will confirm the *word* of Allah (SWT). *'Isa* (AS) has been described as a *word* of Allah (SWT) in the *Qur'an*, which refers to his birth because he was born at the command of Allah (SWT), when He said: "*Be*".

قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِيْ غُلْمٌ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَامْرَ آَتِي عَاقِرٌ \* قَالَ كَذْلِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاً مُ ·

(40) He said: "O my Lord! How shall I have a son seeing I am very old and my wife is barren?" (Allah) said: "Thus Allah (SWT) does what He wills."

📢 اکتوبرتادسمبر 2011ء 🗟

المحمت قرآن

When the angels gave the glad tidings of a child to *Zakariyya* (AS), he was surprised and wondered as to how he could have a child at such an old age and when his wife was also barren. "(*Allah*) said: "*Thus Allah* (SWT) *does what He wills*."" i.e. despite your old age and sterility of your wife, Allah (SWT) will bestow upon you a son and He does what He wills.

قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِنَّ ايَةً ۖ قَالَ ايَتُكَ اَلَا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَقَةَ اَيَّامٍ اِلَّا رَمْزًا وَاذْكُرْ رَّبَّكَ كَفِيْرًا وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ شَ

(41) He said: "O my Lord! Give me a sign!" "Your Sign shall be that you shall not speak to people for three days but with signals. Then celebrate the praises of your Lord again and again and glorify Him in the evening and in the morning."

*Zakariyya* (AS) asked his Lord for a sign to assure him and his wife of the birth of their child. Therefore Allah (SWT) gave him a sign that he would not be able to speak to people except by sign language for three days and ordered him to glorify and thank Him.

وَإِذْقَالَتِ الْمَلَيِكَةُ لِمَزِيمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفْ كِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفْ كِ عَلى نِسَاءِ الْعليدين @

(42) And when the angels said: "O Mary! Allah (SWT) has chosen you, purified you and chosen you above the women of all nations.

In this *ayah*, Allah (SWT) states that He chose *Maryam* (AS) for her virtue and chasteness above women of all nations and has purified her. The Messenger of Allah (SAW) once said: *"Many men achieved perfection, but among women, only Mary the daughter of Imran and Asiah, the wife of Pharaoh, achieved perfection."* [2]

يْمَرْ يَمُاقْنُتِيْ لِرَبِّكِ وَاسْجُدِيْ وَارْكَعِيْ مَعَ الرَّكِعِيْنَ · · ·

(43) O Mary! Be obedient to your Lord and prostrate yourself and bow down with those who bow down.

The angels told *Maryam* (AS) to submit herself in obedience, to praise Allah (SWT) and prostrate and bow in front of Him.

(44) These are the news from the unseen which We are revealing to you. You were not present with them when they cast their pens to decide which of them should be the guardian of Mary (AS); nor were you with them when they argued about it.

This *ayah* indicates that the Prophets of Allah (SWT) did not know the unseen, unless the knowledge of it was revealed to them by the will of Allah (SWT). "You were not present with them when they cast their pens to decide which of them should be the guardian of Mary (AS); nor were you with them when they argued about it" When the mother of

📢 اکتوبرتاد مبر 2011ء 🖌

🍣 🖁 حکمت قرآن 🖫

*Maryam* (AS) dedicated her to the service of Allah (SWT) in the temple, the priests and scholars of the temple started to argue amongst themselves as to who shall be the custodian of *Maryam* (AS). Prophet *Zakariyya* (AS) asked them to give her in his custody as he was their chief and also the husband of *Maryam*'s maternal aunt, but they did not want to give *Maryam* (AS) to him as each of them wanted to be her guardian himself. Therefore, they decided to cast lots with the pens with which they used to write the *Torah* and in the end Allah (SWT) made Zechariah (AS) win and he took *Maryam* (AS) in his custody.

ٳۮ۬ۊٙٲڷؾؚٵڷؠٙڵۑٟػٞؖ؋ؙؠؗؠؘۯڹۜٞٵڵڽؖ؋ؽڹؿؚۨۯڮؚۑؚػٙڸؚؠٙڐٟڡؚؚۨٮ۫ۿؖٵٮ۠ڡؙۿٵڵؠٙڛؚؽڂ؏ؽؙڛٙٵڹؙڽؙؗڡٙڒؾٛؠٙۊڿؽؠٞٵڣٵڵڒ۠ڹؾؘٵۊٵڵؙڿڗۊ

وَمِنَ الْمُقَرَّبِيْنَ ٢

(45) Remember when the angels said: "O Mary! Allah gives you the good news with a Word from Him that you will be given a son, his name will be Christ, Jesus, the son of Mary. He will be noble in this world and the Hereafter; and he will be from those who are very close to Allah (SWT)."

This noble *ayah* contains the glad tidings given to *Maryam* (AS) about the birth of her son '*Isa* (AS). As mentioned earlier in *ayah* 39, the *Word* of Allah (SWT) refers to his birth because he was born at the command of Allah (SWT), when He said: "*Be*". Allah (SWT) refers to '*Isa* (AS) as the son of *Maryam* (AS) because he was born miraculously without any father. "*He will be noble in this world and the Hereafter; and he will be from those who are very close to Allah (SWT)*" i.e. He will be honored by Allah (SWT) in this world and the Hereafter and will be among those who are foremost in faith, virtue and shall be one of the nearest to Him.

وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَمِنَ الصّْلِحِيْنَ ٢

(46) "He will speak to the people in the cradle and in maturity. And he will be among the righteous."

This *ayah* states that *Masih* (Jesus) (AS) spoke to the people from his cradle defending his mother when they accused her of being unchaste and he will also speak to them when he reaches his maturity. The Arabic word  $\bigvee_{a} (kahlan)$  is translated as maturity or mature age i.e. when a person reaches his full strength or someone who has reached the ripe age. In the *Qur'an*, this word is only used in reference to *Masih* (AS) and to express the prime of manhood. Islamic scholars agree that it denotes the age of 35 or above. They base their views on a *Hadith* reported by *Ibn Abbas* (RA) that *Masih* (AS) was raised up to Allah's presence in his early 30s and that he will live for 40 years when he comes again. [3] Therefore, '*Isa* (AS) has not died yet, Allah (SWT) raised him up unto Himself because the Jews wanted to kill him, and he will descend again at the end of time and rule the earth according to Islam.

📢 اکتوبرتاد مبر 2011ء 层

📢 🕄 حکمت قرآن 🖾

# قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُوْنُ لِيُ وَلَنَّ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَمَرَّ قَالَ كَلْلِكِ اللَّهُ يَظْلُقُ مَا يَشَأَ ﴿ إِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنَّمَا يَقُوْلُ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ۞

(47) She said: "O my Lord! How shall I have a son when no man has touched me?" He said: "Even so Allah (SWT) creates what He wills; when He has decreed a plan He but says to it `Be' and it is!"

When the angels gave the glad tidings of a son to *Maryam* (AS), she was surprised as was *Zakariyya* (AS) when he was given the good news of his son, *Yahya* (AS). So she asked as to how she could have a child when no man had ever touched her. In reply, Allah (SWT) says: "*Even so: Allah (SWT) creates what He wills; when He has decreed a plan He but says to it `Be' and it is''* i.e. nothing is beyond His power and whatever He wills comes into existence immediately at the mere utterance of 'Be'.

وَيُعَلِّبُهُ الْكِتْبَوَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرْنَةَ وَالْأِخِيْلَ۞ (48) And Allah (SWT) will teach him the Book, wisdom, the Torah and the

i.e. Allah (SWT) will give *Masih* (AS) knowledge and wisdom and he will profess the same religion previously given to *Musa* (AS) along with the knowledge of *Injeel*.

وَرَسُوْلَا إِلَى بَنِيۡ إِسۡرَآءِيٰلَ أَنِّيۡ قَدْ جِئْتُكُمْ بِأَيَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ أَنِّىٓ اَخُلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّيْنِ كَهَيْتَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيْهِ فَيَكُوْنُ طَيْرٌ ا بِإِذْنِ اللهِ • وَٱبْرِئُ الْآمْمَة وَالْآبْرَصَ وَٱخِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ • وَٱنَبِّفُكُمْ مِمَا تَأْكُلُوْنَ وَمَا تَدَحِرُوْنَ فِي بُيُوْتِكُمْ إِنَّ فِى ذٰلِكَ لَا يَةً لَّكُمْ إِنْ كُنْمُ مُؤْمِنِيْنَ ۞ْ

(49) And a Messenger to the Children of Israel (saying): I have come to you with a sign from your Lord in that I make for you out of clay as it were the figure of a bird and breathe into it and it becomes a bird by Allah's (SWT) leave; and I heal the blind and the lepers and bring the dead to life by Allah's (SWT) leave. And I inform you what you eat and what you store in your houses. Surely therein is a Sign for you if you believe.

Allah (SWT) sent 'Isa (AS) to the Children of Israel as His Messenger along with the miracles that he performed by His will. In the previous *ayah*, Allah (SWT) mentions Yahya (AS) as His Prophet (Nabi) whereas He sent 'Isa (AS) to the Children of Israel as His Messenger (Rasul). The Qur'an has used these words separately as well as interchangeably. A Prophet (Nabi) is an individual who guides his people to Allah's path while a Messenger (Rasul) has a special position which is only given to a few of the Prophets. Along with being a deliverer of His Lord's message a Messenger also follows a shari'ah. A Prophet may be killed but a Messenger cannot be killed. All the Prophets are not Messengers, yet all the Messengers are by default Prophets. "Surely therein is a Sign for you if you believe." i.e. for those who

📢 [اکتوبرتادسمبر 2011ء]

ا 🕄 حکمت قرآن

Injeel.

are believers, these miracles should testify that 'Isa (AS) was a Messenger of Allah.

ۅؘڡؙڝۜڒۣڦۜٵڵؚؠؖٵڹؽؙڹؘؽٮؘؿۜ؈ؘؚٵڶڦؘۅؙڒٮڐؚۅٙڵؙؚۘڂؚڷۜڵػؙؗؗؗؗؗؗؗۮڹۼۻٙٳڷۨۮؚؽؙڂۨڗؚۣڡٙڔۜٵٙێڮؙؗۮۅڿؚؿ۠ؾؙػؙؗۮڹؚٳ۬ؾڐٟڡؚؚۨڹؙڗۜؾؚؚػؙۏؘ<sup>ۥ</sup>ڣؘٵؾٞڤوٳ ٳڵڐۅؘٲؚڟۣڽؙۼۏ۬ڹ۞

(50) (I have come to you) confirming which was before me of the Torah and to make lawful to you part of what was forbidden to you. I have come to you with a Sign from your Lord. So fear Allah and obey me.

'Isa (AS) had come to confirm the previous teachings of Prophets and Messengers, especially *Musa* (AS), and to make certain things lawful which were forbidden according to the old law. "*I have come to you with a Sign from your Lord. So fear Allah and obey me.*" i.e. I have brought the truth from Allah (SWT), so submit yourselves to Him in all obedience and follow me.

ٳڹٙۜٳڵڐڗۑٚٞۅٙڗڹؙۘٛػؙ؞ۏؘٵۼڹؙٮؙۏ؇<sup>ۣ</sup>ۿڹٙٳڝٙڗٳڟ ڡٞ۠ڛ۫ؾٙۊؚؽؗؗؗ؏۞

(51) Truly, Allah is my Lord and your Lord; so worship Him (alone). This is the straight path.

The path shown by all the Prophets including 'Isa (AS) to mankind was to worship Allah (SWT) alone and submit and be loyal to Him.

فَلَهَّاَ اَحَسَّ عِيْسَ مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي آلَى اللهِ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ امَنَّا بِاللهِ وَاشْهَنْ بِإِنَّا مُسْلِهُوْنَ @

(52) When Jesus found disbelief in them he said: "Who will be my helpers to Allah (SWT)?" Said the Disciples: "We are Allah's (SWT) helpers, we believe in Allah (SWT) and bear witness that we are Muslims."

When 'Isa (AS) perceived disbelief amongst the Jews and felt that they were not willing to listen to the word of Allah (SWT), he called out to his people as to who would help him in conveying the message of Allah (SWT). "Said the Disciples: "We are Allah's (SWT) helpers, we believe in Allah (SWT) and bear witness that we are Muslims"" Hawariyyun refers to the disciples of 'Isa (AS) who were a few amongst the Children of Israel that believed in him as the true Messenger of Allah (SWT).

(53) "Our Lord! We believe in your revelations and we follow the Messenger. So count us among those who bear witness."

i.e. we follow the *Injeel* which Allah (SWT) revealed to His Messenger, '*Isa* (AS) and bear witness to the truth of His message.

# (54) And they (disbelievers) plotted and planned and Allah planned too and Allah is the best of planners.

The Jews plotted against '*Isa* (AS) and tried to kill him but Allah (SWT) saved him, raising him up from his house to heaven. Thus Allah (SWT) frustrated their plots and surely He is the best of all planners.

📢 اکتوبرتاد مبر 2011ء 🖌

ا 🕄 حکمت قرآن

# إِذْ قَالَ اللهُ يُعِيْسَى إِنِّيْ مُتَوَقِّيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْكَ فَوْقَ الَّذِيْنَ كَفَرُوَا إلى يَوْمِ الْقِيْمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيْمَا كُنْتُمْ فِيه

(55) And (remember) when Allah (SWT) said: "O Jesus! I will take you and raise you to Myself and purify you of those who disbelieve. I will make those who follow you superior to those who reject Faith till the Day of Resurrection, then shall you all return unto Me and I will judge between you of the matters wherein you used to dispute.

The Arabic word tawaffi literally means 'to take' and 'to receive' and it is also used in the meaning 'to seize the soul' in the Qur'an as Allah (SWT) says: "It is He who takes your souls by night" [4] Here in this ayah it refers to the fact that Allah (SWT) has raised 'Isa (AS) bodily unto the heavens and it is the belief of the Muslims that he will return before the Day of Resurrection. "I will make those who follow you superior to those who reject Faith till the Day of Resurrection" Those who follow him are the Muslims as they follow all the Prophets and Messengers in the correct manner and the Jews are the ones who rejected 'Isa (AS) along with those Christians who changed and distorted the religion given to him. But among them, there were also sincere Christians who followed the true teachings of 'Isa (AS) and that is why they always had an upper hand on the Jews. "then shall you all return unto Me and I will judge between you of the matters wherein you used to dispute" i.e. All their disputes about faith and religion will be adjudged by Allah (SWT), when they return to Him.

فَأَمَّا الَّانِيْنَ كَفَرُوا فَأُعَنَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيْدًا فِي التُنْتِيَا وَالْأَخِرَةِ وَمَا لَهُمْ مِّن نُّصِرِيْنَ ®

# (56) As to those who reject faith I will punish them with terrible agony in this world and in the Hereafter nor will they have anyone to help.

This *ayah* refers to the Jews who rejected 'Isa (AS) and those Christians who made changes in their religion. Allah (SWT) says that He will punish them in this world and in the Hereafter and they will not be able to defend or protect themselves against His punishment nor will they have any helpers.

وَاَمَّا الَّذِيْنَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ فَيُوَقِيْبِهِ أُجُوْرَهُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُ الظَّلِبِيْنَ

(57) As to those who believe and do righteousness deeds, Allah (SWT) will pay them their reward in full. And Allah (SWT) does not like the wrongdoers.

On the other hand, Allah (SWT) mentions the rewards of the believers in the Hereafter because of the righteous acts they used to do in this world.

ذٰلِكَنَتْلُوْ هُ عَلَيْكَ مِنَ الْأَيْتِ وَالنَّ كُرِ الْحَكِيْمِ@

(58) This what We recite to you is revelation and a Wise reminder.

📢 اکتوبرتاد مبر 2011ء 🖌

المحمت قرآن 🕄

i.e. what Allah (SWT) has revealed to Muhammad (SAW) regarding 'Isa (AS) and his life is the truth and wise admonition and remembrance.

(59) This similitude of Jesus before Allah (SWT) is as that of Adam (AS): He created him from dust then said to him: "Be" and he was.

This *ayah* addresses the Christians who believed '*Isa* (AS) to be Allah's son or one of the Trinity because of his miraculous birth, as he was created without a father. But then *Adam* (AS) is more entitled to it because he was created without a father or a mother. '*Isa* is like *Adam* in the sight of Allah (SWT). He created him (*Adam*) of dust and then said to him: 'Be', and he was.

ٱڬ<u>ؙ</u>ۊٙۢڡؚڹؙڗٞڹؚڰۜۜڡؘؘڵٳؾػؙڹ۫ڡؚؚٞڹؘٳڵؠؙڹؾٙڔۣؽؘ۞

(60) This is the Truth from your Lord, therefore, do not be of those who doubt.

i.e. what we have explained about  ${\it Isa}$  (AS) and his life is the truth, therefore do not doubt it.

(61) If anyone disputes in this matter with you now after (full) knowledge has come to you say: "Come! let us gather together our sons and your sons, our women and your women, ourselves and yourselves: then let us earnestly pray and invoke the curse of Allah (SWT) on those who lie!"

When the Christian deputation from *Najran* came to visit the Prophet (SAW), they argued with him on some matters regarding '*Isa* (AS) and his birth. At that, Allah (SWT) commanded Prophet Muhammad (SAW) to call them to a *Mubahalah* [5] if they did not accept the truth. At this revelation, the Christians decided not to accept the challenge and went back to *Najran*.

(62) Verily, this is the true narrative and none has to be worshipped but Allah and indeed Allah is the All-Mighty, the All-Wise.

i.e. whatever has been revealed regarding 'Isa (AS) is definitely the correct narration "and none has to be worshipped but Allah" This ayah is condemnation of the Christian believers who worship 'Isa (AS) and claim that he is Allah's son.

فَإِنْ تَوَلَّوا فَإِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ شَ

# (63) But if they turn back then surely, Allah (SWT) has full knowledge of those who do mischief.

i.e. Allah (SWT) has full knowledge of those who even after fully perceiving the truth, deny it and persist in their falsehood and thus create mischief.

اكتوبرتاد مبر 2011ء 🔚

ا اللہ 🕄 🕬

From here begins the third section of this *surah* which generally addresses the *People of the Book* i.e. both Christians and Jews. The subject matter of this section is quite similar to the contents of the middle section of *surah Al-Baqarah*.

#### **End Notes**

- Scholars are of the opinion that Imran mentioned in these ayaat was the father of Maryam (AS) and thus grandfather of 'Isa (AS). On the other hand, some believe that Imran was the father of Musa (AS) and Haroon (AS). It is also possible that both opinions are correct and the father of Maryam (AS) may have been named Imran after their ancestor.
- [2] At-Tabari 6:397. Also recorded in The Six Books (Kutub As-Sitta) with the exception of Sunan of Abu Dawood.
- [3] Muhammed Khalil Herras, Fasl al-Maqal fi rafi `Isa hayyan wa nuzulihi wa qatlihi ad-Dajjal (Cairo: Maktabat As-Sunnah, 1990), 20.
- [4] Surah Al-An'aam (6): 60.
- [5] A *Mubahalah* is a ceremony announced in order to decisively settle a disputed matter, where each party supplicates to Allah (SWT) for immediate destruction upon themselves if they are wrong.

خ ÷ خ

Continued from page 82

### **ISLAM: DEEN, NOT RELIGION**

The struggle to establish the domination of Islam is one of our basic, though unfortunately forgotten, duties. The significance of this obligation is underscored by a tradition according to which Prophet Muhammad (SAW) is reported to have said: "If a Muslim dies and he had neither participated in any war for the cause of Almighty Allah (SWT) nor had he a desire to take part in such a war, then he dies in a state of a certain kind of nifaq (i.e., hypocrisy, and not of true faith)." A Muslim whose life is devoid of the Jihad to establish the system of Khilafah, and who lacks the longing and the deepfelt desire to participate in it and to sacrifice his life for this purpose, can certainly be a Muslim in the legal sense of the word but such a person cannot be a Momin in the judgement of Almighty Allah (SWT). This is because true conviction or Iman, although itself a hidden and covert reality, necessarily manifests itself in the form of Jihad for the cause of Almighty Allah (SWT). This, according to the Holy Quran, is what defines a true believer.

> "They alone are the believers who come to believe in Allah and His messenger and afterwards never doubt, and who strive in the way of Allah with their wealth and their lives. Only they are truthful and sincere." (Al-Hujurat 49:15)



🚝 🛯 اکتوبرتاد مبر 2011ء 🗟

حکمت قرآن

ڈاکٹر رفیع الدین فاؤنڈیشن کے زیر اهتمام ڈاکٹر محدر فیع الدین (مرحوم) کی معروف کاساتواں ایڈیشن شائع ہوکر منظرعام پر آگیاہے كتاب كا موضوع \*\* قرآن ادرعلم جديد \* ڈاکٹر صاحب کی ايک معرکة الآراء تصنيف ب جو در حقيقت علامه اقبال ک کتاب "خطبات" بھی سے سلسلے کی ایک دوسری کا میاب کاوش ہے۔ اس کتاب میں مصنف نے نا قابل تر دید حقائق، دلائل ادر مثالوں سے ان تمام فلسفوں ادر نظریات کے تار ویود بھیر دیتے ہیں جن کی بنیاد پر آج تك مخلف مما لك مين نظام بات حكومت قائم رب مين-الم عمدہ طیاعت 🖈 خوبصورت ٹائٹل کور 🖈 اعلیٰ جلد بندی 583 صفحات ت قيمت 650رويے c-) ڈاکٹر محمد فیع الدین (مرحوم) کی درج ذیل تصانیف بھی دستیاب ہیں: (1) Ideology of the Future Price: Rs.500/-(2) The Quran & Modern Knowledge Price: Rs.500/-(قرآن ادرعكم جديد كالكريزي ترجمه) ھول سیلرز، پبلشرز اور بك سیلرز كے ليے خصوصی تعارفی قیمت ملنه كابته: د اكثر رقع الدين فاوتديش 042-35074598: الأل ثادُن، لا بور، فون: 36-K ڈسٹری بیوٹر: يرور يوبكس، اردوبازار، لا،ور، فون: 042-37352795