نیما دی الا ولی \_رجب المرجب ۴۳۳ اهد اپریل \_جون ۲۰۱۱ء

مای کی قرآلانی اسلام کی اسلام

مؤس: ذا كثر اسراراحد اللهايد منع مجمد مم الفران لاهور مركزی المجمن م

### اس شہارے میں

| حرفِ اوَل                                        |                                |         |
|--------------------------------------------------|--------------------------------|---------|
| دوروزه محاضرات ِقرآنی                            | حافظ عاطف وحيد                 | 3       |
| مضامين قرآن                                      |                                |         |
| قرآن تکیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزییہ   | ڈاکٹر اسراراجیہ                | 5       |
| فعمُ القرآن                                      |                                |         |
| ترجمه قرآن مجيد مع صرفی ونحوی تشرت               | افا دات حافظ احمه بارٌ         | 15      |
| حكمتِ نبوىً                                      |                                |         |
| حفظ قرآن کی اہمیت                                | پروفیسرمحد یونس جنجوعه         | 26      |
| دعوت و تحریک                                     |                                |         |
| واكثراسراراحمد بينطة كانصورخلافت                 | ڈاکٹرصہیب حسن                  | 29      |
| اجتهاد و تقليد                                   |                                |         |
| شاه ولی الله د ہلوی ﷺ اورمسلک اعتدال             | يروفيسرعبدالماجذ ذاكثرا بإزخان | 48      |
| فكرو نظر                                         |                                |         |
| شریعت اسلامی میں شراب نوشی کی سزا <sup>(۳)</sup> | حافظ نذبراحمه بإشى             | 57      |
| كتابنما                                          |                                |         |
| تعارف وتبمره                                     | حافظ محمرز بير                 | 74      |
| فكر فردا                                         |                                |         |
| THE ESTABLISHMENT OF KHILAFAH                    | Sumaira Khalid                 | 84      |
| بيان القرآن                                      |                                |         |
| MESSAGE OF THE QURAN                             | Dr. Israr Ahmad                | 96      |
| ها مكمت ترانا الله                               | 2011/12/12/12                  | ব্ৰান্ত |









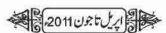
# دو روزه مُحاضراتِ قُرآنی

۱۹۱۱ور ۲۰ ماری ۱۲۰۱ء کو قرآن آڈیٹوریم بین منعقد ہونے والے دو روزہ محاضرات قرآنی اگر چہ اسلانہ 'کی اضافی صفت کے ساتھ موسوم ہیں 'تاہم اس تحریک کے وابستگان جانے ہیں کہ گزشتہ تقریباً ایک دہائی سے ان کا انعقاد' سالانہ' کی پابندی کے بغیر ہوتارہا ہے۔ صدر مؤسس مرکزی المجمن خدام القرآن لا ہور ڈاکٹر اسراراح پر ہیں ہی ان کو تیر باد کہنے کے بعد بیم کزی المجمن خدام القرآن کے تحت منعقد ہونے والا پہلا ہوا اور اپنی نوعیت کا ایک منفر داجتاع تھا۔ ان دو دنوں ہیں مختلف مکا تب قکر سے تعلق رکھنے والے اہلی علم اور دانشور حضرات نے اپنے انداز میں اس عظیم شخصیت اور بیدار مغز ملی رہنما کوان کی قرآنی' دینی اور کمی دانشور حضرات نے اپنے انداز میں اس عظیم شخصیت اور بیدار مغز ملی رہنما کوان کی قرآنی' دینی اور کمی خدمات پر نہا ہت شاندار انداز میں خراج شخصین پیش کیا جس نے اپنی پوری حیات مستعار سلمانوں کو خواب غفلت سے بیدار کرنے 'ان کے قلوب واَد ہان میں دین کی طرف سے عاکد ہونے والی ذید داریوں کا شعور پیدا کرنے اور دین کے تھی مشن کے لیے ایک منقلم جد و بجد بریا کرنے میں صرف کردی۔

اس تقریب سے خطاب کرنے والے زعماء اُمت میں ڈاکٹر سیدسلمان ندوی (خلف الرشید مولا نا سید سلمان ندوی) 'مولا نافضل الرجیم اشر فی 'مولا ناعلامہ ابوعار زاہد الراشدی 'مولا نا ڈاکٹر صبیب حسن (خلف الرشید مولا نا عبدالغفار حسن '' ڈاکٹر باسط بلال کوشل (لمزیو نیورشی 'لاہور) جناب سہیل عمر (اقبال اکیڈی) ' ڈاکٹر محدسعد صدیقی (پنجاب یو نیورش کا ہور) پر وفیسر سلیم منصور خالد (پر وفیسر صاحب خود تشریف ندلا سکے تا ہم انہوں نے اپنا مقالہ بعنوان ''بیدار عزائم ہوتے ہیں' اسرار نمایاں ہوتے ہیں' ارسال کر دیا جے تقریب میں پڑھ کرسنایا گیا) 'محد عمار خان ناصر (ماہنامہ الشریع 'گوجرانوالہ )' انجینئر نوید احمد (قرآن اکیڈی کراچی)' ڈاکٹر عبدالسیع (قرآن اکیڈی فیصل آباد) شامل ہیں۔

ود نوں کے صدارتی خطبات کی ذیمہ داری علی الترتیب محترم حافظ عا کف سعید (خلف الرشید ڈاکٹر اسراراحیُّ امیر شنظیم اسلامی ) اور ڈاکٹر ابصاراحمہ (صدرمرکزی انجمن خدام القرآن لاہور) نے ادا کی۔

مرکزی المجمن خدام القرآن کے فورم ہے اس تیم کے اجماعات کا انعقاد اگر چہکوئی نیا اور غیر معمولی واقعہ نہیں' تاہم اس اعتبار سے بیتقریب بالکل منفر دھی کہ سابقہ تمام تقریبات کے برخلاف اس تقریب میں وہ ستی پہلی بارغائب کے صینے میں مذکور تھی جو اُب سے پہلے ہمیشہ'' واحد شکلم'' کے صینے میں اپنی پوری آن بان کے ساتھ ہمارے مابین موجود ہوتی تھی لیکن راقم کو یہ کہنے میں بالکل تر دّداور تکلف نہیں کہ دارِ البقی کو کوچ کرجانے کے





باوجودوہ اپنے تذکرے کے حوالے سے پہلے ہے بھی شاندار انداز میں''شریکِ محفل''رہے۔ ذٰلِكَ فَضُلُّ اللَّهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَّشَاءُ مُحرِّم وْاكْرُصهيب حسن صاحب نے اس موقع پرجومقاله پیش كياوہ نذرِ قارئين ہے۔ان شاءاللهُ ويگرمقالات ميں سے بھی چنيدہ فتخب مواد آئندہ كے شاروں میں شامل كياجا تارہے گا۔

حافظ نذیراحمہ ہاشمی کی تحقیق بسلسلہ 'شریعت اسلامی میں شراب نوشی کی سزا' ' تیسری قسط میں اپنے انجام کو پہنچ گئ ہے'اگر چہ بعض حوالوں سے یہ بحث تا حال نامکمل ہے۔اصحاب علم وفضل کے لیے تحقیق کے ان پہلوؤں کو مضمون کے آخر میں ذکر کر دیا گیا ہے۔اس بحث کو آ گے بڑھانے ' بلکہ پایت بحیل تک پہنچانے کے حوالے سے حکمتِ قرآن کو بھیجے جانے والے علمی مضامین کوخوش آمدید کہا جائے گا۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی مُشلید کی عظیم اور نابغ روزگار شخصیت 'ان کے بعد آنے والے ہر دور کے مصلحین اُمت کی توجہات کا مرکز رہی ہے اور رہے گی۔ ڈاکٹر اسراراحمد مُشلید کے مطابق دور صحابیہ کے بعد کی بعد کی بعد کی بعد کی بعد کی عامل کوئی دوسری شخصیت نظر نہیں آتی 'اوراس میں ہرگز کوئی شک دشہ نہیں کہ وہ واقعثا دور جدید کے فاتح ہیں۔ حکستِ قرآن کے قارئین کے سامنے حضرت شاہ صاحب کے علمی اور عملی کا رناموں کا تذکرہ متنوع اسالیب سے پیش کیا جاتا رہا ہے۔ حالیہ شارے میں حضرت شاہ صاحب کے مسلک اعتدال کی توضیح پر شمل پر وفیسر عبد الما جداور ڈاکٹر ایا زخان کا مضمون 'جوبطور خاص حکمت قرآن کے لیے رقم کیا گیا 'شامل کیا گیا ہے۔ مضمون اگر چر مخضر ہے تا ہم اس میں حضرت شاہ صاحب کے مسلک اعتدال کا بحق فی اعلام کیا گیا ہے۔

دینِ اسلام کی دعوت اوراس کے تقاضوں برمنی انتہائی اہم کتاب



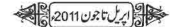
مشتمل بر

الله عبادت رب ففريضه شهادت على الناس ففريضه اقامت دين

### از ڈاکٹراسل راحمریش

نیاایڈیشن نے گیٹ اپ اورنگ آب وتاب کے ساتھ شائع ہو گیا ہے صفحات: 120 قیمت: 75روپے

4





# قرآن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ

از: ڈاکٹر اسراراحیرؒ ترتیب دنڈ دین: سید بر ہان علی ۔ حافظ محمد زاہد

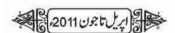
# سُورة الزُّمر

ویسے تو قرآن مجید کا ہر حرف اور ہر لفظ اللہ کا کلام ہونے کے سبب اپنی اپنی جگہ انتہا کی اہمیت وعظمت کا حامل ہے کین اپنی افقا وظیع کے کھاظ سے سورۃ الزمر سورۃ المؤمن سورۂ ٹم البجدۃ اور سورۃ الشور کی ہے چاروں سورتیں میری محبوب ترین سورتیں ہیں اور مجھے ان سے ایک خاص قبلی تعلق ہے۔ ان کا موضوع تو حیو عملی ہے۔ تو حید کے دو پہلوا چھی طرح سمجھ لیے جانے چاہیں۔ ایک ہے تو حید علمی تو حید نظری یا تو حید فی العقید ہ یعنی اللہ کو ایک مانا اور جاننا اس کی صفات میں کی کواس کا ساتھی یا مدمقابل نہ سمجھنا۔ دوسرا پہلو ہے تو حید عملی کی بعنی انسان اپنی بندگی اور محبت واطاعت کواللہ کے لیے خالص کرلے۔ اس کوامام ابن تیمیہ بھی ہے نے ''تو حید فی القلب' سے تعجبر کیا ہے۔ اصل میں یہاں انسان کا ٹمیٹ ہوتا ہے اس لیے کہ کسی چیز کو ماننا کوئی مشکل بات نہیں کیکی مملی طور پراس کواپنی زندگی میں جاری و ساری کر لینا بہت مشکل اور کھن کام ہے۔ پھراس کے بھی دو پہلو ہیں: ایک انزرادی جو انسان کی اپنی ذات تک محدود ہے اور دوسرا اجتماعی سطح پر کہ بھی تمل (تو حید عملی) پوری قوم اختیار کر انزرادی جو انسان کی اپنی ذات تک محدود ہے اور دوسرا اجتماعی سطح پر کہ بھی عمل (تو حید عملی) پوری قوم اختیار کر انزرادی جو انسان کی اپنی ذات تک محدود ہے اور دوسرا اجتماعی سطح پر کہ بھی عمل (تو حید عملی) پوری قوم اختیار کر سے مطلور الرس کے اندر پر نظام قائم ہوجائے کہ مطاع مطلق اور حاکم حقیقی اللہ کی ذات ہو۔ اس تمہید کے تناظر میں سورۃ الزمر کا اگر تجزید کی کیا جائے تو اس کو میں انفرادی سطح پر تو حید عملی ہے۔ سورۃ کا آغاز ہوتا ہے:

﴿ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ اِئَّا آلْزَلْنَآ اِلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّيْنَ ﴿ آلَا لِللهِ الدِّيْنُ الْخَالِصُ ﴾

'' کتاب کا نزول ہے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے جوزبردست حکمت والا ہے۔ (اے نبی کا اُلْتُوَاُ) آپ پر ہم نے بیکتاب حق کے ساتھ نازل کی ہے' لہذا آپ اللہ ہی کی بندگی کریں دین کواس کے لیے خالص کرتے ہوئے۔ خبر دارا دین خالص اللہ ہی کاحق ہے۔''

بیاس سورت کا مرکزی خیال ہے کہ بندگی کرواللہ کی خالص کرتے ہوئے اس کے لیے اپنی اطاعت کو۔



اس کی اطاعت کے تابع تو کسی کی اطاعت ہو سکتی ہے لیکن علی الاطلاق اور اس کی اطاعت ہے آزاد ہوکر کسی کی اطاعت کے تابع تو کسی کی اطاعت کر لی تو ہیں ہیں ہو۔ اطاعت اپنے نفس تو م' حاکم پاکسی ادارہ ہی کی کیوں نہ ہو۔

آ گے مشرکین کے شرک کے حوالے سے ایک خاص بات بیان ہوئی:

﴿ وَالَّذِيْنَ اتَّخَذُوْا مِنْ دُوْنِهَ آوْلِيَّآءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُوْنَا إِلَى اللَّهِ زُلُفَى ﴿ ﴾

"اورجن لوگوں نے اُس (اللہ) کے سواد وسروں کو اولیاء بنالیا (وہ کہتے ہیں کہ) ہم ان کواس لیے پو جتے ہیں کہ یہ ہمیں اللہ کے قریب کر دیں گے۔"

ید بالکل وہی رویہ ہے جوآج کل مزاروں کے ساتھ ذہنی قلبی تعلق کا ہے۔آگے نبی کریم مُلَّاثِیْمُ کی زبان ممارک ہے کہلوایا جار ہاہے:

﴿ قُلُ إِنِّيْ أُمِوْتُ أَنْ أَعُبُدَ اللَّهُ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ ﴿ وَأُمِوْتُ لِآنَ آكُوْنَ أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ قُلُ إِنِّيْ آمُونُ أَكُونَ أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ قُلُ إِنِّيْ آمُبُدُ مُخْلِصًا لَّهُ دِينِيْ ﴿ فَلُ اللَّهَ آمُبُدُ مُخْلِطًا لَّهُ دِينِيْ ﴿ فَلُ اللَّهَ آمُبُدُ مُخْلِطًا لَهُ دِينِيْ ﴿ ﴾ قُلُ إِنِّي آلِيلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِمُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

مختف اسلوب سے ایک ہی بات کی تکرار ہور ہی ہے۔اگلی آیات میں طاغوت سے اجتناب کرنے والوں کے لیے بشارتوں کا ذکر ہوا اور ساتھ ہی ساتھ ان کواللہ کی طرف سے ہدایت یافتہ 'عقل مند اور ہوش مند قرار دیا گیا۔فر مایا:

﴿ وَاللَّذِينَ الْجَتَنَبُّوا الطَّاعُوْتَ اَنْ يَعْبُدُوْهَا وَاَنَابُوْ اللَّهِ لَهُمُ الْبُشُرِى ۚ فَبَشِّرُ عِبَادِ ﴿ اللَّهُ لَيْنَ مَا لَيْهِ لَهُمُ اللَّهُ وَالْوَلِيكَ هُمْ أُولُوا الْآلُبُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

آ گے فرمایا:

'' چر بھلا جس شخص کا سینداللہ نے اسلام کے لیے کھول دیا اور وہ اپنے رہ کی طرف ہے ایک نور پر ہے (اس شخص کی طرح ہوسکتا ہے جو کفر کی تاریکیوں میں پڑا ہے؟ ) پس ہلاکت ہے ان لوگوں کے لیے جن کے دل اللہ کے ذکر سے شخت ہو گئے ہیں۔ بہی لوگ صرت گمراہی میں ہیں۔ اللہ نے بہترین کلام نازل کیا ہے ایک ایک کتاب جس کی آیات آپس میں ملتی جلتی اور ہار ہار و ہرائی جاتی ہیں۔ جولوگ اپنے رب سے در تے ہیں (جب وہ اس کتاب کو پڑھتے یا بنتے ہیں تو) ان کے رو تکٹے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ پھران کے در تے ہیں (جب وہ اس کتاب کو پڑھتے یا بنتے ہیں تو) ان کے رو تکٹے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ پھران کے جسم اور ان کے دل نرم ہوکر یا والہی کی طرف راغب ہوتے ہیں۔ یہ باللہ کا ہدایت دیتا' وہ اس (کتاب) کے ساتھ ہدایت دیتا' وہ اس اللہ را درجس کو اللہ دراہ

بھلادے چراس کوکوئی راہ دکھانے والانہیں۔'' (آیات۲۳۔۲۳) آیات۳۳۔۳۳ میں تکذیب اور تصدیق کا ذکر ہے۔ فرمایا:

﴿ فَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدُقِ اِذُ جَآءَ ةَ ۚ اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِللهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدُقِ اِذُ جَآءَ ةَ ۚ اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِللهِ وَكَذَّبَ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ ٱولَيْكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ۞ ﴾ لِللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَيْكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ۞ ﴾

''اس شخص سے بڑھ کرظالم کون ہوگا جواللہ پر جھوٹ بائد سے اور بچ کی تکذیب کرے جب بچ اس کے پاس کے پاس آ جائے؟ تو کیاا یسے کا فروں کا ٹھکانہ دوزخ نہیں؟ اور وہ جو بچ لے کرآیا اور بچ کی تقدیق کی'یمی لوگ متی ہیں۔''

شاہ عبدالقادر میں نے آیت ۳۲ کی تفسیر میں فر مایا: ''اکر نبی نے (معاذ اللہ) جھوٹا خدا کا نام لیا تو اس سے براکون اوراگروہ سپاتھااورتم نے جھٹلایا تو تم سے براکون؟ ''اس طرح'' مَنْ کَذَبَ عَلَی اللّٰهِ ''اور' کَذَّبَ بالصِدُق'' کامصداق الگ الگ قرار دیا۔

آیت ۳۳ کی تفییر میں شاہ صاحبؒ نے فرمایا: ''جو پچی بات لے کرآیا وہ نبی اور جس نے پچ کو مانا وہ مؤمن ہے''۔اس طرح'' بجآءَ بِالمصِّدُقِ ''اور''صَدَّقَ بِقِ '' کا مصداق بھی الگ الگ ہے۔میر نے زدیک میہ ایک ہی شخصیت کے وَورُن ٹیں ۔یعنی ایک شخص کا اپنا کردار بھی سچائی پر بٹنی ہے اور جہاں کہیں اس کے سامنے سچائی آتی ہے'وہ فوراُاس کی تصدیق بھی کرتا ہے۔

آیت ۱۳۳ اور ۱۳۸ کے دوفقرے ایسے ہیں 'جومرا قبہ کے لائق ہیں' یعنی ان کو ہمیشہ ذبن میں رکھنا چاہیے اور بار بارانہیں تازہ کرتے رہنا چاہے۔ فرمایا: ﴿ اَلَیْسَ اللّٰهُ بِکَافِ عَبْدَهٔ ﴾ '' کیا اللّٰہ اپنے بندہ کے لیے کافی نہیں؟' اور ﴿ قُلُ حَسْبِیَ اللّٰهُ \* عَلَیْهِ یَتُو تَکِلِ الْمُتَو تِحَلُوْنَ ﴿ ﴾ '' (اے نِی کُلُوْنَ ﴾ کہددیجے: میرے لیے میرااللہ کافی ہے' ای ربھروسہ کرتے ہیں بھروسہ کرنے والے۔''

جو خص واقعثائے آپ کواللہ کے حوالے کردے تو پھراہے یقین رکھنا چاہیے کہ میرے لیے صرف اللہ کا فی ہے۔ وسائل و ذرائع پرانحصار کرنا ایک علیحدہ بات ہے کیکن وہ بھی رہنہ سمجھے کہ میں بے یارو مددگار ہوں۔ اس کا انتحصار اور دارو مدار صرف اللہ کی ذات پر ہونا چاہیے۔ اگر ایسانہیں ہے تو اس کا مطلب ہے کہ اس کا اللہ کے ساتھ تعلق گہرانہیں ہے۔

اس سورة كى آيت ٥٣ توبك موضوع رِقر آن حكيم كعظيم ترين آيت بـ فرمايا: ﴿ قُلْ يُعِبَادِى اللَّهِ يُنَ اَسْرَفُواْ عَلَى اَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوْا مِنْ زَّحْمَةِ اللَّهِ \* إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوْبَ جَمِيْعًا \* إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿ ﴾

''(اے نبی کالیٹیڈا) کہ دیجیے:اے میرے وہ بند وجنہوں نے اپنی جانوں پرظلم کیا ہے اللہ کی رحت ہے مایوں مت ہو۔ بے شک اللہ تمام گنا ہوں کو بخشے کا افتیار رکھتا ہے۔ بے شک وہ تو بخشے والا 'رحم کرنے والا ہے۔'' اس سور کا مبار کہ کا آخری حصّہ خصوصی طور پر تو حید فی العبادت کے ضمن میں نہ صرف اس سور قبلکہ پورے قرآن مجید کا ذرو قالسنام (climax) ہے۔ بڑے جیکھے انداز میں ارشاد ہور ہاہے: ﴿ قُلُ آفَغَيُرَ اللّٰهِ تَأْمُرُ وَلِيْنَ آعُبُدُا يُنْهَا الْجُهِلُونَ۞ وَلَقَدْ أُوْحِى إِلَيْكَ وَاِلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكَ ۖ لِيَنْ آشُرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ۞ بَلِ اللّٰهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِّنَ الشّٰكِرِيْنَ۞﴾

''(ائے نبی تَالِیُّ اِان ہے) کہد دیجے کدا ہے جا ہلو' کیا تم مجھے مشورہ دے رہے ہو کہ میں بھی اللہ کے سوا کسی اور کی بندگی کرنے لگوں؟ اور (ائے نبی !) ہم آپ کوبھی بیروجی کر چکے ہیں اور آپ سے پہلے والوں کوبھی کہ (بالفرض) اگر آپ نے شرک کیا تو آپ کے تمام اعمال ضائع ہوجا ئیں گے اور آپ بھی ختارہ پانے والوں میں ہوجا ئیں گے۔ بلکہ آپ اللہ ہی کی بندگی کریں اورشکر گزار بندے بن کررہیں۔''

آیات ۲۷ سے سورۃ کے آخر تک قیامت اور جنّت وجہنم کی منظرکشی کی گئے ہے کہ قیامت کے دن زین اللہ کی ایک منظرکشی کی گئے ہے کہ قیامت کے دن زین اللہ کی ایک مشخص میں ہوگی اور آسان اس کے دائیں ہاتھ میں لیٹے ہوئے ہوں گے۔ پھر صور پھو نکا جائے گا تو بعث بعد الموت ہوگا اور زمین اپنے ربّ کے نور سے روشن ہوجا ئیں گئے کھر دوسرا صور پھو نکا جائے گا تو بعث بعد الموت ہوگا اور ٹیمن اپنے ربّ کے نور سے روشن ہوجائے گی۔ پھر اعمال نامے رکھے جائیں گئے انبیاء اور شہداء آئیں گے اور پھر فیصلہ کیا جائے گا۔ کا فرجہنم کی طرف ہائے جائیں گے اور تھی مؤمنین کو جنت میں واضل کیا جائے گا تو وہ کہیں گے:

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَآوُرَتُنَا الْأَرْضَ نَتَبَوًّا مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآءُ ۚ فَيَعْمَ آجُرُ الْعٰمِلِيْنَ ﴾

''اللّٰد کاشکر ہے کہ جس نے اپناوعدہ بیج کر دکھایا اور ہمیں وارث بنایا جنت کی زمین کا کہ ہم جہاں چاہیں گھر بنا ئیں سوکیا خوب بدلہ ہے محنت کرنے والوں کا!''

جب اہلِ جنت اور اہلِ جہنم کے فیصلے ہوجا ئیں گے تو اہل جنت دیکھیں گے کہ فرشتے اللہ کے عرش کے گرد چگر لگارہے ہوں گے اس کی تبیجے اور حمد کرتے ہوئے ۔اور فیصلہ ہوجائے گا ان کے درمیان حق کے ساتھ اور وہ یمی کہتے ہیں کہ کل حمد اس اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کا پالن ہارہے۔

### شورة المؤمن

اب وہ سات سورتیں آرہی ہیں جنہیں ہم''حوامیم'' یعنی لحق سیریز کی سورتیں کہتے ہیں۔ان سب کی ابتدا''لحق '' کے حروف مقطعات سے ہورہی ہے۔صرف سورۃ الشوریٰ میں''لحق '' کے ساتھ''عشق'' کا اضافہ ہے۔سورۃ المؤمن نو رکوموں پرمشمل ہے۔اللہ کی چار بڑی پیاری شانوں کے ساتھ اس سورۃ کا آغاز ہواہے:

﴿ لَحْمَ ۞ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ۞ غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيْدِ الْعِقَابِ \* ذِى الطَّوْلِ\* لَآ اِللَّهَ اللَّهِ هُو ۚ اِلَيْهِ الْمُصِيْرُ۞﴾

"ح م ازول إس كتاب كالله كى جانب سے جوز بردست ب سب كھ جانے والا ب كناه كا بخشے

دالاً توبه كا قبول فرمانے والاً سخت عذاب دينے والا اور بڑى مقدرت اور قوت والا ہے۔اس كے سواكوئى معبور نہيں اس كى طرف لوٹا ہے۔''

سورۃ الزمر کے آخری حقے میں فرشتوں کا ذکر آیا تھا کہ وہ اللہ کے عرش کے گرداگر دچکر لگارہے ہوں گے اس کی شیج وتخمید کرتے ہوئے۔ یہاں آیات کتا ۹ میں اس بات کو آگے بڑھاتے ہوئے فرمایا کہ وہ فرشتے اللہ کی حمد کے ساتھ ساتھ اہلِ ایمان کے لیے استغفار بھی کرتے رہتے ہیں۔ جنت میں ان کے داخلے کی دعا کرتے ہیں اور جہنم کے عذاب اور برائیوں سے بچالینے کی درخواست بھی کرتے ہیں۔

آ گُے آ بت اا میں الملِ جہنم کی فریادُ لُقُل کی گئی ہے جوعلمی اعتبار سے بہت اہم ہے۔ فرمایا: ﴿ قَالُوْا رَبَّنَاۤ آمَتَّنَا اللّٰهَ عَيْنِ وَٱلْحَيْنَا اللّٰهَ عَنْنَ فَاعْتَرَفْنَا بِلُائُوْبِنَا فَهَلْ اللّٰی مُحُوّلُ ہِ مِّنْ سَبِیْلِ ﴿ ﴾

''وہ کہیں گے کہا ہے ہمارے پروردگار' تونے ہمیں دومر تبدموت دی اور دومر تبدزندہ کیا' پس ہم نے اپنے گناہوں کا اعتراف کرلیا' تو کیا اب یہاں ہے نکلنے کا بھی کوئی راستہ ہے؟''

اب یہ جو دو زندگیوں اور دوموتوں والی بات ہے یہ بہت بڑاعلمی مسئلہ ہے'اس پر میں نے ایک مضمون ''حقیقتِ زندگی'' کے عنوان سے لکھا تھا۔اس مسئلہ کو بچھے ۔انسان کی پہلی تخلیق ارواح کی شکل میں عالم امریا عالم ارواح میں ہوئی۔ یہی وہ پہلی زندگی ہے جس میں ارواح انسانیہ نے اللہ سے''عہدِ الست'' کیا ہے۔اس کے بعدان ارواح کوسلا دیا گیا' یہ پہلی موت ہے۔ پھر ہمارااحیا ہوااور اس دنیا میں آمد ہوئی' اب پھر موت آئے گیا اور اس کے بعد آخرت کی زندگی ہوگی۔اس طرح دواحیاء اور دواموات ہیں۔ اپنی نشانیوں کا ذکر کر کے فرمایا کہ ان سے سبق صرف وہی شخص لیتا ہے جواللہ کی طرف رجوع کرنے والا ہو۔

آ گے فرمایا: ﴿ فَادُعُوا اللّٰهُ مُغُلِصِیْنَ لَهُ اللِّیْنَ وَلَوْ کُوِهَ الْکُفِوُوْنَ ﴿ ﴾ ''اور پکارواللہ کوای کے لیے دین کو خالص کر کے خواہ کا فرول کو کتنا ہی ناگوار ہو'۔ یہ بات سورۃ الزمر میں بھی کئی اسلوب ہے آئی تھی۔ اب اس سورۃ میں بھی اس کا تذکرہ کر کے تو حید عملی کی اہمیت کواجا گر کیا گیا ہے۔عبادت کا دوسرا رُخ چونکہ دعا ہے اس لیے اس سورۃ میں دعا برزیا دہ زورہے۔

اس سورہ مبارکہ کا بہت اہم مضمون جس سے مجھے خصوصی محبت ہے ، وہ مومن آلِ فرعون کی ایک تقریہ ہے۔
آیات ۲۳ تا ۲۷ میں موکی ایکی اور فرعون کے واقعہ کا ابتدائی تذکرہ ہے تاکہ پس منظر ذراواضح ہوجائے اور پھراس
مومن آل فرعون کی تقریر نقل کی گئی ہے۔ پس منظریہ ہے کہ جب فرعون نے ویکھا کہ موکی ایکی ایکی دعوت ایک
آندھی کی کی شکل اختیار کررہی ہے تو فرعون نے موگل کو قبل کرنے کا ارادہ کیا 'لیکن اُس وقت تک آپ کی دعوت
کافی پھیل چکی تھی اور حضرت موکی مائی اپنی پرفرعون کے خاندان کی ایک بروی شخصیت بھی ایمان لا چکی تھی 'لیکن اُس
نے اپنے ایمان کو تا حال چھپار کھا تھا۔ جب فرعون نے دربار میں حضرت موکی مائی اُس کی قر ارداد پیش کی تو
حضرت موکی مائی نزر کھی 'داس کے بعد مؤمن آل فرعون کھڑے ہوئے اور ایک نہایت جامح اور قصیح و بلیخ تقریر
کے دن پریفین ندر کھی' ۔ اس کے بعد مؤمن آل فرعون کھڑے ہوئے اور ایک نہایت جامح اور قصیح و بلیخ تقریر

کی۔ پورے قرآن مجید میں کسی رسول کی بھی اس قد رطویل تقریر نقل نہیں ہوئی ہے جتنی اس مؤمن آل فرعون کی ہوئی ہے۔انہوں نے دورانِ خطاب کہا:

﴿ اَتَفْتُلُوْنَ رَجُلًا اَنْ يَتَقُولَ رَبِّى اللّٰهُ وَقَدُ جَآءَ كُمْ بِالْبَيِّنْتِ مِنْ رَّبِّكُمْ ۖ وَإِنْ يَتُكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ۚ وَإِنْ يَتَكُ صَادِقًا يُتْصِبُكُمْ بَعْضُ الَّذِى يَعِدُكُمْ ۚ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ ۞﴾

''(ہُوش میں آؤ!) کیاتم اس شخص کو صرف اس جرم میں قبل کرنے کے در ہے ہو کہ یہ کہتا ہے کہ میرار ب اللہ ہے اور تمہارے پاس تمہارے دب کی نشانیاں لے کر آیا ہے۔ اورا گریہ جموٹا ہے تو جموث کا وبال اس پر ہوگا اورا گریہ تیا ہے تو تم کو وہ عذاب پنچ گاجس سے بہتہ میں خبر دار کرتا ہے۔ یقینا اللہ راہ یا بنہیں کرتا ان لوگوں کو جو حدسے تحاوز کرنے والے اور جموٹے ہیں۔''

یہ وہی الفاظ ہیں جو حضرت ابو بکر صدیق دائیؤ نے اُس وقت کہے جب لوگوں نے نبی کریم مُلَاثِیْمَ پر وست درازی کی تھی۔

اس کے بعداس مؤمن آل فرعون نے لوگوں کواللہ کے اُس عذاب سے بھی خبر دار کیا جو پہلی قو موں مثلاً قوم نوح ، قوم عاد ٔ اور قوم شمود پر آچکا ہے اور دنیا کے عذاب کے علاوہ قیامت کے عذاب سے بھی خبر دار کیا۔ مؤمنِ آلِ فرعون نے ان کو بتایا کہ آج جو پچھ میں کہدر ہا ہوں تم اسے ذہن نشین کر لواور اگر آج تم نے میری بات نہ انی توایک وفت آئے گا کہ تمہارے پاس پچھتاوے کے سوا پچھ نہ ہوگا۔ (آیات ۲۸ تا ۲۲۲)

آیت ۱۲ اس سورت کے مرکزی مضمون کے اعتبارے بہت اہم ہے۔فرمایا:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُوْنِنَى آسْتَجِبُ لَكُمْ ۚ إِنَّ الَّذِيْنَ يَسْتَكُبُو ُوْنَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُوْنَ جَهَنَّمَ دَاخِرِيْنَ ۞ ﴾

''اورتمهارارب کہتا ہے کہ مجھے پکارو میں تمہاری دعا کو قبول کروں گا۔ یقیناً وہ لوگ جومیری عبادت سے استکبار کرتے ہیں وہ عنقریب جہنم میں داخل ہوں گے بہت ہی ذلیل وخوار ہوکر۔''

در حقیقت وُعابی عبادت ہے جیسا کہ حدیث میں آیا ہے: ((الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ)) (ترندی) اور اللہ سے دعانہ کرنا ہی تکبر ہے۔ یہاں اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

آیت ۱۲۵ ور۲۷ میں وہی مضمون ہے جو پھلی سورت میں بیان ہوا۔ فرمایا:

''وہ (اللہ) زندہ جاویہ سی ہے'اس کے سواکوئی معبود نہیں' پس اُس کو پکاروبندگی اور دین کواس کے لیے خالص کرتے ہوئے۔ خالص کرتے ہوئے۔ گل حمد وتعریف اللہ ہی کے لیے ہے جو تمام جہانوں کارب ہے۔ (اے نبی مَاللَّمُظِیَّا!) کہد دیجے کہ جھے تو منع کر دیا گیا ہے ان کی بندگی اور پرستش ہے جنہیں تم پکارتے ہواللہ کے سوا' جبکہ میرے پاس میرے رب کی طرف سے نشانیاں آ چکی ہیں' اور جھے بہی تھم ہوا ہے کہ میں تمام جہانوں کے رب کے سامنے سرشلیم خم کروں۔''

## سُورة لحم السّجدة

بہ سورۂ مبارکہ چھے رکوعوں پرمشتمل ہے۔اس کا زمانہ نزول حضرت حمزہ ڈاٹٹٹے کے ایمان لانے کے بعد اور حضرت عمر والنيز كے ايمان لانے سے پہلے كا ہے۔ روايت ہے كدايك روز كچھ سرداران قريش مبور حرام ميں جمع تھے اور مسلمانوں کی تعداد میں روز افزوں اضافہ ہے پریشان تھے۔اس موقع پر نبی کریم مَانْ فیکا بھی ایک گوشہ میں تنہا تشریف فر ماتھ۔ چنانچہ منتبہ بن ربیعہ اپنے ساتھیوں ہے مشورہ کر کے آٹ کے پاس پھھیجنیں کرنے کے ارادے سے پہنچا تا کہ آ ب کوایے مشن سے باز آ جانے برآ مادہ کیا جاسکے۔اس نے آپ سے کہا کہ دیکھوتم ایک اعلی خاندان کے فرد ہوگرتم نے اپنے پورے قبیلہ اور قوم کواپنی دعوت کی وجہ سے تفرقہ میں مبتلا کر دیا ہے اور ساری قوم کو بے وقوف تھہرایا ہے۔تمہاری ہاتوں سے توبیجی لگتا ہے کہ ہم سب کے باپ دادا کا فرتھے۔ میں تہمیں سمجھا نا جا ہتا ہوں کہاس کام ہے اگر تمہارے کوئی خاص مقاصد ہیں تو ہم وہ پورا کرنے کے لیے تیار ہیں تمہیں مال جا ہے تو وہ تمہیں مل جائے گا' بڑائی جا ہے ہوتو ہم تمہیں اپناسر دار بنا کیتے ہیں' بادشاہت جا ہے ہوتو ہم تمہیں ا پنابادشاہ سلیم کر لیتے ہیں۔ اگر تمہیں کوئی بیاری لاحق ہے یاتم پر کوئی جن آتا ہے (معاذ الله انقل کفر كفرند باشد) تو ہم اینے خرچ برتمہارا بہترین علاج کرادیتے ہیں کین بیکام چھوڑ دو۔ آ یے اُلٹی نے اس تمام تقریر کے جواب میں اس سور ہ مبار کہ کی تلاوت فر مائی اور عتبہ ہے کہا کہتم نے میرا جواب س لیا! عتبہ جب اینے ساتھیوں کی طرف واپس روانہ ہوا تو اس کا چر ہ متغیر تھا۔اس نے اپنے ساتھیوں سے کہا کہ میں نے ایسا کلام سنا ہے جوخدا کی قتم' ندشعر ہے' نہ محراور نہ کہانت میری بات مانوتو اس مخض کواس کے حال پر چھوڑ دو' یہ کلام کچھ نہ كچھ رنگ لاكرر ہے گا۔ اگر عرب اس ير غالب آ گئے تو وہ اس سے خود نمٹ ليس كے اور تم اينے بھائى پر ہاتھ اٹھانے سے کی جاؤ گے کین اگروہ اہل عرب برغالب آگیا تو اس کی بادشاہی اور عزت تمہاری ہی بادشاہی

سورة مباركه كاآغاز جوتاب:

﴿ حُمْ اللَّهُ مُنْ يِنُ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿ كِتَابٌ فُصِّلَتُ النَّهُ قُرْانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُوْنَ ﴿ اللَّهُ مُوالًّا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُوْنَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُواللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مُواللَّهِ اللَّهُ مُواللَّهُ اللَّهُ مُوانَدُهُ ﴾ بَشِيْرًا وَنَذِيرًا ۚ فَأَغُو ضَ آكُثُورُ هُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ذَ ﴿ ﴾

"ح م اس قرآن کا نزول اُس ہستی کی طرف ہے ہے جور حمٰن اور دحیم ہے۔ بیا یک ایسی کتاب ہے جس کی آیات کھول کر بیان کی گئی ہیں ایک قرآن عربی کی صورت میں ان لوگوں کے لیے جوعلم رکھتے ہیں۔ (بیقرآن) بشارت دینے والا اور خبر دار کرنے والا ہے 'گران لوگوں میں سے اکثر نے اس سے اعراض کیا گویا کہ وہ سنتے ہی نہیں۔''

آ گے فرمایا کہ بیکا فر کہتے ہیں کہ''جس چیز کی طرف آپ ہمیں بلارہے ہیں اس کے لیے ہمارے ولوں پر غلاف چڑھے ہوئے ہیں 'ہمارے کان بہرے ہوگئے ہیں اور ہمارے اور آپ کے درمیان ایک جاب حائل ہوگیا

ہے''۔اس کا جواب دیا گیا کہتم خواہ اپنی آ تکھیں اور کان بند کرلواور دلوں پر غلاف پڑھالوگر جان رکھوکہ تمہارا خدا تو بس ایک ہی خدا ہے'لہٰڈا تم سیدھے اس کا رخ اختیار کرواور اس سے معافی چاہو۔ آ گے آ بت ۱۳ میں ارشاد ہوا کہ اب اگر بیلوگ منہ موڑتے ہیں تو ان سے کہد دیجے کہ میں تم کواسی طرح کے اچا تک ٹوٹ پڑنے والے عذاب سے خبر دار کرتا ہوں' جیسا کہ عاد وخمود پر آیا تھا۔ آیات ۲۰٬۲۰ میں فرمایا کہ قیامت کے روز جب لوگوں کا محاسبہ ہوگا تو ان کے کان' آ تکھیں اور کھالیں ان کے خلاف گواہی دیں گی۔

آیت ۲۶ میں کفار کا ایک قول نقل ہوا ہے:

﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لَا تَسْمَعُوْا لِهِلَا الْقُرْأَنِ وَالْغَوْا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُوْنَ ﴿

''اور کہنے لگے وہ لوگ جنہوں نے کفر کیا کہ نہ سنا کرواس قر آن کواور (جب بیسنایا جائے تو)اس میں خلل ڈالوتا کہ تم غالب آ جاؤ''

کفار کی نبی کریم کالگیا ہے کوئی ذاتی رجش نہیں تھی 'ان کی اصل عداوت اور دشمنی قرآن مجید ہے تھی۔ انہوں نے آپس میں بیہ طے کرلیا تھا کہ اس قرآن کو صنابی نہ کرومبادا اس کا اثر تمہارے دلوں تک پہنچ جائے اور تم اپنے باپ دادا کے دین سے پھر جاؤ۔ یعنی کفار بھی بیہ مانتے تھے کہ اس قرآن کی تا شیر سے قلوب تبدیل ہوتے طبے جائیں گے۔

آیت ۳۰ سے ۳۶ تک سات آیات ہمارے منتخب نصاب میں شامل ہیں۔ بیرآیات ذاتی سطح پرعبادت و حید فی العبادت اور اخلاص فی العبادت کے اعتبار سے بہت اہم ہیں۔ فرمایا:

''یقیناً وہ لوگ جنبوں نے کہا کہ ہمارارب اللہ ہاور پھراس پر جم گئے تو ان پر فرشتے اُترتے ہیں کہ نہ خوف کھا کا اور شغم کو قریب آئے دواور خوشخری سنواس جنت کی جس کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا۔ ہم ہیں تہمارے ساتھی دنیا کی زندگی ہیں بھی اور آخرت ہیں بھی اور تہمارے لیے جنت ہیں وہ سب پچھ ہے جس کی خواہش تہمارے دل میں ہواور تہمیں وہاں سب پچھ ملے گا جوتم ما گلو گے۔ یہ مہمانی ہے فقور رحیم کی طرف سے۔ اور اس شخص ہے بہتر بات کس کی ہوگی جو اللہ کی طرف بلائے اور نیک عمل کرے اور کہے کہ میں فرما نبر داروں میں سے ہوں۔ نیکی اور بدی برابر نہیں ہیں۔ تم بدی کو اُس نیکی سے دفع کر وجو بہتر بن ہو گھر تم دیکھو گے کہ وہ جس کے اور تہمارے درمیان دشنی تھی 'وہ تہمارا دوست اور قرابت والا بن جائے گا۔ اور اس مقام تک نہیں پہنچ سکتے مگر بڑے نھیب اور اس مقام تک نہیں پہنچ سکتے گر بڑے نھیب اور اس مقام تک نہیں بہتی ہے اور جانتا بھی والے۔ اور اگر تہمیں شیطان کی طرف وسوسہ پیدا ہوتو اللہ کی پناہ ما نگ کیا کرو وہ منتا بھی ہے اور جانتا بھی ہو در جانتا بھی

آخريس اللدرب العزت في اين نشانيول كحوالے سے بتايا:

﴿ سَنُويُهِمُ الْيَنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِيْ أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ آنَّهُ الْحَقُّ ۚ اَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ آنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدٌ ﴿

" معنقر بب ان كوا بني نشانيال وكها كيس كي آفاق مين بهي اورانفس مين بهي يهال تك كهان پرواضح

ہوجائے کہ یقر آن واقعی برق ہے۔ کیا یہ بات کانی نہیں کہ آپ کارب ہر چیز کا شاہد ہے۔'' اس میں عالبًا اشارہ ہے سائنسی ترقی کی جانب سائنسی علوم میں جٹنی بھی ترقی اورار تفا آج تک ہواہے اس حوالہ سے ایک بھی ایسی حقیقت اب تک سامنے نہیں آئی جس سے قرآن کی بتائی ہوئی کوئی بات غلط ثابت ہوئی ہو۔ اس کے برعکس جیسے جیسے علم انسانی آگے بڑھ رہاہے قرآن مجید کی حقانیت مزید مبر بمن ہوتی چلی جارہی ہے۔

## سُورة الشُّورٰى

یا نچ رکوعوں پرمشمل میں سورہ مبار کہ اپنے مضامین کے لحاظ سے سورہ کم السجدۃ کا تقتی محسوں ہوتی ہے'اس لیے کہ آغاز کلام کے انداز سے بیمعلوم ہور ہاہے کہ اس کے پس منظر میں وہ چید میگوئیاں ہیں جو نبی اکرم مُلَّاثِیْقِاکی دعوت اور قرآن تھیم کے مضامین کے حوالہ سے پورے مکہ میں ہور ہی تھیں ۔اس سورہ میں بہت سے اہم مقامات ہیں ۔ آیات ۱۳ تا ۱۵ میں توحید فی العبادہ اورا خلاص فی العبادہ کا معاملہ جواجماعی سطح پر ہونا حیا ہے' بیان ہوا ہے:

"(اے نی کا ﷺ) آپ کے لیے (اللہ تعالٰی نے ) وین کا وہی طریقہ مقرر کیا ہے جس کی وصیت حضرت نوح عليا كوكى سى اور جوآ كى جانب م ف وى كى باورجس كى بدايت م فى كتى حصرات ابراہیم موی اورعیسی عظام کوکروین (جوہم نے دیا ہے اس) کو قائم کرو (بدیات یادر کھیں کدوین نہ تو کسی ريسرچ يا خفيق كے ليے آيا ہے نه بي تصنيف و تاليف كے ليے بلكداس كي غرض و غايت توبيہ كه بية قائم ہو) اوراس کے بارے میں کسی تفرقہ میں مبتلا نہ ہوجاؤ۔ یہ بات مشر کین کے لیے بڑی بھاری اور نا گوار ہے جس کی طرف آپ ان کو دعوت دے رہے ہیں ( ایعنی اجماعی سطح پر پورانظام تو حید پر قائم ہو جائے۔ یہ توان کے لیے بروانہ موت ہے کم نہیں جس کو پیر ہرگز گوارانہیں کریں گے۔) اللہ اپنی طرف تھنچ لیتا ہے جس کو چاہے اور جوکوئی اس کی جانب رخ کرتا ہے اے وہ ضرور ہدایت دیتا ہے۔ اورلوگوں نے جوتفرقہ ڈالا وہ اس کے بعد ڈالا کہ ان کے پاس علم آ چکا تھا' بیاتو صرف آ پس کی ضدم ضدا ہے۔ اور اگر تہارے پروردگار کی طرف ہے ایک وقت مقررتک کے لیے بات ندھیم چکی ہوتی تو ان میں فیصلہ کر دیا جا تا۔اور جولوگ ان کے بعد (اللہ کی) کتاب کے وارث ہوئے وہ اس کی طرف ہے شبہ کی المجھن میں ہیں۔ تو (ا مے محمظ النظامی) آب اس کی دعوت دیتے رہے اور ڈٹے رہے جیسا کرآپ کو تھم دیا جارہا ہے اوران کی خواہشات کی پیروی نہ بیجیے اور اعلان کر دیجیے کہ میں تو ایمان رکھتا ہوں اس کتاب پر جواللہ نے نازل کی ب اور مجھے حکم ہوا ہے کہ میں تمہارے درمیان عدل قائم کروں۔اللہ ہی جارا رب ب اور تمہارا بھی۔ ہارے لیے ہارے اعمال اور تمہارے لیے تمہارے اعمال۔ ہارے اور تمہارے ورمیان کوئی جتت بازی نہیں۔ ایک دن آئے والا ہے جب اللہ ہمیں جمع کرے گا اور بالآ خرای کی طرف لوٹ جانا (IDTITULT) "\_-

رزْق کے حوالے سے اس سورۃ میں دوآیات (۱۹ اور ۲۷) ہیں۔ ارشاد ہوا: ﴿ اَللّٰهُ لَطِیْفٌ مِعِبَادِم یَرُزُقُ مَنْ یَّشَاءً ۚ وَهُوَ الْقَوِیُّ الْعَزِیْزُ ﴾ ''الله اپنے بندول پرمهر بان ہے وہ جس کوچاہتا ہے (وسی )رزق دیتا ہے اور وہ زور والا اور زبر دست ہے''۔ آیت ۲۷ میں فرمایا: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللّٰهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِم لَبَعُوْا فِي الْاَرْضِ وَلَٰكِنُ يُّنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءً اللَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيْرٌ ، بَصِيْرٌ ﴾ ''اوراگرالله اپنے (تمام) بندوں کے لیے رزق میں فراخی کر دیتا تو وہ زمین میں فساد کرنے گئے۔ کیکن وہ جس قدر چاہتا ہے اندازے کے ساتھ نازل کرتا ہے۔ بے شک وہ اپنے بندوں کو جانتا اور دیکھا ہے''۔ اگر الله تعالی ہرا کیہ کو کھلا رزق دے دیتا تو وہ سب زمین میں سرکشی کاطوفان ہر پاکر دیتے اور دنیا کا بینظام درہم برہم ہوجا تا۔ امیر اور غریب کا بیفرق ہی اس نظام کی بقا ہے۔ آیات ۲۸ ہے ۳۵ سک الله تعالی نے اپنی نشانیوں کا تذکرہ کرنے کے بعدا گلی آیات (۲۸ تا ۳۹) میں

مومنین کی صفات کو بیان کیا ۔ فر مایا: مومنین کی صفات کو بیان کیا ۔ فر مایا:

''جو پھھتم لوگوں کودیا گیا ہے وہ محض دنیا کی چندروزہ زندگی کا سروسامان ہے'اور جو پھھاللہ کے ہاں ہے وہ بہتر بھی ہے اور پائیدار بھی' وہ ان لوگوں کے لیے ہے جوالیمان لائے ہیں اور اپنے رب پر بھروسہ کرتے ہیں۔ جو بڑے گناہوں اور بے حیائی کے کاموں سے پر ہیز کرتے ہیں اور اگر غضہ آجائے تو درگز رکرتے ہیں۔ اور جواپنے رب کا حکم مانے ہیں' نماز قائم کرتے ہیں' اللہ معاملات مشورے سے چلاتے ہیں' اللہ کے دیے ہوئے رزق ہیں سے خرج کرتے ہیں' اور جب ان پر زیادتی کی جاتی ہے تو (مناسب طریقے سے ) بدلہ لیتے ہیں۔' (آیات ۳۶ تا ۳۹)

آیات ۴۰ تا ۲۳۳ میں ظلم وزیادتی پرانقام لینے کی اجازت دی گئی جبکہ معاف اور درگز رکرنے کو بڑی ہمت کا کام قرار دیا گیا ہے۔ فرمایا:

''اور برائی کابدلہ تو اس طرح کی برائی ہے' مگر جودرگز رکرے اور (معاملے کو) درست کرے تو اس کابدلہ اللہ کے ذیتے ہے۔ یقیناً اللہ ظلم کرنے والوں کو پہندئیس کرتا۔ اور اگر بدلہ لے لے وہ شخص جس پرظم ہوا ہے تو ایس شخص پر کوئی الزام نہیں۔ الزام تو ان پر ہے جولوگوں پرظلم کرتے ہیں اور ملک میں ناحق فساد پھیلاتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جن کو تکلیف دہ عذاب ہوگا۔ اور جو صبر کرے اور (قصور) معاف کر دے تو بدیرے ہمت کے کاموں ہیں ہے۔''

آیات ۳۹ اور ۵۰ میں اس حقیقت کو بیان کر دیا گیا کہ اولا داور بیٹا بیٹی دینا صرف اللہ کے اختیار میں ہے۔ فرمایا:

﴿ لِلّٰهِ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ \* يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ \* يَهَبُ لِمَنْ يَّشَآءُ اِنَاقًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَّشَآءُ اللَّهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ \* يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ \* يَهَبُ لِمَنْ يَّشَآءُ عَقِيْمًا \* إِنَّاقًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَّشَآءُ عَقِيْمًا \* إِنَّا عَلِيْمٌ فَلِيرُ ﴿ ﴾ اللَّذُكُوْرَ ﴿ اللَّهِ عَلَى لَا اللَّهُ عَلِيمٌ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْمٌ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اورزين لَى بَهِى وه بيدا كرتا ہے جو چا ہتا ہے ہے چا ہتا ہے بیٹے بخش ہے۔ یاكس كو بیٹے اور بیٹیاں دونوں عطافر ما تا ہے اور مرکز من علاقہ ما تا ہے اور مرکز ما تا ہے اور میکن میکن اور میکن

مجھے اس سورہ مبارکہ (سورۃ الشوریٰ) ہے انتہائی تعلق خاطر ہے اور میری نگاہ میں مدنی سورتوں میں جو مقام سورۃ الحدید کا ہے کئی سورتوں میں وہی مقام سورۃ الشوریٰ کا ہے۔

# ترجمهٔ قرآن مجید مع صرفي و نحوي تشريح

افادات: حافظ احمد يارم حوم ترتيب وتدوين:لطف الرحمٰن خان

سورة النساء

14-10-1

وَالْتِيْ يَأْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَالِهُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ ٱرْبَعَةً مِنْكُمْ ۚ فَإِنْ شَهِدُوْا فَأَمْسِكُوْهُنَ فِي الْبِيُوْتِ حَتَّى يَتُوفُّهُنَّ الْبَوْتُ أَوْ يَغْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا وَالَّذِنِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمُ فَأَذُوهُمَا ۚ فَإِنْ تَابًا وَأَصْلَحَا فَأَعُرِضُوا عَنْهُمَا ۗ إِنَّ اللَّهَ كَانَ

تركيب: "يُأْتِيْنَ" مضارع من جع مؤنث عائب كاصيغه ب "الْفَاحِشَة "اس كامفعول ب (ويكصير البقرة: ٢٣ كانوك٢) \_' 'أَرْبَعَةُ' 'تميز ہے \_' 'يُتَوَفِّي '' كافاعل' 'الْمَوْتُ '' ہے \_' 'يَاتِينِيهَا '' ميں ' هَا '' كي ضمير مفعولى 'الْفَاحِشَة ''كےليے۔

ترجمه: وَاللَّيْنِي : اورجوعورتين يَأْتِينَ : كرتي بين مِنْ يِّسَآئِكُمْ : تمہارى عورتوں ميں سے الْفَاحِشَة : بِحِيالَى فَاسْتَشْهِدُوا : تَوْكُواه طلب كرو عَكَيْهِنَّ :ال ير مِّنْکُمْ :تم میں ہے أَرْبَعَةً : جار شَهدُوْا : وه لوگ گوایی وس فَانْ : كِمِراكر فَٱمْسِكُوْهُنَّ : تَوْتُمْ لُوگ روكوان كو فِي الْمُثِيوْتِ : كَمرول مِن يَتُوَفُّهُنَّ : بورايوراليكان كو ئے : یہاں تک کہ

الْمَوْتُ :موت آؤ :يا اللهُ : الله يَجْعَلَ : بنائے سَبِيْلًا : كُونَى راه لَهُنَّ : ان كے ليے يُأْتِينِهَا : كرتے ہيں وہي (ليعنى بےحيائی) وَالَّذَانِ : اور جودومرد فَالْذُوْ هُمَّا : تواذيت دوان دونو ل كو مِنْكُمُ : تم مِس سے تَابِكا: دونون توبه كرين فَانْ : كِيمِ ٱكْر فَأَعْرِضُوا : توتم در گزر كرو وأصْلَحًا :اوردونوں اصلاح كرس عَنْهُمَا : دونول سے انَّ اللَّهُ : يَقِينَا اللهُ رَّحِيْمًا: رَحَم كرنے والا ہے كَانَ مَوَّالِهَا : توبة قبول كرنے والا ب

فود! ان آیات میں ایسے مردوں اور عورتوں کے بارے میں سزا تجویز کی گئی ہے جن سے فاحشہ یعنی زنا
کاصدور ہوجائے۔ اس کے بوت کے لیے جارگواہ طلب کیے جائیں گے۔ اگر چارہے کم لوگ گواہی دیں تو ان
کی گواہی نامعتر ہے۔ ایسی صورت میں مذی اور گواہ جھوٹے قرار دیے جاتے ہیں اور ایک مسلمان پر الزام لگانے
کی وجہ سے ان پر حدفذ ف جاری کر دی جاتی ہے۔ ان دوآیتوں میں زنا کے لیے کوئی حد بیان نہیں کی گئی بلکہ
صرف اتنا کہا گیا ہے کہ ان کو تکلیف پہنچاؤاور زنا کارعورتوں کو گھروں میں بند کر دو آیت کے آخر میں فر مایا کہ
اگروہ دونوں تو بھر انہیں اور اپنی اصلاح کر لیس تو ان سے تعرض مت کرو۔ اس کا مطلب میہ کے دسزا کے بعدا گر
تو برکرلیں تو پھر انہیں ملامت نہ کرواور مزید مزامت دو۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ تو بہ سے مزاہمی معاف ہوگئ کے ونکہ آیت میں تو برسزا کے بعد نہ کور ہے۔

نزول کے اعتبار سے قرآن کریم کی ان دوآیوں کی ترتیب یہ ہے کہ شروع میں توان میں ایذا کا تھم نازل ہوا ادراس کے بعد عورتوں کے لیے بی تھم نازل ہوا کہ ان کو گھر وں میں بندر کھا جائے یہاں تک کہ ان کو موت آجائے یاان کی زندگی میں کوئی تھم آجائے ۔ چنانچہ بعد میں وہ ''سبیل' بیان کر دی گئی جس کا اللہ تعالیٰ نے اس آبت میں وعدہ فر مایا تھا ( ماخوذ از معارف القرآن ) ۔ نہ کورہ تھم سورۃ النور کی آبت آمیں ہے جس کا مفہوم ( ترجہ نہیں ) یہ ہے کہ ''زانی عورت اورزانی مرد میں سے ہرایک کوسوکوڑے مارواور اللہ کے دین کے معاسلے میں تہمیں ان پرترس نہ آئے اگر تمہارا اللہ اور آخرت پر ایمان ہے۔ اوران دونوں کوسرا دیے وقت مؤمنوں میں سے ایک گروہ کا موقع پر موجود ہونا ضروری ہے' ۔ یعنی مرداور عورت دونوں کو برسرِ عام سزادینا ضروری ہے خواہ ہم مغربی طاغوت کومنہ دکھانے کے قابل رہیں یا نہ رہیں۔ جس کا اللہ اور آخرت پر ایمان ہے اس کا مسئلہ ہے کہ اس نے اللہ کومنہ دکھانا ہے ۔ دنیا کومنہ دکھانا اس کا مسئلہ ہے جو زبان سے اللہ اور آخرت کا اقرار کر لے لیکن دل یقین سے خالی ہو۔

نون ؟: شادی شده زانی کے لیے رجم کی سزا کا قرآن مجید میں کہیں ذکر نہیں ہے۔ اس کا ثبوت ہمیں احادیث میں ملتا ہے۔ اس وجہ سے ہمارے جدید تعلیم یافتہ طبقہ کے اکثر لوگوں کے ذہن البحصٰ کا شکار ہیں۔اس کی وجہ بیہ

ہے کہ ایسے لوگ حدیث کو اگر مانتے بھی ہیں تواسے قرآن مجید سے ممتر درجہ کی چیز سجھتے ہیں۔نعوذ باللہ من ذ الک۔ یہ بات بالکل غلط ہےاور کسی در ہے میں بھی قابل قبول نہیں ہے۔ایسے لوگوں کومخلصا نہ مشورہ ہے کہ وہ سنی سنائی بات برکوئی رائے قائم کرنے کے بچائے حدیث کی ضرورت واہمیت اور ثقابت یعنی قابل اعتبار ہونے کے متعلق خود تحقیق کر کے کوئی رائے قائم کریں۔اگرانہوں نے غیر متعصب ذہن کے ساتھ بیتحقیق کی توان شاء اللَّه موا نیزے پر دکتے ہوئے مورج کی طرح پی حقیقت عیاں ہو جائے گی کہ قرآن اور حدیث الگ الگ دو چیزین ہیں ہیں بلکہ بیالک ہی سکہ رائج الوقت کے دورخ ہیں۔اس سلسلہ میں البلاغ فاؤنڈیشن کے''حدیث كا حائز هُ ' كورس كا مطالعه بهي ان شاء الله مفيد موگا-

اس ذہنی البحصن کی دوسری وجہ بھی لاعلمی پر بنی ہے۔ عام خیال یہ ہے کہ اسلامی قوانین کے ماخذ قرآن اور حدیث ہیں۔ یہ بات اس صدتک تو درست ہے کہ اسلامی قوانین کی غالب اکثریت کے یہی دو ماخذ ہیں کیکن صرف یہی دونہیں ہیں۔اسلامی قوانین کے پچھاور ماخذبھی ہیں جن کی وضاحت ڈاکٹر حمیداللہ صاحب نے اینے " خطبات بہاولپور" میں کی ہے۔ان میں ہے ایک تورات ہے۔اصول بیہ کے کورات میں درج اللہ کے جن احکام کی قرآن وحدیث میں توثیق کردی گئی وہ اب اسلامی قوانین کا حصہ ہیں۔

اب نوٹ کرلیں کہ رجم کی سزا تورات میں درج ہے اور رسول الله علی اللہ علی اس برعمل کر کے اس کے اسلامی قانون ہونے کی حیثیت کو ہرفتم کے شک وشبہ سے بالاتر کردیا ہے۔

#### 11-12-17

إِنَّهَا التَّوْيَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوَّءَ عِلَمَالَةِ ثُمَّرَيْتُوْبُونَ مِنْ قَرِيْبِ فَأُولِكَ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَلِيْمًا وَلَيْسَتِ التَّوْيَةُ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُونَ السّيّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ آحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبُتُ الْنَ وَلَا الَّذِيْنَ يَبُونُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ ﴿ أُولِكَ آغَتُدُنَالَهُمْ عَذَانًا ٱلنَّهُانَ

ع ت د عَتُدَ يَعْتُدُ (ك) عَتَادًا: تيار بونا آماده بونا۔ عَتِيْدٌ (لَعِينُ اللهِ عَنْ يُرصَعْت ): تيار ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيدٌ ﴿ فَ (فَ ' وومنه نیس نکالاً کوئی بات مربیکداس کے پاس ہوتا ہے ایک تیار محافظ ۔"

أعْتَدَ \_ يُعْتِدُ (افعال) إعْتَادًا: تاركرنا\_آيت زيرمطالعه

تركيب: "اكتوبَة "مبتدا ب- اس كي خبر محذوف ب جوكه "فايت " بوسكتي ب- "على الله" اور 'لِلَّدِينَ'' دونو ل متعلق خبر بيل \_ 'اللَّهُوءَ ' صفت ب اس كا موصوف' اللَّهِ عُلَ ' يا 'الْعُمَلَ ' عدوف ب-"التَّوْبَةُ"اسم ب' لَيْسَ" "كا اس كى خبر بهى محذوف ب اور يهال "عَلَى الله " بهى محذوف ب ' لِلَّذِيْنَ ''اور' وَ لَا الَّذِيْنَ '' دونو ل متعلق خبر بيل \_

#### ترجمه:

النَّمَا: چھنیں سوائے اس کے کہ التوبة أوبر (لعنى الى رحت ك ساتھ رجوع کرناتو ثابت) ہے لِلَّذِيْنَ : ان لوكوں كے ليے جو عَلَى اللَّهِ : الله ير يَعْمَلُوْنَ : كرتے بي الشُّوءَ : برا (كام) بجَهَالَةِ : ناداني ميس ثم : پھر مِنْ قَرِيْبِ:قريب (لعنى جلدى) \_ يَتُوبُونَ : وه لوگ توبه كرتے ہيں فَأُولِينَكَ : توبيلوك بين يَتُونُ : تُوبة قبول كرتاب عَلَيْهِمْ : جن كى اللهُ : الله و كَانَ اللهُ : اور الله ب عَلِيْمًا : جانے والا حَكَيْمًا : حَكمت والا وكيست : اور (ثابت) نبير ب لِلَّذِيْنَ : ان لوكوں كے ليے جو التوبُّهُ : توبه (الله ير) يَعْمَلُونَ عَمَلَ كرت ريت بين السَّيِّيَّاكِ : برائيول كا إذًا :جب حَظّٰی: پہال تک کہ حَضَرَ : مائة تى ہے آحُدُهُمُ :ان کے سی ایک کے الْمَوْتُ :موت قَالَ: تووه كهتاب المُفْنَ : اب إِنَّىٰ تُبْتُ : بِشك مِين توبدكرتا مون وَلاَ اللَّذِيْنَ : اورنه بى ان كے ليے جو يَمُوتُونَ : مرتے ہیں و:اس حال ميس كه هُمْ : وه كُفَّارٌ : كفركرنے والے بيں أُولِيْكَ : بيلوك بين أغْتُدُنا : بم نے تیارکیا لَهُمْ: جن كے ليے عَذَابًا اللهُمَّا: الك وروناك عذاب

نودا: پہلے میں بھولیں کو قبہ سے کہتے ہیں۔ کیونکہ قبول ہونے یا قبول نہ ہونے کا سوال صرف کچی تو بہے متعلق ہے۔ جھوٹی تو بہ کا اس سوال ہے کوئی تعلق نہیں ہے۔ کچی تو بہ کے تین اجزاء ہیں۔ پہلی شرط بیہ کہ اپنے کیے پر ندامت ہو۔ ایک حدیث میں ہے کہ تو بہ نام ہی ندامت کا ہے۔ دوسری شرط بیہ ہے کہ آئدہ وہ کام نہ کرنے کا پختہ عزم کرے۔ تیسری شرط بیہ ہے کہ اگر ممکن ہوتو اپنے کیے کی تلائی کرے مثل نماز روزہ اور زکو ہ کی قضا کرے کسی کا حق مارا ہے تو اس اوا کرے کسی کو تکلیف پہنچائی ہے تو اس سے معافی مانے کوئی ایسا شخص وفات یا چکا ہے تو اس کے لیے دعائے مغفرت کرے وغیرہ۔

یہ بھی سمجھ لیں کہ خطا کا صدور' پھراس پر ندامت اوراعتراف' انسانیت کا عطر ہے۔اگر بھی خطا نہ کرے تو انسان فرشتہ ہو جائے گا' یعنی مجود کے بجائے ساجد ہو جائے گا۔اگر خطا پر نادم نہ ہواوراس کااعتراف نہ کرے تو انسان شیطان ہو جائے گا ( ماخوذ از معارف القرآن)۔اس حوالے سے اب یہ بات ذہن نشین کرلیں کہ فلطی کرنا اتنی بری بات نہیں ہے۔ برائی کی اصل جڑیہ ہے کہ انسان اپنی فلطی کو تسلیم نہ کرے۔

فوت ؟: اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر انسان نجی تو بہ کر نے قاس کی قبولیت کا کیاا مکان ہے۔ آیت کا میں اس کے لیے پہلی شرط' بیختھالَۃ'' ہے۔ اس کا ظاہری مفہوم یہ ہے کہ انجانے میں گناہ کرے تب تو بقول ہوگی محابہ کرام جی آئی نے اس کا میہ مطلب لیا ہے کہ گناہ کے انجام اور عذاب سے غفلت اس کا سبب بن گئی ہوخواہ وہ اسے گناہ جا تنا ہواور قصداً کیا ہو۔ جیسے یوسف عالیہ سے ان کے بھائیوں نے جو کیا قصداً کیا تھا پھر بھی قرآن مجید میں اسے جہالت کہا گیا ہے (ایوسف عالیہ کہا کہا کہ کہ جو شخص قصداً گناہ کرے' تو اس کی بھی تو بہول ہو کئی ہے۔ اگر وہ بھی تو بہرے۔

ای آیت میں توب کی قبولیت کے لیے دوسری شرط' نمِنْ قبویْتِ '' ہے۔اب سوال یہ ہے کہ قریب کا کیا مطلب ہے؟ اس کی وضاحت ایک حدیث ہے ہوتی ہے جس میں رسول اللّٰمُثَالِیَّا اِنْہُ مَایا کہ اللّٰہ تعالیٰ اپنے بندے کی توباس وقت تک قبول فرما تا ہے جب تک بندے پرغرغرہ نہ طاری ہوجائے۔اس طرح مِنْ قویْتِ کا مطلب ہے کہ انسان کا عرصۂ حیات قبیل ہے اور موت اس کے بالکل قریب ہے (ماخوذ از معارف القرآن)۔

#### 77519=LT

يَاتَهُا الّذِينَ امَنُوا لا يَحِلُّ لَكُمُ اَنْ تَرِثُوا النِسَاءَ كَرُهَا وَلا تَعْضُلُوهُ قَ لِتَنْهُمُوا لِيعْضِ مَا النَّمُّوُهُ قَ إِلَا اَنْ يَأْتِينَ فِهَا حِشَةِ مُّبَيِّنَةً وَعَاشِرُوهُ قَ بِالْمَعْرُوفِ فَانَ كَرِهُمُّوُهُ قَ النَّهُ وَيُهِ خَيْرًا كَثِيرًا ۞ وَإِنْ ارَدُنُّمُ الْسَيْدَال رَوْجٍ مَّكَان فَعَسَى اَنْ تَكْرَهُ وَالشَيْعَ وَيَعْفَل اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا كَثِيرًا ۞ وَإِنْ ارَدُنُّمُ السِيدَال رَوْجٍ مَّكَان فَعَسَى اَنْ تَكْرُهُ وَالشَيْعًا وَيَعْفَل اللهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا هُويانُ ارَدُنُّمُ السِيدَال رَوْجٍ مَّكَان وَوْجٍ مَّكَان وَوْجٍ وَاللهُ وَيَهِ وَاللهُ مَنْ اللهُ وَيَهُ وَمَنْ اللهُ وَيَدُا وَفَعْ اللهُ وَيُهُ وَاللّهُ وَلَا تَلْمُونُ وَاللّهُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَاللّهُ وَلَا تَلْمُولُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا تَلْمُولُ وَاللّهُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْمُ وَاللّهُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْمُ اللّهُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْمُ وَلَولُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَلْكُولُولُولُ وَلَا تَلْمُولُ وَلَا مَا وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْمُ مُنْ اللّهُ وَلَا تَلْولُولُ وَلَهُ مُولُولًا مُؤْلُولُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَا تَلْكُولُ وَلِي اللّهُ وَلَا تَلْمُولُولُ وَلَا لَا لَا مُعْلَى فَا عَلْمُ اللّهُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا تَلْلُهُ وَلَا تَلْكُولُ وَلِي اللّهُ وَلَا تَلْكُولُولُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا تُعْلَى فَا عَلْمُ اللّهُ وَلَا تُلْكُولُولُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ع ش ر عَشَرَ يَغْشِرُ \_ عَشَرَ يَغْشُرُ (ض\_ن) عَشْرًا: نويس شامل موكردسوال مونا-

عَشْرٌ (اسم العدو) : دس ﴿ مَنْ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ ٱمْظَالِهَا ﴾ (الانعام: ١٦٠) 'جوآيا يَكى كِ

مِعْشَارٌ: وسوال حصر يعنى 1/10 ﴿ وَمَا بَلَعُوا مِعْشَارَ مَا أَتَيْنَاهُمْ ﴾ (سبا: ٥٤) "اوروه لوگنيس پنچ اس كے دسويں حصے كوجوجم نے دياان كو-" عُشَرَاءُ ج عِشَارٌ: دس ماه كي حامله اونتى جس كا وضع حمل كا وقت قريب مو - ﴿ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴿ ﴾ (النكوي)" اورجب حامله اونٹنال چيوڙ دي جا ئيل گي-''

عِشْرُونَ : بين \_ ﴿إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ طَبِرُونَ يَغْلِبُواْ مِاتَتَيْنِ ﴾ (الانفال: ٦٥) " الربول تم لوگوں میں ہیں ثابت قدم تو وہ غالب ہوں گے دوسویر۔''

عَشِيْرٌ (فَعِيْلٌ كاوزن اسم الفاعل كِمعنى ميس): شامل مونے والا يعني سأتھيُ رفيق ﴿ لَبَنْسَ الْمَوْلَلي وَلَمِنْسَ الْعَشِيْرُ ﴿ الحج ) " يقيناً بهت بى براكارساز باوريقيناً بهت بى برارفيق ب- "

عَشِيْرَةٌ: قبيل برادري رشة وار ﴿ وَٱنْفِرْ عَشِيْرَتكَ الْأَقْرِينَ ﴿ وَالشُّعراء) "اورآت بخرواركري ا بيخ قريبي رشته دارول كو-"

مَعْشَرُ: جماعتُ كروه\_ ( يلمَعْشَوَ الْجِينَ قلِد اسْتَكْفَوْتُهُمْ مِّنَ الْإِنْسِ ﴾ (الانعام: ١٨ ١) [ الحجول کے گروہ! تم نے بہت حاصل کر لیےانسانوں میں ہے۔''

عَاشَوَ (مقاعله) مُعَاشَوةً : بالهمل جل كرربتا\_

عَاشِوْ (فعل امر) : تومل جل كرره - آيت زيرمطالعه-

ف ض و فَضَا يَفْضُو (ن) فَضَاءً :كى چيزيا جُكه كا كشاده مونا ـ

الفضلي (افعال) الفضاء ؛ كشاده كرنا محبت كرناية بت زيرمطالعه

م ق ت مَقَتَ م يَمْقُتُ (ن) مَقْتًا : نفرت كرنا بيزار مونام

مَقْتُ (اسم ذات): نفرت بیزاری آیت زیرمطالعه۔

توكيب: "لا يَعِولُ"، مين لام كي ضمه بتاري بيك مديمضارع مجز ومنيس موسكتا-اس لياس سي بهلالات نفی ہے'اس کولائے نہی مانناممکن نہیں ہے۔اس کے آ گے' آن قرقوا التساء تحرها'' بوراجملہ' لا يبحلُّ '' كا فاعل ہے۔ اس جملے میں ' تو توا'' کا فاعل اس میں ' آفتہ'' کی ضمیر ہے' ' اکتساء''اس کا مفعول ہے اور "كُوْهًا" وال بـ " لا تَعْضُلُوا" فعل نهى بـ " يَجْعَلَ " كي نصب بتار بي بـ كه بي تعسلي أنْ " يرعطف ب 'اتَأْخُذُوْنَ "كامفعول ""كفير بو في في كالرا" كي ليد ب جبك الهمالاً "اورمركب توصفي "إلْهما مُّبِينًا '' دونوں حال ہیں۔''فَاحِشَةً '' اور' مَقْتًا ''' 'حَانَ '' کی خبر ہیں۔''سَاءَ ''فعل ماضی ہے کیکن اس کا ترجمہ حال میں ہوگا (البقرة:۴۹) نوٹ۲) \_'نسَينيُّلا''تميز ہے۔

يْلَا يُسُولُ اللَّذِينَ الْمَنُولُ السالِ الوَّلُوجِ المان لا يَعِطلُ : طلال تبيس موتا

لَكُمْ جَهارك لي آن : ك

تَرِثُوا :تم لوگ وارث بنو النسساء عورتول كے وَلاَ تَغْضُلُوهُ مَّنَّ : اورتم لوك مت روكوان كو كُورُها : زيروتي بِبَعْضِ مَآ :اس كِ يَعضَ كوجو لِتَذُهَبُوْا : تا كُرْتُم لُوگ لے جاؤ إلا أنْ :سوائ اس كے كم اليَّتُمُوُّهُنَّ :ثم لوگول نے دیاان کو بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ :كونَى كلى بحيائى يَّالْتِيْنَ : وه كرين وَعَاشِورُ وَهُنَّ : اورتم لوك ل جل كرر بوان = بِالْمَعُرُونِ : بَصْلِطر يِقْت كُوهْتُهُوهُ هُنَّ : ثم لوك نا يبند كروان كو فَانُ : كِيمِراكر فَعَسْنِي: توہوسکتاہ تَكُرَهُوا : ثم لوك نا يسندكرو شَيْثًا : كسى چيز كو يَجْعَلَ : (ہوسكتاب كد) پيداكرے وَّ : حالاتك اللهُ : الله فيلو: اس ميس خَيْرًا كَيْنُوًا: بهت زياده بهلائي وَإِنَّ : اوراكر اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ : كى بيوى كابد ليس لينا أَدَّدُتُهُمُّ : ثم لوگ اراده كرو مَّكَانَ زَوْجِ بَسِي بيوى كى جَلَم وَّالْتَيْتُمُ : اورتم نے دیا ہو الحدامة أن كي كسي ايك كو قِنْطَارًا: ایک دُهر (مال) هَيئًا : كُونَى چيز فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ بَمْ لُوك مت لواس مين سے بُهْتَاناً : جمونا الزام لكات بوئے أَتَا نُحُذُوْ نَهُ : كياتم لوك ليت بهواس كو وَّاثِمُا مُّهِينًا :اوركھلا گناہ ہوتے ہوئے و کیفت : اور کسے تَأْخُذُوْنَةُ جَمْ لُوكُ لُوكَ السَّاكُو وَ: درآ نحاليك بَعْضُكُمْ : تم من عولى قَدُ اَفُظی :صحبت کر چکاہے اِلی بَعُضِ :کی ہے وَّا مَحَدُّنَ : اور انهول نے لیا مِّيْثَاقًا غَلِيْظًا: أيك بِكاوعده مِنْكُمْ : ثُمَّ ہے وُلاً تَنْكِحُوا : اورتم لوك نكاح مت كرو مًا:اس ہے جس سے أبار و عنهار اجدادت نَكُحُ : ثكاح كيا إلا اسوائياس كركه مِّنَ النِّسَآءِ :عورتول ميس ي قَدُ سَلَفَ : كُرر كيا ٢ إنَّهُ : يقينًا بير گانَ : ہے وهمقتًا : اور بيزاري فَاحِشَةً : إِحِيالَى سَبِيْلاً : بلحاظرات ك وَسَاءَ : اور براب

فوت ان آیات میں ان غلط رسوم کی ممانعت ہے جو اسلام سے پہلے خوا تین کے خمن میں عام تھیں ۔ عورت کی جان اور مال کومر دکی ملکیت تسلیم کیا جاتا تھا۔ شوہر کے انتقال کے بعد وارث اس کے ترکہ کی طرح اس کی ہیوہ کے بھی مالک بن جاتے تھے۔ اُس سے اگر خود لکاح کرتے تو مہز نہیں اداکرتے تھے اور اگر کسی دوسر سے نکاح کراتے تو مہر خودر کھ لینتے تھے۔ ہیوی کو اگر میکے یا کہیں اور سے کوئی چیز ملتی تو شوہر اس کا مالک ہوتا تھا۔ اس طرح کی اور رسومات کی نفی کرتے ہوئے ان آیات میں اللہ تعالی نے عورت کی شخصیت کے حق کو اور اس کے حق ملکیت کو تسلیم کرنے کا تھم دیا ہے۔

#### آیات۲۳-۲۳

حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ الْآيِنَ اَرْضَعْنَكُمْ وَبَلْتُكُمْ وَاخَوْتُكُمْ وَعَلَّنَكُمْ وَخَلْتُكُمْ وَبَلْتُ الْآخِ وَالْمُحْدُ اللّهِ فَا مَلْقَالُمُ وَاخَوْتُكُمْ وَاخَوْتُكُمْ وَالْتَفَاعَةِ وَأُمَّهَتُ نِسَآلِكُمْ وَرَبَالِبِكُمُ اللّهِ فَالْ مُنَامِعُهُ وَابَيْنَ الْآخُتُينِ الْآمَاقَلُ سَلَفَ اللّهُ وَكَلْمُ اللّهُ كَانَ عَفُورًا لَا حَيْمًا وَرَاءَ وَلِكُمْ اللّهُ عَلَى اللهِ الله عَلَيْمُ وَا حَلْمَ الله وَلَا مُناكَمُ اللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكَتُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكَتُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكَتُ اللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكَتُ اللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكَتُ اللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا وَرَاءَ وَلِكُمْ اللّهُ مَا مَلِكُ مُ اللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ وَلَا مُولِللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ وَلَا مُناعَلُهُ وَاللّهُ وَلَا مُناكَمُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا مَا مَلِكُ مُ اللّهُ وَلَا مُولِللّهُ مَا مَلِكُ مُنا وَرَاءَ وَلِكُمْ اللهِ وَلَا مُناعَلًا مَا مَلِكُ مَا اللّهُ وَلَا مَا مَلّهُ وَلَا مَا مَلِكُ اللّهُ وَلَا مَا مَلِكُ مُنا وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا مُناعَلًا مُولِللّهُ وَلَا مُناعَلًا مُعْمَلًا مُناعَلًا مُؤْمِنَا وَاللّهُ وَلَا مُناعَلِكُمْ وَلِمُ اللّهُ وَلَا مُناعَلًا مُنْ عَلَيْكُمُ وَلِمُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مُنا وَاللّهُ وَلَا مُناعَلًا مُؤْمِلُولُ وَلَا مُناعَلًا مُنْ عَلَيْكُمْ وَلِمُ اللّهُ وَلَا مُناعَلًا مُؤْمِلًا وَاللّهُ وَلَا مُناعَلًا مُناعِلًا مُنْ عَلَيْكُمُ وَلِمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مُنا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ ا

ع م م ع م م عَمَّ وَن ) عُمُوْمًا :كى چيز كاعام بونا-

عَمُّى جَ أَغُمَامٌ : كِهَا ﴿ وَبَنْتِ عَمِّكَ ﴾ (الاحزاب: ٥٠) "اورتبهار ، چَها كى بينيال ـ "﴿ أَوْ بَيُوْتِ ا اَعْمَامِكُمْ ﴾ (النور: ٦١) " ياتبهار ، چَهاوَل عَلَم ـ "

عَمَّةٌ ج عَمَّاتٌ : يمويهي \_ آيت زير مطالعد

عَمَّ : اس کامادہ''عُمم''نہیں ہے بلکہ یہ''عَنْ مَا'' کی ادعام شدہ شکل ہے۔﴿عَمَّ يَتَسَآءَ لُوْنَ ﴿﴾ (النبا)''کس کے بارے میں بیلوگ باہم پوچھتے ہیں؟'' خول ل

خ و ل خَالَ \_ يَخُولُ (ف) خَوْلًا : غلامون والا بونا \_ ما لك \_

خَالٌ جَ ٱخُوالٌ: مامول\_ ﴿ وَبَنْتِ خَالِكَ ﴾ (الاحزاب: ٥٠) 'اورتمهارے مامول كى بيٹيال-'﴿ أَوْ بُيُوْتِ ٱخْوَالِكُمْ ﴾ (النور: ٦١) '' ياتمهارے ماموؤل كے كھر۔''

خَالَةٌ جَ خَالَاتٌ : خالد آيت زير مطالعه

خَوَّلَ \_ يُخَوِّلُ (تَفْعِيلَ )تَخْوِيلًا: ما لك بنانا عطاكرنا \_ ﴿ وَتَرَكْتُمْ مَّا خَوَّلُنْكُمْ وَرَآءَ ظُهُوْرِكُمْ ﴾

(الانعام: ٩٤) "اورتم لوگ چھوڑ آئے اس کوجوہم نے عطا کیاتم کواپی پیٹھوں کے پیچھے۔"

ص ل ب

صَلَبَ \_ يَصُلُبُ (ن) صَلْبًا : برُيوں \_ وَدا نكالنا \_ سولى بر پڑھانا (قُلَ كرنے كے ليے) \_ ﴿ وَمَا قَتَكُونُهُ وَمَا صَلَبُونُهُ ﴾ (النساء: ١٥) "ان لوگوں نے قل نہيں كيا اس كواور ندان لوگوں نے سولى چڑھايا اس كو. " صُلُبُ جَ اَصُلَابٌ: ريڑھكى بدُى بيھے ۔ ﴿ يَعُورُجُ مِنْ الصَّلْبِ وَالتَّرَ آئِبِ ﴾ (الطارق) "وه كُلْنَا ہے پيھاورسينوں كے درميان ہے۔ "

صَلَّبَ (تَفْعَيل) تَصُلِيْبًا: سولى چِرُهانا عِيانِي وينا ﴿ وَلَا وَصَلِّبَتِكُمْ فِي جُدُوْعِ التَّخْلِ ﴿ ) (طله: ١٧) "اور مِن لازمًا سولى چِرُهاوَ ل كَاتَمَ لوگول كومجور كَتُول بِـ"

#### ح ص ن

حَصُنَ - يَحْصُنُ (ك) حَصَانَةً :مضبوط ومتحكم بونا محفوظ بونا-

حِصْنٌ جَ حُصُونٌ: مضبوط جَلَهُ قلعه - ﴿ وَظَنُّو ٓ اللَّهِ مُمَّا يَعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِّنَ اللَّهِ ﴾ (الحشر: ٢) "اوران لوگوں نے ممان کیا کہ بچانے والے ہیں ان کوان کے قلعے اللہ سے ''

آخصن (افعال) إخصالاً: حفاظت كرنا بچانا محفوظ كرنا . ﴿ وَعَلَّمُنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوْسٍ لَّكُمْ لِنُحُصِنَكُمْ مِّنُ بَاسِكُمْ ﴾ (الانبياء: ٨٠) "اور ہم نے سکھایا اس کواکی لباس بنانا تمہارے لیے تا كہ وہ تمہارى حفاظت كرے تمہارى جنگ بيں ۔ "

مُحْصِنٌ (اسم الفاعل) : ها ظت كرنے والا \_ آيت زيرمطالعه

مُحْصَنَةٌ (اسم المفعول) : محفوظ كى موئى ـ اس بنيادى مفهوم كساته قرآن مجيد مين متعدد مفاجيم مين آيا ہے: (۱) شادى شده خاتون ـ آيت زير مطالعه ـ (۲) آزاد خاتون 'يعنى جو كنيز نه مو ـ خاندانى لڑكى ـ (آنُ يَّدُكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَةِ الْمُؤْمِنَةِ (النساء: ۲٥) ''كه وه فكاح كرے خاندانى مسلمان عورت ہے۔'' (۳) پارسا' پاك دامن ـ (وَالَّذِيْنَ يَرْمُوْنَ الْمُحْصَنَاتِ) (النور: ٤)' اور وه لوگ جو تهت لگاتے ہيں پاك دامن عورتوں ير۔''

حَصَّنَ (تفعيل) تَحْصِيْنًا :بهت مضبوط كرنا وب يختركنا

مُحَصَّنَةٌ (اسم المفعول) : بهت مضبوط كى موئى ﴿ لَا يُقَاتِلُوْنَكُمْ جَمِيْعًا إِلاَّ فِي قُرَّى مُّحَصَّنَةٍ ﴾ (الحشر: ١٤) "وولوگ جنگ نہيں کريں گے تم لوگول سے سب لل کر گر قلعہ بند بستيوں ميں ۔ "

تَحَصَّنَ (تَفَعَل) تَحَصَّنًا : فُورُو كُو كُو لُو لَا كَهُونَ أَرَدُنَ تَحَصَّنًا ﴾ (النور:٣٣) "اگروه عورتين اراده كرين يجيخ كا\_"

#### <u>س ف ح</u>

سَفَحَ (ف) سَفُحًا : خون ياآ نووغيره بهانا\_

مَسْفُون عُ (اسم المفعول) : بهايا موار ﴿ أَوْ دَمَّا مَّسْفُوْ حًا ﴾ (الانعام: ٥٥) أيا بهايا مواخون \_''

سَافَحَ (مفاعلہ) سِفَاحًا: ایک دوسرے سے بڑھ کر بہانا۔ پھر بدکاری کرنے کے معنی میں آتا ہے۔ مُسَافِحٌ (اسم الفاعل): بدکاری کرنے والا۔ آیت زیرمطالعہ۔

#### ترجمه:

حُرِّمَتْ :حرام كي كَني عَلَيْكُمْ : ثم لوگوں ير وبَنْ فَيْكُمْ : اورتمهارى بينيال أُمُّهُ اللُّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّ وَأَخَوْتُكُمْ : اورتهاري بهنين وَعَمُّتُكُمْ : اورتمهاري پيوپهيال وَبَعْلَتُ الْأَخِ : اور بِهَا لَى كَي بينيال وَ خُلْتُكُمْ : اورتهاري خالا كين وبَنَكُ الْأُنْحَتِ : اور بهن كى بيثيال وَأُمُّهُ مُكُمُّ اللَّهِ يُ : اور تمهاري وه ما كين وَأَخَوْتُكُمْ مِّنَ الرَّضَاعَةِ: اور تنهارى أرُّضَعْنَكُمُ : دوده پلاياتم كو دوده شريك بهنيس وَأُمُّهُتُ نِسَآئِكُمُ اور تمهارى عورتول ورَبّآئِكُمُ اورتمهارى زيرتربت بيليال (بيويوں) کی مائيں الَّتِنِّي :جو فِيْ مُحْجُورٌ كُمْ : تنهاري گودوں ميں ہيں مِّنْ يِّسَآئِكُمُ الْتِيْ : تمهارى ان عورتول سے دَخَلْتُمْ : تم وافل موت فَإِنْ : كِلِمراكر بهن جن ميں دَخُلْتُمْ : داخل لَّمُ تَكُونُولُ : تم نہیں ہوئے فَلَا جُنَاحَ : تَوْكُونَى كَناهْ بَين ب بهن :ان ميل و حَلَا إِلَى أَبْنَا إِنْكُمْ : اورتمهار بيون كى بيويان عَلَيْكُمْ : ثم ير الَّذِيْنَ :جو مِنْ أَصْلابِكُمْ : تمهاري پيشوں سے بيں وَأَنْ :اور (حرام كيا گياتم پر) كه تَجْمَعُوا : تم جمع كرو بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ : دوبہوں كے درميان الله : سوائے اس کے کہ

قَدُ سَلَفَ : كُرر كياب إِنَّ اللَّهُ : يقينًا الله كَانَ : ہے رَّحِيْمًا: ہرحال میں رحم کرنے والا غَفُوْرًا: بِإِنْهَا بَخْتُهُ والا وَّالْمُحْصَناتُ : اورشادي شده خواتين (بهي) مِنَ النِّسَآءِ :عورتول مين سے الله : سوائے اس کے کہ مَا : جن کے أَيْمَانُكُمْ : تمهارے دائے ہاتھ مَلَكَتُ : ما لك بوئے كِتُبُ اللهِ : الله كالكها موا موت موك عَلَيْكُمْ : ثم ير وَأُحِلُّ : اورحلال كيا كيا لَكُمْ : تمهارے ليے مًّا وَرَآءَ ذٰلِكُمْ :جواس كےعلاوہ ہے آنْ : ك بِأَمْوَ الكُمْ : اين مال = تَبْتَغُوُّا :ثم لوگ حام و (ان کو) مُّحْصِنِينَ : العَاظت كرنے والے ہوتے عَيْنَ مُسلفِحِيْنَ :بدكارى ندكرنے والے 三のこの فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ : يُحرجوتم فالده حاصل كيا يه :جس = فَاتُوهُ فَيْ : تُوتُمُ لُوكَ دوان كو مِنْهُنَّ : ان میں ہے فَرِيْضَةً : فرض موتے موے أَجُوْرَهُنَّ : ان كحقوق وَ لَا جُنَاحَ : اوركوئي كناه نبيس ہے عَلَيْكُمْ : ثم ي تَرَاضَيْتُمْ عَمْ لُوك باہم راضي ہوتے فينما: اس ميس مِنْ، بَعْدِ الْفَرِيْضَةِ : فرض كے بعد به:جسير انَّ اللَّهَ : يقيناً الله كَانَ : ہے حَكِيْمًا: حَكمت والا عَلِيْمًا : جانے والا

\*\*

دعوت رجوع الى القرآن كى اساسى دستاويز گاكائر اسران الحك الميائية كى مقبول عام تاليف مسلمانوں برقران مجير كے حقوق اثاعت خاص: 40، دوپ اثاعت عام: 25روپ

### حفظ **قرآن کی اہمیت** مرین: پروفیسرمجریونس جنوعہ

عَنُ عُقْبَةَ بَنِ عَامِرٍ ﴿ وَ اللَّهِ عَنْ مُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

حضرت عقبہ بن عاَم طالبی کہتے ہیں' میں نے رسول اللّٰدُ کَالْتُظِیمُ کو بیفر ماتے ہوئے سنا:'' اگر رکھ دیا جائے قرآن مجید کوئسی چڑے میں پھروہ آگ میں ڈال دیا جائے تو نہ جلے گا۔''

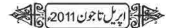
یہ حدیث سنن دارمی میں ہے۔ سنن دارمی حدیث کی گیارہ مشہور کتابوں میں سے ایک ہے۔ اگر چہ یہ صحاح سِتّہ میں شامل نہیں تاہم اس کی اہمیت ہے انکار نہیں۔ امام ابن حجر عسقلانی مُرَیّفیّه ، سنن دارمی کوسنن ابن ماجہ پر فوقیت دیتے ہیں جبکہ ابن ماجہ صحاح ستہ میں شامل ہے۔

اس حدیث کے داوی حضرت عقبہ بن عامر ظافیۃ جہنی ہیں۔ مدینہ میں آکررسول الله کا اللّیٰ کا لیا کیا گئے ہا س حاضر ہوئے ۔ انہیں قر آن وحدیث اور فقہ کے ساتھ گہری ولچی تھی۔ جوئے اور اسلام قبول کیا ' پھر مدینہ میں ہی تھی ہوگئے۔ انہیں قر آن وحدیث اور فقہ کے ساتھ گہری ولچی تھی۔ حضرت عقبہ بن عامر طافیہ نامور تیرانداز اور ماہر فنونِ جنگ تھے۔ رسول اللّه مَثَالَةُ فِيْمُ کی محفل میں ہمیشہ حاضر رہنے کی کوشش کرتے۔ کتب حدیث میں آئے گی ۵۵مرویات ہیں۔

قرآن مجیداللہ تعالیٰ کا کلام ہے۔اللہ تعالیٰ جس طرح اپنی ذات میں بے مثل و بے مثال ہے 'اسی طرح وہ اپنی صفات میں بھی بکتا ہے۔جس طرح اللہ تعالیٰ کی عظمت بے حدوصاب اور بے پایاں ہے اسی طرح کلام اللہ کی صفات میں بھی کوئی انتہا نہیں۔اس حدیث میں آتا ہے کہ رسول اللہ متالیۃ کے فرمایا:''اگرقرآن مجید چڑے کے اندررکھا جائے اور پھروہ چڑا آگ میں ڈالا جائے تو آگ اُس کونہیں جلائے گ'۔گویا قرآن مجید کی برکت سے چڑا نہیں جلے گا اور قرآن مجید بھی محفوظ رہے گا۔ بیقرآن مجید کی مجزانہ شان ہے اور مجزہ نبی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا ہے۔ چنا نچہ بیصورت رسول اللہ متالیۃ کے میں حیات تھی۔اگر چہ اب بھی کئی دفعہ سفنے میں آیا ہے کہ کسی جگد آگ گئی اور چڑے کی جلد میں موجود قرآن مجید وہاں محفوظ رہا۔

شار حین حدیث کے مطابق اس حدیث میں چڑے سے مرادانسان کی کھال ہے اور آگ سے مراد جہنم کی آگ ہے۔ چانچہ حدیث کا مطلب میں ہوا کہ جس جہم انسانی کے اندر قرآن مجید محفوظ ہوا س جسم کو دوزخ کی آگ ہے۔ چانچہ حدیث کا مطلب ہے ہوا کہ جس''لا اللہ الا اللہ'' کا اقراراُ خروی نجات کا ذریعہ ہے اور''لا اللہ الا اللہ'' قرآن مجید کا حصہ ہے تو پھر پوراقرآن نولاز ما نجات کا ذریعہ ہے گا۔

ایک حدیث میں آتا ہے کہ روزہ اور قرآن بندے کی سفارش کریں گے اوران دونوں کی سفارش قبول کی



جائے گی۔

جس شخص نے سالہا سال محنت کر ہے اُس کلام کواپنے سینے میں اتارلیا' جے اللہ تعالی نے رسول اللہ مُثَالِیْا اُسِمُ کے قلبِ مبارک پر نازل کیا تھا تو اس کی فضیلت کا کیا حال ہوگا! عبداللہ بن عمر و ڈاٹھا سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُثَالِیْا اُسِمِ نَا فِی اِسْمِ مِنْ اِسْمِ اَسْمَ اِسْمُ مِنْ اِسْمِ اِسْمَ اِسْمُ مِنْ اِسْمَ الله مُثَالِقَالِ اِسْمَ مِنْ اِسْمَ مِنْ اِسْمَ مِنْ اِسْمَ مِر مُشْمِ کر پڑھتا تھا' پس تیرا مقام وہی ہے جہاں تو کے درجوں پر چڑھتا جا اور مُشہر کم پڑھ جیسا کہ دنیا میں مُشہر مُشہر کر پڑھتا تھا' پس تیرا مقام وہی ہے جہاں تو آخری آیت پر پہنچے۔' (تر فری)

قرآن مجیدایک ضخیم کتاب ہے اورائے زیرزبر کی رعایت کے ساتھ یا دکرنا اور پھرائے یا در کھنا بظاہرایک مشکل کام معلوم ہوتا ہے 'گراللہ تعالی نے مجز انہ طور پرائے آسان کردیا ہے۔ چھوٹی عمر کے بچے کو حفظ قرآن پر لگادیا جاتا ہے تو وہ دو تین سال میں پوراقرآن حفظ کر لیتا ہے۔ اپنے اردگر دمیں دیکھتے کتنے ہی بچے ہیں جو حافظ ہیں! اگر حفظ قرآن مشکل ہوتا تو بچے کیا ہوئے بھی اس کو حفظ نہ کر سکتے 'گراییا نہیں ہے' ہمارے معاشرے میں ہزاروں کی تعداد میں بچے بوڑھے اور جوان حافظ قرآن موجود ہیں۔

حضرت سعید بن سلیم طالته رسول الله مگالی خاکا ارشاد نقل کرتے ہیں: '' قیامت کے دن اللہ کے کلام ہے بڑھ کرکوئی سفارش کرنے والانہیں ہوگا' نہ کوئی فرشتہ اور نہ کوئی اور '' (فضائل اعمال باب فضائل قرآن) مدین شفارش کرنے والا ہوگا کہ اس کی سفارش رونہیں کی جائے گی۔ صدیث میں آتا ہے کہ قرآن مجید وہ سفارش کرنے والا ہوگا کہ اس کی سفارش رونہیں کی جائے گی۔ حضرت جابر دالت کرتے ہیں کہ رسول الله مگالی خات فرمایا: ''قرآن مجید ایسا شفیع ہے جس کی شفاعت مقبول ہے اور ایسا جھاڑ الوہ کہ جس کی شفاعت مقبول ہے اور ایسا جھاڑ الوہ کہ جس کا جھاڑ السلیم کرلیا گیاہے''۔ (ابن حبان)

سورۃ الملک کے فضائل میں منقول ہے کہ اس نے ایک بندے کے حق میں اللہ تعالی کے حضور سفارش کی تو وہ بخش دیا گیا۔ (منداحمہ جامع تر ندی) 'جبکہ حافظ تو وہ ہے جے صرف سورۃ الملک نہیں بلکہ قر آن مجید کی ۱۳ اسور تیں یاد ہیں اوروہ اُن کی تلاوت کرتا رہتا ہے۔ اس طرح وہ تمام آیات وسور کے فضائل سے مالا مال ہوتا رہتا ہے۔ حضرت معاذ جہنی ڈاٹٹو سے روایت ہے کہ رسول الله مُلٹائٹو آئے فر مایا:'' جو شخص قر آن پڑھے اور اس پر عمل کرے اس کے والدین کو قیامت کے دن ایک تاج پہنا یا جائے گا جس کی روشنی آفتاب کی روشنی ہے بھی زیادہ ہوگی اگروہ آفتاب تم متعلق جوخود اس کا عامل نیادہ ہوگی اگروہ آفتاب تھروں میں ہوئیں کیا گمان ہے تمہار اس شخص کے متعلق جوخود اس کا عامل

مؤ'\_(منداحم'سنن ابوداؤد)

حافظ کے لیے بیہ بھی ضروری ہے کہ وہ قرآن مجید کے معانی اور مطالب ہے آگاہ ہواوراس کے احکام پر عمل پیرا بھی ہو۔حضرت علی والیٹ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللّٰد مَالِیُّا اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ ال

بہر حال حافظ قرآن کو قرآن مجید کی حفاظت حاصل رہے گی۔ قرآن مجید کی برکات دنیا کی زندگی میں بھی اے ملیں گی اور قبراور حشر میں بھی قرآن مجیداس کے لیے ختیوں سے بچاؤ کا ذریعہ بنے گا۔ حافظ قرآن کے لیے حفظ قرآن بہت بڑااعز از ہے۔ وہ جب فوت ہوگا تو قرآن اپنے سینے میں محفوظ لے کر قبر میں جائے گا۔ قرآن کا مونس وغم خوار ہوگا اور اس کے لیے بچاؤ کا ذریعہ ہوگا۔ سورۃ التغابن میں کلام الہی ہے ، وہ ضرور وہاں اس کا مونس وغم خوار ہوگا اور اس کے لیے بچاؤ کا ذریعہ ہوگا۔ سورۃ التغابن میں قرآن مجید کو''نور'' کہا گیا ہے۔ نور ایک خوبصورت لفظ ہے جو خوبی' اچھائی' نیز'عمہ ہ اخلاق اور حسن و جمال کے معنوں میں مجاز اُاستعال ہوتا ہے گراس کا اصل معنی تو روشنی ہے۔ ظاہر ہے جو شخص پوراقر آن یعنی نور اپنے سینے میں لے کر قبر میں جائے گا تو وہاں اس کی قبرقر آن کے نور سے منور ہو جائے گی اور اسے کسی طرح کی ظلمت کا سامنانہ کرنا پڑے گا اور کھر حشر کے روز بھی بہی قرآن اس کی نجات کا باعث سے گا۔

#### بقيه حواشى: شريعتِ اسلامى مين شراب نوشى كى سزا

- (١٨) سنن الترمذي كتاب الحدود باب ماجاء في حد السكران\_
- (٨١) سنن ابي داؤد كتاب الحدود ؛ باب اذا تتابع في شرب الخمر
  - (٨٢) مرقاة المفاتيح على ص١٧٦ ـ
  - (٨٣) الهدايه المحلد الرابع كتاب الحدود باب حد الشرب\_
    - (٨٤) الفقه على المذاهب الاربعة به و ص ٢٦٠٢٥
      - (۸۵) سنن الترمذي كتاب الحدود.
- (٨٦) حافظ ابن تجرف "التلخيص" بين اس روايت كم تعلق لكها ب: "لم يسبق ابن دحية الى تصحيحه" نيل الاوطار المحلد الرابع الحزء السابع باب مقدار الحلد في الخمر.
  - (۸۷) كنز العمال ع٣ ص ١٠٠ ـ
    - (٨٨) كتاب الآثار عديث ٩٢ ـ
  - (٨٩) سنن الترمذي كتاب الحدود باب ما جاء في حد السكران\_
  - (٩٠) صحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الخمر\_ وسنن ابي داؤد كتاب الحدود باب في الحد في الحمر
    - (٩١) صحيح البخاري كتاب الحد والنعال الضرب بالحريد والنعال

# واكتراك راحمت كانصورخلافت

#### تحرير: ڈاکٹرصہیب حسن (لندن)

مرکزی المجمن خدام القرآن لا مور کے زیر اہتمام ۱۹-۲۰ مارچ ۲۰۱۱ء کوقرآن آڈیٹوریم لا موریس ''ڈاکٹر اسراراحر ﷺ کی قرآنی' دینی اور کمی خدمات'' کے عنوان سے دوروزہ محاضرات قرآنی کا اہتمام کیا گیا۔ محاضرات کے دوسرے سیشن میں مولانا عبدالغفار حسن مجھٹے کے خلف الرشید ڈاکٹر صہیب حسن حفظہ اللہ (چیئر مین القرآن سوسائٹ کندن) نے ''ڈاکٹر اسراراحر کا تصویر خلافت' کے عنوان سے اپنا مقالہ پیش فرمایا۔ مقالہ پڑھنے سے پیشتر موصوف نے چندمنٹ کی تمہیدی گفتگو بھی فرمائی۔ بیگراں قدرمقالہ تمہیدی گفتگو سمیت قارئین حکمت قرآن کی خدمت میں پیش کیا جارہا ہے۔

فطبهٔ مسنونه کے بعد:

اَلَّذِيْنَ إِنْ مِّكَلَّتُهُمْ فِي الْكَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَأَمَرُواْ بِالْمَعُرُوفِ وَنَهُوْا عَنِ الْمُنْكُرِ \* وَلِلْهِ عَاقِبَهُ الْأُمُوْدِ (الحج) جناب صدرجلس اورمعزز سامعين كرام!

میں بیروا تی طور پرنیس کہرہا' بلکہ میں واقعتا ڈاکٹر ابصاراحمد صاحب کا بہت ہی شکر گزاراور ممنون ہوں کہ انہوں نے جھے اس ذی وقار سیمینار میں آنے کی دعوت دی اور جھے بیہ موقع فراہم کیا کہ میں ڈاکٹر اسرار احمد جوانیٹ کی ملی' دینی اور قر آنی خدمات کے بارے میں انہیں خراج تحسین پیش کروں ۔ ایک کہاوت ہے کہ بچرا ہے حال کے اندر جھتا ہے اورا ہے حال ہی میں مگن رہتا ہے جوان مستقبل کے بارے میں سوچتا ہے جبکہ بوڑھا اپنے ماضی کے اندر جھانکتا ہے۔ تو آج جھے بھی اپنے ماضی (قریب اور بعید) میں جھانکنے کی تو فیق ہور ہی ہے۔ ڈاکٹر اسرار احمد بھائی کی سب سے بڑی پہچان تو رجوع الی القرآن کے حوالے سے ہے اور یہی میرا موضوع ہونا چاہیے تھا' لیکن میں نے آج اپنی گفتگو کے لیے ایک دوسرا موضوع ''ڈاکٹر اسرار احمد کا تصوّرِ خلافت'' اختیار کیا ہے۔ اس لیے میں ڈاکٹر صاحب کی تحریک رجوع الی القرآن کے بارے میں مختصری بات کھوں گا۔ ڈاکٹر صاحب نے جس طرح قرآنی تی تنزیلات سے ہماری اجتماعی اور انفرادی زندگ کی تقابل پیش کیا ہے وہ بہت ہی ممتاز چیز ہے۔ جب پاکستان کی عمر کے چالیس سال پورے ہو کے تو اس وقت کا تھابل پیش کیا ہے وہ بہت ہی ممتاز چیز ہے۔ جب پاکستان کی عمر کے چالیس سال پورے ہو کے تو اس وقت انہوں نے ایک مضمون کھا: ''پاکستان کی عمر کا چالیس سال اور اس کی دینی وتاریخی اہمیت' جس میں انہوں نے بیک مضمون کھا: ''پاکستان کی عمر کا چالیس سال اور اس کی دینی وتاریخی اہمیت' جس میں انہوں نے بیک مضمون کھا: ''پاکستان کی عمر کا چالیس سال اور اس کی دینی وتاریخی اہمیت' جس میں انہوں نے بیک مضمون کھا: ''پاکستان کی عمر کا چالیس سال اور اس کی دینی وتاریخی کی تاریخ کے حوالے سے اس

اس کے علاوہ ڈاکٹر صاحب نے سورۃ الحدید کی روشنی میں جس انداز سے انسانی زندگی کے پانچ ادوار کا تقابل کیا ہے ؛ وہ بہت ہی خوبصورت اور بہت ہی او نچی چیز ہے۔ آپ نے سورۃ الحدید کی اس آیت:

﴿ إِعْلَمُوْ ا اَنَّمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَزِيْنَةٌ وَتَفَاحُرٌ ا بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْاَمُوالِ وَالْاَوْلَادِ \* كَمَثَلِ غَيْثٍ اَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيْجُ فَتَرْمَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ خُطَامًا \* وَفِي الْأَوْلَادِ \* كَمَثَلِ غَيْثٍ اَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيْجُ فَتَرْمَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ خُطَامًا \* وَفِي الْأَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيْدٌ \* وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللّٰهِ وَرِضُوانٌ \* وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْعُرُورِ ۞ ﴾ الْأَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيْدٌ \* وَمَغْفِرَةٌ مِّينَ اللّٰهِ وَرِصُوانٌ \* وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ الْعُرُورِ ۞ ﴾

کے حوالے سے انسانی زندگی کے پانچ ادوار کا تذکرہ کیا ہے کہ یہ کس طرح انسان کے بچپن اس کی جوانی اوراس کے بڑھانے پر منطبق ہوتے ہیں۔ بیساری با تیں جس خوبصورت انداز میں کہی ہیں وہ پڑھنے کی چیز ہے دل میں بسانے کی چیز ہے۔ اس لیے کہ اس سے انسان کی دنیا سنورتی ہے اسے اپنی آخرت کے بارے میں سوچنے کا مصاس ہوتا ہے اوراس کے ذریعے اس کی زندگی کے اندرا نقلاب آتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کا بھی سب سے بڑا کمال ہے کہ انہوں نے سوتے دلوں کو بیدار کیا ہے اور مُردہ دلوں کے اندرزندگی کے شرارے بخشے ہیں۔ بیان کا اعجاز اوران کا کمال ہے۔ اللہ تعالی ان کی قبر کوئور سے بھرے۔ وہ خض ایسے کام کر گیا جو بہت سے لوگ نہیں کر سکے۔ اسی طرح انہوں نے سورۃ النورکی آیت:

﴿ اللّٰهُ نُورُ السَّمَاوٰتِ وَالْاَرْضِ \* مَثَلُ نُورِهٖ كَمِشْكُوةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ \* اَلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ \* الزُّجَاجَةُ \* اللّٰهُ نُورُ السَّمَاوُتِ وَالْلَارُضِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ لِنُورِهٖ مَنْ يَّشَآءُ \* وَيَصْرِبُ اللّٰهُ اللّٰهُ لِنَوْرِهٖ مَنْ يَّشَآءُ \* وَيَصْرِبُ اللّٰهُ اللّٰهُ لِنَوْرِهٖ مَنْ يَّشَآءُ \* وَيَصْرِبُ اللّٰهُ اللّٰهُ لِلنَّاسِ \* وَاللّٰهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴿ ﴾

کا جو کلامکس قائم کیا ہے اور اللہ تعالیٰ کا نور جو کہ قلبِ مؤمن میں ہے' کا تذکرہ کیا ہے' وہ بھی ان کا اپنا منفرد اعجاز ہے۔

یوسب با تیں میرے ماضی بعید کی ہیں جس وقت میں شروع میں ساہیوال میں ان کے ساتھ ان کے قائم کردہ قرآن ہاشل میں تھبرا تھا۔ بہر حال ڈاکٹر صاحب کی خدمات کی تفصیل تو بہت ہے گراب میں اپنے آج کے موضوع کی طرف آتا ہوں۔ میرا آج کا موضوع ہے:

### " ڈاکٹر اسراراحمہ کا تصوّرِخلافت"

مجھے لندن میں ایک طویل عرصہ کے قیام کی وجہ سے ڈاکٹر اسرار احد مغفور ومرحوم کی احیاءِ خلافت'ا قامتِ دین اور اصلاح وتجدید کی مساعی کا بھرپورعلم ہونے کا دعویٰ تونہیں ہے کیکن ہرسال پاکستان کی ایک نہ ایک زیارت اور پھر ڈاکٹر صاحب کے افکار کے ترجمان متنوں جرائد (میثاق ٔ حکمت قرآن اور ندائے خلافت ) کا مسلسل مطالعۂ ڈاکٹر صاحب کی آ مدلندن کے موقع پر ملاقا تیں' اُن کی جُہدِمسلسل اورسعی یٰ امتزلزل' میرےعلم وادراک ہے بوشیدہ بھی نہیں رہیں اس لیےان سطور کوتر بر کرتے وقت میں بلا جھےک علی بصیرہ 'ہونے کا دعویٰ ضرور کرسکتا ہوں ۔شروع ہی میں اس بات کو واضح کرتا چلوں کہ گوڈ اکٹر اسراراحمدصاحب نے اپنے لیکچروں اورتح بروں میں کہیں کہیں سلطنت آل عثمان یا خلافت عثانیہ کا ذکر کیا ہے کیکن انہوں نے بھی اُے مسلمانوں کے لیے ماڈل قرار نہیں دیا البتہ ۱۹۲۳ء میں سقوط دولت عثانیہ کے بعد ہندوستان میں تح یک خلافت کا بریا ہونا اور بڑے بڑے عمائدین اسلام حتی که مسٹر گاندھی کابھی مسلمانوں کی آواز میں آواز ملانا' خلافت کی اس آخری نشانی ہے حد درجہ تعلق كاغماز رباتھا۔اس ليے بيں استحرير بيں جہاں ڈاكٹر صاحب كے افكار بابت خلافت كا تذكرہ كروں گاوہاں خلافت عثانیہ کے قریب ترین عملی ماڈل ہونے کی بنا پر دونوں کا تقابل بھی کرتا چلوں گا' چاہے وہ مثبت ہو یامنفی۔ اس میں نو کوئی شک نہیں کہ ڈاکٹر صاحب نے دعوت دین کاعملی آغاز توجمعیت طلبہاور پھر جماعت اسلامی کے پلیٹ فارم سے کیا الیکن پھر جماعت سے علیحدہ ہونے "تنظیم اسلامی کی بنیا در کھنے کے مراحل میں اُسی صور کو پھونکا کہ جس کی گونج بیسویں صدی کے اوائل میں مولا نا ابوالکلام آزاد کے الہلال' ،' البلاغ' اور پھر'حزب الله' کی صدائے ہشیار باش کی شکل میں بلند ہو رہی تھی۔ ڈاکٹر صاحب نے اپنی فکر کے سوتوں کو ان تین ہستیوں (مولانا آزاد واکثر اقبال اورمولانا مودودي) كردامن فكرے بھومة ديكھا ہے اس ليے بہتر ہوگاكديہلے خاص طور برمولا نا آزاداورمولا نامودودی کی آراء پابت خلافت برایک نظر ڈال لی جائے۔

مولانا آزاد پہلے تو مسلمانوں کی قومی زندگی کے عروج وزوال کا گربتاتے ہیں کہ اس کا اصل دوروہی تھا جب ان کی قومی وانفرادی مادی ومعنوی اعتقادی اور عملی زندگی پراہتماع وائتلاف کی رحت طاری تھی اوران کے شزل وادبار کی اصل بنیاد اس دن پڑی جب ائتلاف واجتاع کی جگداشتات وانتشار کی نحوست چھانی شروع ہوگئی۔ پھروہ نی منگا پینے کی ذات بابر کات میں اُن تمام قوتوں اور صلاحیتوں کو مجتمع مانتے ہیں کہ جس سے ایک حکومت کو بقا اور دوام حاصل ہوتا ہے وہ ان کی مختلف حیثیتوں کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وہ اللہ کا پیغیمرتھا ' شریعت کامقنن تھا'امّت کا بانی تھا' ملکوں کا حاکم اورسلطنت کا ما لک تھا۔ وہ اگر پتوں اور چھال سے پٹی ہوئی معجد
کے منبر پر دحی الٰہی کا تر جمان اور انسانی سعادت وہدایت کا واعظ تھا تو ای کے حن میں بمن کا خراج تقییم کرنے والا
اور فوجوں کو میدان جنگ میں بھیجنے کے لیے سیسالار لشکر بھی تھا۔ وہ ایک ہی وقت اور ایک ہی زندگی میں گھروں کا
اور فوجوں کو میدان جنگ میں بھیجنے کے لیے سیسالار لشکر بھی تھا۔ وہ ایک ہی وقت اور ایک ہی زندگی میں گھروں کا حملہ
نظام معاشرت درست کرتا اور نکاح وطلاق کے قو انین نافذ کرتا اور اس کے ساتھ ہی بدر کے کنارے دشمنوں کا حملہ
بھی روکتا اور مکہ کی گھاٹیوں میں سے ایک فاتح محکمران کی طرح نمایاں بھی ہوتا تھا' غرضیکہ اس کی ایک شخصیت کے
اندر مختلف حیثیتیں اور منصب جمع تھے۔ اسلام کا نظام دینی بہی تھا کہ بیساری قو تیں ایک ہی فرد میں جمع رہیں۔
پھروہ لکھتے ہیں:

'' جب آپ تُلُقِیْمُ اُونیا سے تشریف لے گئے تو خلفائے راشدین کی خلافت اِسی اجماع تُو کی ومناصب پر قائم ہوئی اوراسی لیے اس کو منہا ہِ نبوت سے تعبیر کیا گیا' یعنی یہ نیابت ٹھیک ٹھیک ہر لحاظ اور ہر پہلو سے شخص جامع نبوت کی تچی قائم مقامی اپنے اندرر کھتی تھی۔منصبِ نبوت مختلف اجزائے نظر وعمل سے مرکب ہے' از ال جملہ ایک جز وُ وی و تنزیل کا مورد ہونا اور شریعت میں تشریع و تا سیسِ قوانین کا اختیار رکھنا ہے' یعنی قانون وضع کرنا اور اس کے وضع وقیام کی معصومانہ وغیر مسئولا نہ قوت اس جزء کے اعتبار سے نبوت آپ کے وجود پر شتم ہو چکل ہے اور قیا مت تک کے لیے شریعت وقانون کے وضع وقیام کا معاملہ کامل ہو چکا تھا'۔ (قرآن کا قانون عربے ورخ وار ال میں۔۱۱)

اس کے بعد وہ میہ بتاتے ہیں کہ خلافت راشدہ ہیں سوائے وی وتشریع کی نیابت کے باتی تمام امور کی نیابت مامرک نیابت مامرک نیابت مامل تھی۔ وہ لکھتے ہیں کہ'' جس طرح واعی اسلام کا وجود نبوت کے ساتھ خلافتِ ارض حکومت وسلطنت نظام وقوام سیاست ، قیادتِ فوج وحرب ، فتح وعرانِ ریاست ، عباسِ شور کی وغیرہ ، جہاں بانی وحکر ان کے تمام منصب تنباا پنی شخصیت کے اندر رکھتا ہے' اسی طرح خلافتِ خاصّہ میں بھی خلفاء راشد بن کا تنبا وجودان ساری نظری وعملی قوتوں اور تمام منصوبوں کا جامع ہوا۔ وہ ایک ہی وجود کے اندر صاحبِ امامت وخلافت بھی نظری و محل عباد بھی اصلاً ''امامتِ کبرگ'' کا مقام اجتہاد و بنی اور سیاست ملکی دونوں سے مرکب ہے۔ اس لیے ان کی امامت میں دونوں قسمیں اپنی تمام شاخوں کے ساتھ اسٹھی ہیں'' (ص۱۲)

اور پھراجماع وائتلاف کی بیرحالت'بقول مولانا آزاد' حضرت علی دلائو پرختم ہوگئ قوتوں کا انتشار شروع ہوگیا اور اس کی تفصیل وہ بیوں بتاتے ہیں:'' حکومت وفر مازوائی کا کلڑاالگ ہوکر مجرد شاہی کی شکل میں آگیا۔ای کی طرف اشارہ تھا: المحلافة بعدی ثلاثون سنة ٹیم مُلك۔ سو واقعی اس کے بعد صرف پادشاہی ہی رہ گئی'اجتہا داور قضاء شری کا جزء خلافت سے الگ ہواتو مجتهدین وفقہاء کی ایک جماعت پیدا ہوگئ انہوں نے بید کام سنجالا۔ای طرح تعلیم و تربیتِ روحانی کے کاروبار سے نظام حکومت بالکل الگ ہوگیا'' (ص ۱۳) کام سنجالا۔ای طرح تعلیم و تربیتِ روحانی کے کاروبار سے نظام حکومت بالکل الگ ہوگیا'' (ص ۱۳) مولانا آزاد بیعتِ خلافت اور بیعتِ ارشاد کا مسئلہ بھی چنگیوں میں حل کر دیتے ہیں' وہ کہتے ہیں:'' پہلے خلافت کی ایک ہی بیعت تمام مقاصد کی گفیل تھی' اب خلیفہ کا وجود محض یا دشاہی کے لیے اور فقہاء کا مجرد استنباط

ا حکام ومسائل رہ گئے تو تز کیزنفوں اور ارشادِ قلوب کے لیے ایک دوسری بیعت متنقلاً قائم ہوئی' جو بیعتِ تو بہ وارشاد ہوئی اور اس طرح اصحابِ طریقت وتصوّف کی بنیاد پڑی'' (ص ٦٥)

ڈ اکٹر اسراراحمہ نے یہاں اس بات کا اضافہ کیا کہ اصل بیعت تو بیعتِ خلافت ہی ہے جو ایک مخصوص علاقے میں حکمرانی کے منصب پر فائز ہوتا ہے لیکن اگر الی خلافت موجود ند ہوتو خلافتِ الہیہ کے قیام کے لیے جو بھی جماعت آگے بڑھے اُس کا نظم بھی امیر جماعت کے ہاتھ پر بیعت کرنے پر قائم ہوگا 'لیکن چونکہ یہ ایک نظریاتی بیعت ہے 'اس لیے وہ اختلاف یا عدم امتزاج کی صورت میں اس بیعت کو فتح کر سکتا ہے۔ وہ مولا نا مودودی کے اس نظریہ سے بھی اتفاق کرتے ہیں کہ اگر ارکان جماعت دستور جماعت سے حلف پاسداری اُٹھالیں تو وہ بھی بیعت ہی کی ایک شکل ہے۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحب جماعت اسلامی سے وابستگی کے دوران تو اس شکل پر قانع رہے ہی ۔

مولانا آزادا پنی کتاب 'جمر ووصال' میں حدیث' نیر القرون' کا خلافت کی مدت ہیں سال ہونے سے
اس طرح ربط قائم کرتے ہیں کہ گومحدثین نے قرن کے مفہوم کے تعین میں اختلاف کیا ہے لیکن چونکہ اللہ کے
رسول مگالی نیز نے فرالخلافة بعدی ثلاثون سنة) کہہ کرتمیں سال کی مدت کا تعین کر دیا ہے اس لیے یقینا اس
حدیث میں قرن سے مراد دس برس کا زمانہ ہے اور مقصود ہے ہے کہ بہترین دہ سالہ دور آنخضرت مگالی کا کھا اس
کے بعد دو سراعشرہ اور اس کے بعد تیسرا 'جس کے بقیہ چھ مہینے حضرت حسن بن علی پانٹی کی خلافت سے پورے ہو
گئے اور پھر زمانہ شروفتن کا شروع ہوگیا۔'' (صسس) کیکن مولانا آزاد کی بیدتو جیہ اسی وقت خلافت راشدہ پر
صادق آسکتی ہے جبکہ آنخضور مگالی کی اس سال کی مدت پوری کی جائے 'کیونکہ حدیث میں (خیو
اور آخری عشرہ کو جبعا خلافت کا حصہ شار کر تے تیں سال کی مدت پوری کی جائے 'کیونکہ حدیث میں (خیو
القرون قونی شم الذین بلونہم شم الذین بلونہم ) کے مطابق آنخضور مگالی کے قرن کے بعد صرف دواور
قرون کا ذکر کیا گیا ہے کہ جن کی مدت ہیں سال ہے گی نہ کہ تیں سال ۔ اس سے بہتری ہی ہے کہ قرن اوّل سے
مرادع ہد نبوت وصحابہ قرن ثانی سے تابعین اور قرن ثالث سے تی تابعین کا زمانہ مرادلیا جائے کہ قرون ثلاثہ میں
مرادع ہد نبوت وصحابہ قرن ثانی سے تابعین اور قرن ثالث سے تی تابعین کا زمانہ مرادلیا جائے کہ قرون ثلاثہ میں
مرادع ہد نبوت وصحابہ قرن ثانی سے تابعین کا زمانہ مرادلیا جائے کہ قرون ثلاثہ میں
مرادع ہد نبوت وصحابہ قرن ثانی سے تابعین کا زمانہ مرادلیا جائے کہ قرون ثلاثہ میں
مرادع ہد نبوت وصابہ قرات گیا ہو تھا۔

خلافت اور ملوکیت کے تعلق سے ڈاکٹر صاحب جن چندا حادیث کا اکثر ذکر کرتے ہیں اُن کی طرف مولانا آزاد بھی اشارہ کریکے ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

" چنانچ خیر القرون والی حدیث کے مطالعہ کے بعداس حدیث کود کھتے جس کوصاحبِ مشکوۃ نے" باب الانذار والتحذید" کی تیسری فصل میں درج کیا ہے:

عن ابن بشير عن حذيفة قال:قال مَنْ الله : تكون النبوة فيكم ما شاء الله ثم تكون خلافةً على منهاج النبوة ماشاء الله ثم تكون ماشاء الله ان تكون ثم يرفعها الله ثم تكون ملكاً جبريةً فيكون ماشاء الله ان يكون ثم تكون خلافةً على منهاج النبوق

قال حبيبٌ فلما قام عمر بن عبد العزيز كتبتُ اليه بهذا الحديث اذكّره اياه وقلت أرجو

أن تكونَ امير المؤمنينَ بعد المُلك العاصّ والجبرية

آ تخضرت مَنَّا لِيَّنِيَّا نِهِ فرمايا: جب تک الله کومنظور ہےتم میں وجود بوّت باقی رہے گا۔اس کے بعد منہاج نبوت پر خلافت قائم ہوگی اور جب تک الله چاہے گا قائم رہے گی اور پھراُٹھالی جائے گی اوراس کے بعد جور وظلم کی باوشاہت شروع ہوگی اور جب تک منظور الہی ہے 'رہے گی۔اس کے بعد محض جروت آلط کی حکومت ہوگی اور وہ بھی مشیتِ الہی کے مطابق رہے گی کیکن اس کے بعد پھرایک دورخلافتِ نبوت کے دورکا آئے گا۔

حبیب کہتے ہیں کہ جب عمر بن عبدالعزیز تختِ خلافت پر بیٹھے تو میں نے بیرحدیث اُن کولکھ کر بھیجی کہ مجھے امید ہے کہ آپ اس حدیث کی خبر کے مطابق ملک غضوض اور جبر کے بعد محض بادشاہ ہی نہیں بلکہ امیر المؤمنین ہوں گے۔'' (ص۳۵)

عالبًا کا تبِ مقال خلافت علی منهاج الذبو ۃ کے بعد عربی نص میں ''ملکاً عاضاً'' لکھنے سے رہ گئے ہیں کے میں کے کوئلہ ترجمہ میں اسے'' جور وظلم'' کی باوشاہت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ گوڈاکٹر اسراراحمہ نے اس کی صحیح لفظی ترجمانی کی ہے' یعنی''اسکے بعد کا کھانے والی حکومت کا دور آئے گا''۔ مولانا آزاداس کے بعد لکھتے ہیں: ''اس میں زمانے کی قیر نہیں ہے۔ گر ترندی کی حدیث میں جس کوامام موصوف نے دوسری جلد کے باب الفتن میں درج کیا ہے' زیادہ تصریح ہے:

عن سعيد بن جمهان قال ثنى سفينة قال: قال عَلَيْهِ الخلافة في امتى ثلاثون سنة ثم ملك بعد ذالِكَ ثم قال لى سفينة: أمسِك خلافة ابى بكر ثم قال: وخلافة عمر وخلافة عثمان ثم قال أمسِك خلافة على فوجدناها ثلاثين سنة قال سعيد فقلت له: ان بنى امية يزعمون ان الخلافة فيهم قال: كذبوا بنوا الزرقاء بل هم الملوك من شر الملوك

''سعید بروایت ہے کہ سفینہ نے آنخضرت کا انتخاب اس قول کوروایت کیا کہ خلافت میری امت میں صرف تیں سال رہے گئ بھراس کے بعد محف حکومت وباوشاہت ہے۔ اس کے بعد سعید کہتے ہیں کہ مجھے سفینہ نے کہا کہ حضرت عمر وعثان وعلی ڈوائٹ کا زبانہ خلافت شار کرو۔ پھر کہا کہ حضرت عمر وعثان وعلی ڈوائٹ کا عہد خلافت شار کرو۔ میں نے سب کوجع کیا تو گل تمیں سال ہوئ پھر میں نے کہا' بیتو ہے ہے لیکن بنوامیۃ جو جھتے ہیں کہ ہم بھی خلیفہ ہیں بیکسی بات ہے حالانکہ ہموجب اس حدیث اور تمہاری بیان کردہ تطبیق کے خلافت قبل از بی امیر تم ہوگئ ؟ اس پر سفینہ نے کہا کہ زرتاء کی اولا د (بنوامیۃ) نے کذب بیانی کی وہ خلیفہ کہاں ہی وہ در اس میں اس کا دور میں سے بادشاہ ہیں۔ '' (ص ۲۳۳)

ڈ اکٹر امراراحمرنے خلافت راشدہ کے بعدان دوادوار کی کھل کرنشاندہی کی ہے اورصاف صاف کہا ہے کہ بعد کی حکومتیں ایک ''مُلک عضوض'' کا ہے کھانے والی حکومتوں کے شمن میں آتی ہیں اور بیسلسلہ یورپین اقوام کے مسلم ممالک پر غلبہ استعارتک چلتا ہے۔ اور اس کے بعد پھر جبر کا دور شروع ہوتا ہے اور آزادی کے بعد بھی قبائے جمہوریت میں استبدادی قوتیں' ڈکٹیٹر شپ اورشخصی حکومتوں کا جبر قائم ہے' اور اس کا اظہار عوام کے اُس غیظ وغضب ہے ہور ہا ہے جس کی لپیٹ میں تونس اور مصر کے جابرانہ نظام کی بساط پلٹنے کے بعد کئی دوسر ےعرب ممالک جیسے لیبیا' بمن' بحرین اور عُمان اور کسی حد تک اُردن بھی آ چکے ہیں۔

سلطنت عانی ابتدا تو ایک ترک سردارعثان بک کے ہاتھ پر ۲۷ جنوری ۱۳۰۰ (۲۰ برمادی الاولی ۱۹۹۹ ھ)

میں ہوئی تھی جوموجود ترکی کے شہر اسکی شہراوراس کے نواح پر مشتل تھی 'لین پھروہ وسعت پذیر ہوتی رہی ساتواں سلطان تحدالفان الدوائی مجترین امیر) اوراس کے نشکر کو (نیعم المجیس ) بہترین امیر) اوراس کے نشکر کو (نیعم المجیس ) بہترین امیر) اوراس کے نشکر کو (نیعم المجیس ) بہترین امیر) اوراس کے نشکر کو (نیعم المجیس ) بہترین امیر) اوراس کے نشکر کو (نیعم المجیس ) بہترین امیر) اوراس کے نشکر کو (نیعم المورد گی المدوات نیول (قسطنطنیہ) لی موجود گی موجود گی موجود گی میں جامع ایا مو و مفتیان کی موجود گی میں جامع ایا مو و مفتیان کی موجود گی میں جامع ایا مو و نستی تحریک تقریب منطقہ ہوئی جس میں خرقہ خلافت سلطان یا ووزسلیم کو بہنا دیا گیا۔ وہ اس اعتبار سلطنت کے ماتحت آئے تھے۔

میں جامع ایا صوفیہ موان میں اموی حکومت کی بنیاد ڈ الی تھی آئے نے خلیفہ کا لقب اختیار کرنے میں بھی تا رہا کی نمین کی موجود گی میں موسلی تھی۔ ایک سے زائد نہیں اور خلیفہ شرعی کے لیے ترکئین شریفین کا حامی ہونا ضروری ہے جو کہ اُس وقت عباس خلیفہ کو حاصل تھی۔ لیکن پھرعبرالرخمن خالف کے دور میں اموی خلافت ایک می اطلان کر دیا گیا حالانکہ وہ ترکئین شریفین پر کنٹرول نہ رکھتا تھا 'اور یوں فاطمی خلافت کو شار اس کو خلافت کو شار

اس کتاب کے مؤلف خلافت کی نوعیت پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ' خلافت کا مقام دراصل رسول سکا لیے آئے گا کا مقام ہے اوراس کا کما حقد حق بعد کے ادوار بین نہیں کیا گیا۔ اس لیے بعض محققین خلافت کی دو مسلمین کرتے ہیں۔ پہلی حقیق یا کامل خلافت جس میں خلافت کی ساری شرا نظر جمتے ہوں' اور جو کہ اس امتخاب کے نتیج میں قائم ہوتی ہے جو مسلمانوں کی باہمی رضا مندی اور بیعت کے اصول پر وجود میں آتی ہے۔ ترکی کے سب براے فقیہ ''صدرالشریع' اس خلافت کو خلافت نبوت سے یاد کرتے ہیں۔ دوسری شکلی یاصوری خلافت' یعنی وہ براے فقیہ ''صدرالشریع' اس خلافت کو خلافت نبوت سے یاد کرتے ہیں۔ دوسری شکلی یاصوری خلافت' یعنی وہ بلکہ جروا کراہ اور زبر دسی تسلط کے نتیج میں قائم ہوئی ہوا ایسی عکومت میں ''سلطنت' کا عضو مندا یو ہوتا ہوا وہ موالی کی خلافت کی خور رسول منافی خلافت کا حداث میں نامل کیا جانا چاہے' ان کی خلافت ہرصورت مطابق حقی خلافت کا محاسلا کی خلافت ہرصورت معالمین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی بلکہ تمام سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں میں سلاطین خلفاء سے 'حقوق اور ذمہ دار یوں سے خالی نہیں تھی سلاطین خلاف ہو سلاطی خلافت کی سلاطی سلاطی نمون کی سلاطی نمون کے خالی نمون کی سلاطی نمون کی سلاطی کی سلاطی کو سلاطی کی سلاطی ک

كرتے ہوئے تين خلافتيں ايك وقت ميں جمع ہوگئيں۔''

دسویں سلطان ٔ سلیمان القانونی کے القاب ملاحظہ موں جوفظیہ ابوالسعود آفندی نے سلطان کے وضع کردہ

#### كتاب قانون كريباچه مين لكھے ہيں:

"السلطان ابن السلطان السلطان سليمان خان ابن السلطان سليم خان خليفة رسول ربّ العالمين مِمهد قوانين الشرع المبين وظلّ الله الظليل على كافة الأمم حائز الامامة العظمى وسلطان البحر وارث الخلافة الكبرى كابرا عن كابر ناشر القوانين السلطانيه والخاقان العاشر سلطان العرب والعجم والروم حامى حمى الحرمين المحترمين والمقامين المعظمين المفحّمين"

ڈاکٹر اسراراحمد دور ملوکیت کے سلاطین وخلفاء اور موجودہ دور کی آمرانداوراستبدادی حکومتوں پرنیش زنی کرنے کے ساتھ ساتھ اُن اچھے اقد امات کوسراہنے میں کبل سے کامنہیں لیتے جو ان حکومتوں کے ہاتھوں ظہور پذیر ہوئے' جیسے پاکستان میں قرار دادِ مقاصد کا پاس ہونا' قادیا نیوں کوا قلیت قرار دیا جانا' پاسعودی عرب میں بدعات کا قلع قمع کیا جانا اور کتاب وسنت کی ترویج میں جرأت مندانه کارنا مے انجام دینا۔ البتہ ہمیں مولانا آزاد کے اس تجزیے ہے اتفاق نہیں جوسلطان عبدالحمید خان ہے متعلق ہے۔ وہ'' قرآن کا قانون عروج وزوال'' میں لکھتے ہیں:''البتہ جوانقلاب سلطان عبدالحمید خان کے زمانہ میں ہوااور جس کا نتیجہ بہ ڈکلا کہ سلاطین عثانیہ کی خلافت طریق استبدا دی و شخصی ہے طریق شور کی میں تنبریل ہوگئی سوبلا شبہ خلافت راشدہ کی طرف عود ورجعت کا بدایک مبارک اقدام تھا جس کے لیے شوری اور یارلینٹ کا ہونا سب سے پہلی شرط ہے ! (ص ٦٥) بددرست ہے کہ سلطان عبدالحمید نے اپنے دور میں سیاسی حالات سے مجبور ہوکر دستور وضع کیا کہ جسے مفرالآلوسی (۱۸۵۳ء) اورمشہور صوفی شیخ سعید النورسی کی حمایت حاصل رہی لیکن اُسے شریعت کے منافی بھی قرار دیا گیااور خاص طور پراس لیے بھی کہاس میں غیرمسلموں کوبھی نمائندگی دی گئی تھی'اورانہی غیرمسلم عناصر کے اصرار برمملکت زُوس کے ساتھ دولت عثانیہ کو جنگ میں جھونک دیا گیااور ہزیمت پر ہزیمت اٹھانا پڑی' بلکہ بیہ کہنا زیادہ مناسب ہوگا کہ سلطان عبدالحمید کا تینتیں سالہ دور اُس کے اپنے شخصی اور تحکمها نہ اسلوب کی بنا پر کامیاب رہاوگرنہ جمہوریت کی گروان کرنے والے اس کے وزراء (بشمول مدحت یا شاجو کہ صدراعظم کہلاتے تھے) بہت بہلے اُس کی بساط حکومت لیسٹ جکے ہوتے اور سلطنت عثمانیہ کا خاتمہ ۱۹۲۴ء سے بہت بہلے ہو چکا تھا۔ بیسلطان عبد الحبید ہی تھا جس نے تھیوڈر ہرٹزل (۱۸۲۰س۱۹۰۰) کی فلسطین میں یہود یوں کی آباد کاری کے سلسله میں ایک بڑی مالی پیشکش کو بیہ کہ کر محکرا دیا:'' میں سرز مین فلسطین کی بالشت برابرز مین بھی نہیں بیچوں گا' بیہ وطن میری ملکیت نہیں بلکہ تمام اُمتِ عثانیکا ہے۔اُمت نے بیز بین اپناخون دے کرحاصل کی ہے اور ہم اُسے بغیرخون کے واپس نہیں کریں گے۔''

اور پھر جونہی مدحت پاشا کی''الاتحاد والتر تی'' کے نام ہے۔۱۸۹۰ء میں پارٹی قائم ہوئی' فلسطین کے موضوع پر ڈھیل دینے کا آغاز ہو گیا۔ بیہ پارٹی' فرانسیسی انقلابیوں کے تین نعروں (شعار) کی حامل تھی' بینی حریت انصاف ٔ مساوات واخوت۔ یباں میں ڈاکٹر اسراراحمد کی بصیرت کی داد دوں گا کہ انہوں نے اپنے افکار میں دوبا توں کا صراحت کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ ساتھ ذکر کیا ہے۔

ایک بیر کہ مسلمان حکومت (اور یہال مراد ہے پاکستان) کی پارلیمنٹ قانون سازی کا ادارہ ہے اور قانون چونکہ شریعت اسلامیہ سے سرمُومتجاوز نہیں ہوسکتا اس لیے وہاں غیرمسلم اعضاء کی کوئی گنجائش نہیں۔ بیوہ بات ہے کہ جمے علاءِ عصر میں سے بہت کم لوگ کہنے کی ہمت رکھتے ہیں۔

دوسری بات کہ جس کے پیش کرنے والے صرف اور صرف ڈاکٹر اسرار احمد ہیں کہ پاکستان کی اراضی کی نوعیت اراضی خراج ہے بعنی بیز مین مسلمانوں نے بزور باز وحاصل کی تھی اس لیے یہاں جا گیرداری کی کوئی گئےائش نہیں۔ گئےائش نہیں۔

سلطنتِ عثمانیہ میں تمام مفتو حدعلاقوں کو''اراضی امیر بی' سے تعبیر کیا گیا اور اس میں تفترف کے بارے میں آل عثمان نے مالکی غد جب کے قول کو اپنایا کہ جس کے مطابق اراضی مفتو حد کی ملکیت حکومت کے ہاتھ میں رہتی ہے اور رعیت کو پچھ مالی معاوضے کی صورت میں حق انتفاع حاصل ہوتا ہے۔ گویا یہ اراضی مسلمانوں کے اجتماعی مصالح کے لیے وقف ہیں۔ آل عثمان نے بینظام'' سلجو تی سلطنت' سے ورافت میں پایا تھا جے اُن کے ہاں ''اراضی مملکت'' یا''اراضی سلطان' یا'' حاصل کردہ اراضی'' کہا جاتا تھا۔ اس نظام سے نہ صرف مالی فوائد حاصل ہوئے بلکہ عسکری قوت بھی فراہم ہوئی۔ سلیمان قانونی کے دور میں شیخ ابوالسعو د نے اراضی امیر یہ کے ایم مفصل قوانین وضع کئے جوشریعت کی روثنی میں لکھے گئے۔ (۵۸۸)

لیمنی حکومت ان اراضی کوکسی کی شخصی ملکیت میں نہیں دے سکتی کسی کو بطور جا گیرنہیں عطا کر سکتی بلکہ وقف کی طرح ضرورت مندلوگ اس سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں لیکن زمین میں وراثت جاری نہیں ہوگ ۔ مجھے اکثر تعجب ہوتا تھا کہ ڈاکٹر اسرار احمد اس موضوع پر اتناز ورکیوں دیتے ہیں کیکن میں عقدہ کھلاتو بہت بعد میں آگر کھلا فیجز اہاللہ عن الاسلام والمسلمین خیراً۔

یہاں تک تو تذکرہ ہوگیا مولانا آزاد اور ڈاکٹر اسرار کے فکری تعلق کا اب کچھ تذکرہ ہو جائے مولانا مودودی سے ڈاکٹر صاحب کے خوشہ چین ہونے کا۔

گوڈاکٹر اسرار جمعیت اور جماعت کے تعلق ہے عملی طور پرصرف پانچ سال مولا نا کے ہم سفر رہے ہیں'وہ سحرِ مودودی ہے۔ بھی نظامہ سحرِ مودودی ہے۔ بھی نظامہ سحرِ مودودی ہے۔ بھی نظل نہیں پائے۔وہ اُن کے اس فکر کے پیغا مبر ہیں جوانہوں نے تقسیم سے پہلے اُ جا گر کیا تھا۔ اپنی کتاب ''تحریکِ جماعتِ اسلامی'' میں وہ مولا نا مودودی کے افکار کوخوب شرح وسط کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ ہیں جوان کی رگ رگ میں بسا ہوا تھا۔ہم صرف اُس کا خلاصہ بیان کر سکتے ہیں۔

انہوں نے قانونی اور حقیقی مسلمان کا فرق واضح کیا' ایک صرف کلمہ گومسلمان جوزیادہ سے زیادہ نمازروزہ کا پابنداور دوسرا وہ جو کا فراند نظام سے بعناوت کا اعلان کرتا ہو'انگریزوں کی فوج ہویا نظام عدالت' وہ اس کی نوکری پرلعنت بھیجتا ہو۔ زیادہ سے نوادہ اُن شعبوں میں ملازمت کا جواز پیدا کیا جن سے مفاد عامہ وابستہ ہو۔
انہوں نے بتایا کہ قومیں نسل ونسب کی بنا پر بنتی ہیں لیکن مسلمان ایک جماعت ہیں' حزب اللہ ہیں' اُمّتِ

مسلمہ ہیں۔اُن کا وطن زمین کا ایک عکز انہیں بلکہ وہ آفاقی ہیں۔ وہ مسلم قوم پرتی کے نہیں بلکہ اسلام پرتی کے قائل شخے ان کے نز ویک مسلمان کا اصل کام دنیا میں حکومتِ الہیہ کے قیام کی دعوت دینا اور آخرت میں اللہ کی رضا کا حصول تھا' وہ قومی حکومت نہیں بلکہ اصولوں کی حکومت کے قائل ہے۔

ڈاکٹر اسراراحمد واضح کرتے ہیں کہ مولانا آزاد ٔ مولانا مودودی ٔ علامہ مشرقی اور خیری برادران سب ہی حکومتِ الہیدی اصطلاح پراتفاق کرتے تھے ٔ بیمولانا امین احسن اصلاحی تھے جنہوں نے جماعت میں اقامتِ دین اور شہادے علی الناس کی اصطلاح کورواج دیا۔

مولانا مودودی اپناسمقصد کے حصول کے لیے ایک صالح جماعت کا تصور رکھتے تھے ایسی جماعت ہو اپنا مودودی اپنی دعوت و بلیخ سے اوراپی جبد مسلسل سے عوام کے ذہنوں ہیں ایسا انقلاب ہرپا کردے کہ وہ کا فرانہ نظام کو گلے ہیں پہنی ہوئی ہڑی کی طرح ہضم نہ کرپائیں۔ وہ اس بات کے قائل تھے کہ سکولر جمہوریت پر بنی کا فرانہ نظام سے ایک اسلامی نظام جنم نہیں لے سکتا۔ وہ سلم لیگ کے قلر سے انفاق نہیں کرتے تھے کہ پہلے ایک قو فی اسٹیٹ بنا لو اور اس کے بعد اُسے جو چاہو جامہ پہنا دو۔ ان کے نزدیک ایک کا فرانہ نظام اسلامی حکومت کو جنم نہیں دے سکتا۔ وہ رسول اللہ منافی نظام کے اس اسوہ حسنہ کی پیروی کرنا چاہتے تھے کہ سرز بین عرب میں حکومت کو جنم نہیں دے سکتا۔ وہ رسول اللہ منافی نظام کے اس اسوہ حسنہ کی پیروی کرنا چاہتے تھے کہ سرز بین عرب میں جہاں ہر طرح کی پُر ائیاں تھیں مسائل تھے آپ شکا گھڑا نے صرف تو حید باری تعالیٰ کی طرف دعوت دی اور اس وعوت کے متبجہ میں بالآخر ایک اسلامی اسٹیٹ بھی قائم ہوگئی۔ اور غالبًا بہی وجبھی کہ جماعت نے تقسیم سے قبل ام اس موت و دیور میں آئے گی۔ جماعت نے تقسیم سے قبل افامت کے دوسرے مسائل جیسے قضیہ فلسطین یا قیام پاکستان کی جدوجہد سے با اعتمانی ہرتی 'کیونکہ اصل کام تو اقامت و بین اور لوگوں پر دین کا گواہ بنیا تھا۔ انہوں نے یہ بھی کہا کہ اگر پاکستان بن بھی گیا تو ہمارا کام معاشرے میں بنیا دی تبدیلی لانا ہوگی کہ جس کے بنتیج میں صالح قیادت وہود میں آئے گی۔ جماعت کے ارکان کواسے اس مقصد سے والبانہ لگاؤ تھا' جماعت میں داخل ہوتے وقت وہ اس طرح حلف اٹھاتے جیسے کوئی نومسلم حلقہ بگوشِ میں معاشر ہور ہاہے۔

ڈاکٹر اسرارصاحب تجزیہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ پاکستان بننے کے بعد جماعت کا دوسرادورشروع ہوتا ہے جس میں گاڑی کا رُخ ہوا کے رُخ کی ما نند ہوگیا۔ مولانا نے مسلم قوم ہونے کا اعتراف کیا اور پھراس بات کی طرف دعوت دی کہ جب یہاں مسلمان ہی مسلمان ہی مسلمان ہی مسلمان ہی مسلمان ہی کا نفاذ ہونا چاہیے۔ انہوں نے جہوریت کے مقابلہ میں'' تھیوڈ یموکر لیی'' کی اصطلاح دی اور پھراس اصطلاح کی خوب پذیرائی بھی ہوئی۔ ڈاکٹر صاحب مولانا مودودی کے نقش اوّل کے امین تھے اُسی کی دعوت دیتے تھے اس لیے جماعت کو چھوڑ کر ایپ لیا۔ انہوں نے مولانا آزاد کی صدائے خلافت کو بازگشت عطا کی۔ انہوں نے مولانا آزاد کی صدائے خلافت کو بازگشت عطا کی۔ آزاد کے باں تو صرف تصور ہی تصور تھا'ڈاکٹر اسرار احمد نے اُسے تحریک کا جامد پہنایا اور پاکستان کے درود بواراس آواز سے گونج اُٹھے۔ انہوں نے خلافت کے ایک ایک جزء کو تفصیلا بیان کیا' اُسے بال و پرعطا کے' نظام خلافت کے نو نکات کو اہدائے تنظیم میں شامل کیا۔

ڈاکٹر صاحب شاہ ولی اللہ وہلوی مُحینیہ کے بھی بڑے مدّاح ہیں لیکن اُن کا تذکرہ خال خال ماتا ہے۔وہ اُن

کے اس قول'' فکتے کل نظام'' یعنی پہلے ہر نظام کو تحلیل کرو' کو ہڑی اہمیت دیتے ہیں کہ جس طرح پہلے شرک کی دھجیاں اڑائی جاتی ہیں تو تو حید کے لیے راستہ صاف ہوتا ہے۔

ڈاکٹر اسرار ٔ مولانا مودودی اور آزاد کی مانندانسان کوخلیفۃ اللّٰہ مانتے ہیں ٔ اوراس پرنکیر کرنے والوں کو بے اعتنائی ہے ویکھتے ہیں' لیکن اصولی طور پر وہ خود بھی مانتے ہیں کہ گوانسان اللہ کا نائب ہے لیکن یا یائیت کی طرح وه حقوق الهي كاما لك بن كرلوگول كي گردنول برسوارنهين هوسكتا ' بلكه دراصل خليفه وفت لوگول كي نيابت كرتا ہاللہ تعالیٰ کی شریعت کو نافذ کرنے کے لیے۔ حارا بھی یمی کہنا ہے کہ قرآن وحدیث میں کہیں خلیفۃ اللہ کی اصطلاح استعال نبيس بوئي انسان كوصرف خليفه كها كيا: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً ﴾ (البقرة: ٣٥) اور ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنُكَ خَلِيْفَةً فِي الْأَرْضِ ﴾ (ص: ٢٦) ظيف خَلَفَ عَ لَكَا بِينَ كَي يعديس آن والا \_ زمین میں انسان ہے پہلے بھی کوئی مخلوق (جیسے جنات) آبادھی انسان اُن کے بعد آیا تو اُن کا خلیفہ مخمبرا \_ اوراسي ليے حضرت ابو بكر صديق خاشية كوخليفة رسول الله كها كيا مخليفة الله نہيں \_انسان كوخليفه الله كہنا اس اعتبار ہے بھی صحیح نہیں کہ خلیفہ تو کسی عائب ہستی کی نیابت کرتا ہے اور چونکہ اللہ تعالیٰ غیوبت سے پاک ہیں اس لیے وعاء سفريس الله كرسول مَا لله على ان الفاظ كريم كالنفين كروات بين: اللهمة انت الصّاحب في السَّفر والخَليفَة في الأهل والمال والوكد "االله آب بي سفر مين حارب ساتفي بين اورابل وعيال کے لیے بھی خلیفہ ہیں' یعنی میں اُن سے غائب ہول لیکن آپ اُن کے لیے ہروقت حاضر ہیں کہ ان کی مگہداشت كرسكيس اس بات كوامام ابن تيمية خوب وضاحت بيان كر يك بين - داكثر صاحب خليف كم مفهوم كوسمجمان کے لیے Vicegerent کی اصطلاح استعال کرتے ہیں کہ سلطنت برطانیہ میں بادشاہ یا ملکہ تو انگلینڈ ہی میں قیام پذیر رہتا تھالیکن ہندوستان میں اس کی طرف سے وائسرائے حکومت کیا کرتا تھا۔ پیمثال اس لحاظ سے مناسب نہیں کہ ہندوستان یا برطانوی مقبوضات میں وائسرائے کی ضرورت اس لیے بڑی کہ شاوا نگلستان خوداتنی دُور ہے وہاں کانظم ونسق چلانے برقا در نہیں تھا' کیکن خلافت کامفہوم ابتلاء وآ زمائش ہے مرتبط ہے۔

﴿ وَهُوَ الَّذِىٰ جَعَلَكُمْ خَلَيْفَ الْاَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجْتٍ لِّيَنْلُوكُمْ فِيْمَا الْمُنْهُ ﴾ (الانعام: ٦٥٠)

''وہی ہے جس نے تہ ہیں زمین کا خلیفہ بنایا اور تم میں ہے بعض کو بعض پر در جات کے اعتبار ہے فضیات دی تا کہ جو کچھ تہیں دیا ہے اُس میں تبہاری آز مائش کرے۔''

ڈ اکٹر صاحب جمہوریت کے لیے عوامی حاکمیت کی اصطلاح استعال کرتے ہیں ۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگرا کیک اسلامی اسٹیٹ میں حاکمیت البی کا اقر ارکر لیا جائے تو اُسے اسلامی جمہوریت کہا جا سکتا ہے کہ نمائندگی جمہور کا قاعدہ باقی رہے گا'لیکن دستور ساز اسمبلی قرآن وشنّت کے خلاف کوئی قانون سازی نہیں کر سکے گا۔ یہاں ڈاکٹر صاحب یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ جب اسلام نے اپنے سیاسی نظام کے لیے ایک نام دیا ہے یعنی خلافت تو اُسے کیوں ترک کیا جائے؟

ڈاکٹر صاحب بالآ خراس بات کے قائل نظرا تے ہیں کہ نام چاہے ملوکیت ہویا جمہوریت 'پارلیمنٹ کا ایک





ایوان ہویا دؤوحدانی نظام ہویاوفاقی 'اصل چیزشریعت کا نفاذ ہے' نظام عدل وقسط کو برپا کرناہے مشورہ کے ساتھ کومت کو چلانا ہے' اس لیے وہ پاکستان میں جمہوریت کورواں دیکھنا چاہتے ہیں کہ اگر قوم کا معند بہ حصّہ اسلام کے نفاذ کے لیے خلص ہوتو دوٹوں کی بنا پروہ یہ مقصد حاصل کر سکتے ہیں۔ وہ خوداس نظام کا حصّہ بنیا نہیں چاہتے' لیکن اسلام پہند جماعتوں کواپنے ووٹ ہے محروم کرنے کے بھی روادار نہیں۔ وہ خوداس بات پریقین رکھتے تھے کہا گرمیر سے ساتھ لوگوں کی اچھی جملی تعداد کھڑی ہوجائے تو پھر ہم دیکھیں گے کہ پاکستان میں مُنکر کو کیے فروغ دیا جا سکتا ہے! وہ فرا ہمی قوت قابل قدر تعداد کی موجودگی ہے قبل مسلح تصادم کے حامی نہیں' بلکہ پُر امن احتجاج کے قائل ہیں کہ ع ' مثاید کہ اُر جائے ترے دل میں میری بات!'

اس احتجاجی سیاست کے نتیجہ میں تیونس اور مصر کی آ مرانہ قیاد تیں گھر ہے ہے گھر ہو چکی ہیں اور ان سطور کی تحریر کے وقت لیبیا میں اس پُر امن تحریک احتجاج نے مسلح تصادم کی شکل اختیار کر لی ہے جس کے نتیجہ میں خاصا خون خرابہ ہو چکا ہے 'لیکن ایک حد تک ڈاکٹر اسرار احمد کے قول کی مصداقیت واضح ہو چکی ہے۔ رونا صرف اس بات کا تو ہے کہ بیسار ااحتجاج مالی اور دُنیوی منفعت کی خاطر تو ہور ہا ہے لیکن کیا اسلام اور صرف اسلام کی خاطر بھی ہزاروں لاکھوں کا تجمع دھرنا دے سکے گا؟

ڈاکٹر صاحب نے حکومت اور ریاست کا فرق بھی ہوی خوبصورتی سے واضح کیا ہے وہ کہتے ہیں کہ دولتِ عثانیہ کے سقوط سے قبل گومسلمانوں کی ایک سے زیادہ حکومتیں رہی ہیں لیکن انہیں اسلامی ریاست کے مختلف انظامی یونٹوں سے تعبیر کیا جاسکتا ہے 'کیونکہ ایک مسلمان بغیر کسی پاسپورٹ یا ویزا کے کہیں بھی جاسکتا تھا' بلکہ ایک مسلم حکومت میں قاضی اوروزیر کا عہدہ بھی حاصل کرسکتا تھا۔

اب ہم خلافتِ اسلامیہ پر بٹنی نظام حکومت کے خدوخال کا تذکرہ کریں گے اور دیکھیں گے کہ ڈاکٹر اسرار احمد کے نضورات اس نظام حکومت سے کہاں تک ہم آ ہنگ ہیں۔

اس موضوع پر میرے علم کی حد تک سب ہے بہترین کتاب أردن یو نیورٹی کے ڈاکٹر محمد عبد القادر ابوفارس کی ہے جس کا عنوان ہے ' النظام البتسیاسی فی الاسلام' ' ہم پہلے اس کے بنیادی مباحث کے عنوانات کا تذکرہ کرتے چلیں تاکہ پھراصل موضوع ہے اسے مربوط کیا جاسکے۔

اسلامى نظام كى جاربنيادىن:

ا۔ اللہ کی حاکمیت ۲۔ عدل اور مساوات ۳۔ اطاعتِ امیر ۴۔ شورائیت

الل شورى كاوصاف:

م کلّف ہونا (یعنی مسلمان ٔ بالغ ٔ عاقل ) ۔ آزاد ہونا۔ مرد ہونا۔ صاحب علم ہونا۔ وصف عدالت کا پایا جانا ( یعنی فاسق نہ ہو ) ۔

اور مزید دو شرطیں جومولانا مودودیؓ نے رقم کی ہیں جسلم ملک کاشہری ہونا'امیدواراپنے آپ کونا مزدنہ کرے۔ ﴿ اصحاب شوریٰ کے اختیارات: صدرحکومت کا متخاب کرنااورناا ہلی کی بناپراُسےمعزول کرنا۔

@ اسلامی حکومت بعبد نبوی کیے قائم ہوئی؟

۵ صدراورگورنرول کوکن اوصاف کی بنایر چناجائے؟

کیا متعدداسلامی حکومتیں ہوسکتی ہیں؟

@ صدرملكت كوكن القاب سے بيجانا جائے؟

⊘ صدر حکومت میں کیا اوصاف مطلوب ہیں؟

یہاں اہل شوریٰ کی سات شرطوں کے علاوہ مزید بیشروط بیان کی گئی ہیں: کفاءت (لیعنی اس منصب کی البیت رکھنا)' جسمانی اعتبار ہے تھے وسلامت ہونا' قریش میں ہے ہونا۔

اس آخری شرط کے بارے میں ابن خلدون نے لکھا ہے کہ چونکہ عرب میں قریش کی فضیلت کو تمام قبائل سلیم کرتے تھے اس لیے وحدتِ المت کے لیے اللہ کے رسول مُثَاثِیناً نے بیشرط رکھی۔

سلاطین آل عثمان چونکہ قریش نہ تھاس لیے اُس دور کے فقہاء نے اس شرط کو میہ کہر ساقط کر دیا کہ فی زمانداییا کوئی قریش موجوز نہیں ہے جوطافت اور عصبیت رکھتا ہو۔

صاحب کتاب نے اس شرط کواس انداز میں لیا ہے کہ اگر امارت کے امیدوار باقی سارے اوصاف میں برابر برابر ہوں تو پھران میں ہے قریش کوفضیات دی جائے۔

@ صدرِر ياست كى ذمدواريال ياخلافت اسلاميكى بيجان-

صاحب كتاب في الماوردى الشافعي (ف ٢٥٠ هـ) كي حواله ان دس ذمددار يول كاتذكره كياب:

(۱) دینِ إسلام کی حفاظت اور اس معلق تمام امور کا انتظام جیسے اقامت الصلاق مساجد کی تغیر نظام زکوة اسلامی تعلیم کے ادارے اسلام کے بارے میں شبہات کا ازالہ۔

(٢) تمام تنازعات مين شريعت كے مطابق فيط كرنا\_

اوراس ضمن میں قاضیوں کا مقرر کرنا عدالتوں کا قائم کرنا اور عدالت کے فیصلوں کونا فذکرنا شامل ہے۔

(٣) ملک میں امن وا مان کا قیام کہ لوگ چین کی نیندسوئیں اور بلاخوف وخطرسفر کرسکیں۔

- (۴) حدوداللی کی تنفیذتا کہ ملک ہے جرائم کا قلع قبع ہواوراس شمن میں شہریوں کے درمیان کسی شم کی تفریق روا ندر کھی جائے۔
  - (۵) ملک کا دفاعی نظام اتنامضبوط موکد دشن مملکت اسلامیدکومیلی آنکھ سے ندر کھے سکے۔
    - (٢) اعداءاساام ے جہاد كرتے رہناتا كدالله كادين غالب مو
  - (٤) زكوة 'صدقات عشور خراج اوردوس واجبات كاجمع كرنا 'يعنى بيت المال كاقيام
    - (٨) دولت كي منصفان تقسيم يعني كفالتِ عامّه كانظام \_
    - (9) صرف الل افراد كو حكومت جلانے كى ذيمدوارياں سوني جائيں۔
      - (١٠) صدر ملكت ياخليفه مركام كواين تكراني مين كرائي-

صاحب "العقد الفريد" في أيك اور ذمه دارى كااضافه كيا كين :

(۱۱) ہرکام میں شریعت ہے رہنمائی لی جائے اوراس کا التزام کیا جائے۔ اور بعض علاء کی طرف ہے دوباتوں کا اضافہ کیا گیا کہ

(۱۲) علم کو پھیلا یا جائے۔

(۱۳) رعیت کے ہرفر د کے لیے ایک خوشحال زندگی مہیّا کی جائے۔

صدرریاست یا خلیفه کاانتخاب کیسے ہو؟

اس باب میں بتایا گیاہے کہ خلیفہ کا امتخاب دومرحلوں پر ہوتار ہاہے۔ بیعتِ خاصدا وربیعتِ عامد۔

جیسے حضرت ابو بکر صدیق والٹیو کے ہاتھ پر بیعت سقیفہ بنی ساعدہ میں چندافراد نے کی تھی جن کا شاراال ِ حل وعقد میں سے ہوتا ہے کیکن ان کی اس نامز دگی کو پھر مبحد نبوی میں عمومی پذیرائی حاصل ہوئی جے بیعتِ عامد کا نام دیا گیا ہے۔اس طرح حضرت ابو بکر صدیق والٹیو کی اپنی وفات سے قبل حضرت عمر فاروق والٹیو کی نامزدگی اُس وقت تمام و کمال کے مرحلہ تک پینچی جب تھلے عام اُن کے ہاتھ پر بیعت ہوئی۔

حضرت عمر فی این شہادت ہے قبل چھافراد کی کمیٹی خلیفہ کے انتخاب کے لیے نامز دکر دی تھی اور پھراس کمیٹی خلیفہ کے انتخاب کے لیے نامز دکر دی تھی اور پھراس کمیٹی کے فیصلہ کو حضرت عثمان غنی ڈاٹٹؤ کی بیعت عامہ سے قبولیت کا درجہ حاصل ہوا۔ ان کی شہادت کے بعد لوگ حضرت علی مرتضٰی ڈلٹٹؤ سے بیعت نہ ہوگی وہ اس منصب کوقبول نہ کریں گے۔

عصرِ حاضر میں مؤلّف کتاب کے نز دیک ہر بڑے شہر میں اہلِ حل وعقد کی ایک مجلس ہونی چاہیے جوخلیفہ کے چناؤ کے بارے میں اپنی رائے پیش کر سکے اور ذرائع ابلاغ کی نئی اور تیز ترین سہولیات کے ہوتے ہوئے اب ایسا کرنااور زیادہ قابل عمل ہوچکا ہے۔

یہاں''ولا یتِ عہد'' کا ذکر نجی کیا گیا ہے' یعنی ایک خلیفہ اپنی زندگی ہی میں ولی عہد کو نامز دکر دے۔ حضرت عمر دلائی کے اُسوہ کو دیکھتے ہوئے فقہاء نے اسے جائز تھہرایا ہے' لیکن الیمی کوئی بھی نامز دگی خلیفہ کے اصول (باپ' داوا) یا فروع (اولا د) کے لیے ناجائز قرار دی ہے' لیکن بعض فقہاء نے صلاحیت کی بنا پر اسے جائز بھی قرار دیا ہے اور یہی رائے بنی اُمیہ سے لے کر دولتِ عثانیہ تک بالفعل قابل قبول رہی ہے' گواس صورت میں جو پچھ خرابیاں جنم لیتی ہیں اُن کا بھی تذکرہ کیا گیا ہے۔

سدرحکومت کی معزولی۔

ناا بلی کےعلاوہ فسوق و فجو ربھی اس کی معزولی کا سبب بن سکتا ہے' یہ اختیار اصحاب حل وعقد کو حاصل ہے۔ اورا گراس کے لیے تلوارا ٹھانی پڑے تو وہ بھی اٹھائی جاسکتی ہے'الا بیر کہ ایک بڑے فتنہ کا خطرہ ہو۔

خلیفہ خود دستبرار ہوجائے تو ایسا بھی جائز ہے اور اس ضمن میں حضرت حسن بھی اور معاویہ ثانی (ابن یزید) کی مثالیں دی گئی ہیں۔

عصرِ حاضر میں سول نافر مانی کا راستہ اختیار کیا جاسکتا ہے اور صدر مملکت کے لیے مّدت کی تعیین بھی کی

جاسکتی ہے۔

ا بعت خاصه اوربعت عامد كى بحث - (جس كا تذكره يهلم موچكا ب

⊕ وزارت کی مختلف اشکال کابیان کیا گیاہے۔

ہیوہ تیرہ مباحث ہیں جواس کتاب کے ۳۶۵ ساصفحات میں تھیلے ہوئے ہیں'اب ملاحظہ فرما کیں کہ ہمارے مدوح ڈاکٹر صاحب نے ان موضوعات کے بارے میں کن کن آراء سے نواز اے۔

(۱) الله تعالی کی حاکمیت: ڈاکٹر صاحب ارشاد فرماتے ہیں کہ الله تعالی کی حاکمیت کامنطقی نتیجہ ہے کہ خلافتِ اسلامیة قائم کی جائے جو کہ ایک نظریاتی ریاست ہوگی جس میں قرآن وسنت کی بالا دس کویقینی بنایا جائے۔ وہ کہتے ہیں کہ زمانہ نبوت تک شخص خلافت کا تصورتھا' یعنی نبی ہی صاحبِ امر ہوا کرتا تھا' جیسے داؤد اور سلیمان پیلا اپنے وقت میں اور رسول الله منگا فی خلافت کا تصوراً بھرا جس کا آغاز حضرت ابو بکر ڈاٹھٹا کی خلافت سے ہوتا ہے۔ وولتِ عثانیہ کے ذی قدرسلطان محمد الفاتح نے بہا نگ دھل کہا تھا:

''اس خاندان کاسب سے اعلیٰ وار فع مقصد اللہ تعالیٰ کے کلمہ کو بلند کرنا ہے۔''

اسلامی نظام کی باقی تین بنیادی یعنی نظام عدل و مساوات کا قیام امیر کی اطاعت اورشورائیت کے الترام پر ڈاکٹر صاحب پورایقین رکھتے ہیں نظام عدل کو وہ اسلامی نظام کا مرکزی خیال قرار دیتے ہیں اور مساوات کو معاشرتی نظام کی اساس اول کی حیثیت سے ذکر کرتے ہیں۔اطاعت امیر پر وہ بے حدز ور دیتے ہیں 'لیکن اُسے قانون سے بالاتر تسلیم نہیں کرتے۔اس کی حیثیت قانون کو نافذ کرنا ہے۔اُسے شور کی کی رائے کا احترام کرنا ہے۔اُسے شور کی کی اس رائے سے اتفاق کرتے ہیں کہ اِسے ویٹوکاحق حاصل ہے اُس کے ہاتھ بائد ھے ہوئے نہیں ہونے چاہئیں۔

(۲) اہل شوری کے اوصاف: اہلِ شوری کے اوصاف میں وہ اُن کامسلمان ہونا لا زمی قرار دیتے ہیں کہ شوری یا پارلینٹ قانون ساز ادارہ ہے جو کہ قرآن وسنت کی روشن میں قانون وضع کرنے کا پابند ہے تو پھر غیرمسلم ایسے ادارے کے رکن کیسے بن سکتے ہیں؟ خوا تین کو وہ ستر و حجاب کی حدود کے ساتھ پارلیمنٹ میں شمولیت کے خلاف نہیں۔ البتہ وہ یہ کہتے ہیں کہ فیصلہ کن امور مَردوں کے ہاتھ ہی میں رہنا چاہئیں۔

دولتِ عثمانیہ کے زوال کے اسباب میں یہ بھی تحریر کیا گیا ہے کہ سلطان عبدالحمید ثانی کے دور میں جب بالآخر پارلیمنٹ قائم ہوئی تو اس کے دوسو چالیس ارکان میں سے ساٹھ غیرمسلم تھ'جن کی وجہ سے سلطنت عثمانیۂ روس کے ساتھ غیرضروری جنگوں میں شامل ہوکرزوال یڈیر ہوئی۔

ہالینڈ کے ایک ماہر قانون لکھتے ہیں کہ دولتِ عثمانیہ کے زوال کے اسباب میں اسلام سے لگاؤشامل نہیں ' بلکہ امور حکومت میں خواتین کی غیر ضروری مداخلت تھی۔

(۳) اصحابِ شوریٰ کے اختیارات: اصحابِ شوریٰ کے اختیارات پرڈاکٹر صاحب نے زیادہ کلام نہیں کیا۔ البتہ وہ کارکنان اسلامی حکومت کے اوصاف کو قرآن کی متعدد آیات اور احادیث سے بیان کرتے رہے ہیں۔ (س) اسلامی حکومت بعبد نبوی کیسے قائم ہوئی؟ ڈاکٹر صاحب نے بی تا ایشنے کے عملی اُسوہ حسنہ ہی سے ایک اسلامی حکومت قائم ہونے کے قدرتی مراحل کا تذکرہ بار ہاکیا ہے؛ یعنی دعوت 'جرت (جو کہ برعملی اور غیر اسلامی افعال کوچھوڑ نے ہے بھی ہوسکتی ہے)' باطل کے ساتھ کشکش اور جس کے نتیج میں جاء المحق و ذھق الباطل کی کیفیت نمودار ہوتی ہے 'جن کا بول بالا ہوتا ہے اور جن ہی کوغلبہ حاصل ہوتا ہے۔

(۵) صدر حکومت اور گورنرول کوکن اوصاف کی بنا پر چنا جائے؟ ڈاکٹر صاحب صدر کے بلا واسطہ استخاب کے قائل ہیں اور وہ امریکہ کے صدارتی نظام کو پارلیمانی طریق انتخاب سے بہتر قرار دیتے ہیں۔ ووٹر ز کے لیے وہ صرف مسلمان ہونا کافی قرار دیتے ہیں کہ ان میں تقویل یا عدم تقویل کی بنا پر تفریق بی نہیں کی جاسکتی۔ البتہ امید وارمجلسِ شوری یا صدارتِ عظمی کے لیے کہائر سے اجتناب کو ضروری قرار دیتے ہیں۔ ووٹر کے لیے جا لیس سال کی عمر کوزیادہ بہتر سیجھتے ہیں کہ اس عمر میں انسان قرآن کی نص کے مطابق حقیقی رُشد ( یعنی بصیرتِ فائمہ ) کو حاصل کر لیتا ہے۔

امیر جماعت ہو یا خلیفہ وقت' اُسے بیعت کے ذریعہ اپنے منصب پر فائز ہونا چاہیے۔ بیعت کے ختمن میں وہ مولا نامود ودی کی اس تقسیم سے موافقت کرتے ہیں کہ بیعت تین قتم کی ہوسکتی ہے:

(۱) کسی مخصوص امریر بیعت کی جائے۔

(۲) خلیفہ وقت کے ہاتھ پر تمع وطاعت کی بیعت کی جائے۔ بیدوہ بیعت ہے کہ جوصرف ایک خلیفہ کے ہاتھ پر کی جاسکتی ہے۔

(٣)وہ جماعت جواسلامی نظام کے لیے کوشاں ہوائس کے امیر کے ہاتھ پر بھی بیعت کی جاستی ہے جے دستوری بیعت بھی کہا جاسکتا ہے۔

ڈاکٹر صاحب اس تیسری قسم کو اپنی جماعت کے لیے بہتر خیال کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ چونکہ یہ بیعت طیفہ وقت کے ہاتھ پر بیعت جیسی نہیں ہاس لیے بیعت کرنے والا امیر سے ناموافقت کی بناپراُ سے فتح بھی کرسکتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے اپنی ایک تحریر میں حزب التحریرا وراس کے بانی شخ تقی الدین النبہانی کا بھی ذکر کیا ہے۔ یہاں اُن کا بیاستدلال ذکر کرنا مناسب ہوگا۔ وہ اپنی کتاب 'الشخصیة الاسلامیة '' میں لکھتے ہیں کہ اصول فقہ کے مطابق ' مطالا یعیم الواجب الا بعہ فھو واجب '' یعنی اگر ایک واجب کے بروئ کار کیا اختصار کی دوسری چیز پر ہوتو وہ بھی واجب ہوجاتی ہواور چونکہ نظام خلافت کا قائم کرنا واجب ہے اس لیے ایک انجصار کی دوسری چیز پر ہوتو وہ بھی واجب ہوجاتی ہواور چونکہ نظام خلافت کا قائم کرنا واجب ہے اس اختراب استحریر سے التحریر بھی ہوائی ہو ہو جود میں لاسکے۔ البتہ یہاں امیر حزب التحریر سے اختراب کی ایک اختراب کی معادت کا اہل بنتا ہے اور اگر ایمان وعمل مالی کی عبادت کا اہل بنتا ہے اور اگر ایمان وعمل مصال کی دوسری موان میں بورا ہوا تھا کی فیر مسلمان کا ہدف اللہ تعالیٰ کا عبد حقیقی بنتا اور اُس کے دین کی شہادت ہے جو بیا کہ محالہ ہے کہ خوالات کے دین کی شہادت ہے جو بیا کہ محالہ ہے کہ خوالات بطور انعام حاصل ہوتی ہے۔

(۲) کیا متعدّد اسلامی حکومتیں قائم ہوسکتی ہیں؟ تاریخ اسلام میں خلافت کا آغاز وحدتِ اسمت کے تصوّر کے ساتھ ہوا تھا'اور ایک سے زائد خلیفہ کے ہونے کی بربانِ نبوی بھی حوصلہ شکنی کی گئی تھی'لیکن جب بنی عباس کی حکومت قائم ہوئی اور اندلس میں بنی امیہ کے ایک امیر عبد الرحمٰن الداخل نے اپنی حکومت کو قائم کر لیا تو فقہاء نے دونوں حکومتوں کے درمیان جغرافیائی بعد کی بنا پر دو خلفاء کو تسلیم کر لیا۔ ڈاکٹر صاحب نے ریاست اور حکومت کے فرق کو ظاہر کر کے اس مسئلہ کی حدت کو کم کرنے کی راہ دکھائی ہے۔ اس کا ایک دوسراحل مسلمان حکومتوں کی کفیڈریشن قائم کرنے ہے بھی نکل سکتا ہے۔

(2) صدر مملکت کوکن القاب سے پہچانا جائے؟ صاحبِ کتاب اس دفعہ کو علیحدہ سے بیان کر کے غیر ضروری طوالت کا شکار ہوئے ہیں' وہ خلیفہ کہلائے یا اما میا صدر مملکت' اصل مقصود یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کا حکم کو نافذ کرے۔ داؤد علیہ کیا بادشاہ بھی ہیں اور خلیفہ دفت بھی' کیکن وہ حق کی سرفرازی اور عدل کی بالادش کی بنا پر عنداللہ مقبول ہوئے' اس کے برعکس اسلامی تاریخ میں کتنے ہی خلفاء ہیں جوا پنے جور وظلم کی بنا پر اس صال میں دنیا ہے۔ دخصت ہوئے کہ اُن کے حق میں کوئی ایک بھی کلمہ خیر کہنے والانہیں تھا۔

ڈ اکٹر صاحب عصری حالات کے نقاضوں کو ٹھوظِ خاطر رکھتے ہوئے اس موضوع کو زیادہ اہمیت دیتے نظر نہیں آتے' حاکم وفت صدرکہلائے یا خلیفۂ وہ ہرصورت اپنے عمل وکر دار سے ہی پہچانا جائے گا۔

(۸) صدر میں کیا اوصاف مطلوب ہیں؟ ڈاکٹر صاحب نے جہاں کارکنانِ جماعت کے اوصاف تفصیل کے ساتھ تحریر کیے ہیں وہاں میہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ صدر ہر لحاظ سے اُن سے فاکق ہوگا'علم میں' کردار میں' معاملہ بنبی اور بصیرت میں' بلکہ وہ قرآن وحدیث سے اتنابا خبر ضرور ہونا چاہیے کہ سلمانوں کی جماعت کا امام بھی بن سکے۔

(9) صدرریاست کی ذمہ داریاں یا خلافت اسلامید کی پہچان: الماوردی کی تحریر کردہ دس خصوصیات میں سے چھتو ڈاکٹر اسراراحمہ کے تجویز کردہ نو نکات' نظام خلافت' میں موجود ہیں۔

ڈ اکٹر صاحب کا پہلا تکتہ زیادہ جا ندار اور مقصدِ خلافت کا بھر پور آئینہ دار ہے ٔ اور وہ ہے: نظام خلافت اللہ تعالیٰ کی حاکمیت مطلقہ کے اعلان واقر اراور قرآن وسُنّت کی غیرمشروط بالادستی کے عملی نفاذ کا نام ہے۔

عورتوں کے حقوق ووا جبات کے بارے میں دو نکات غالبًا اسلامی مما لک میں تحریک آزاد کی ونسواں کے پھیلا وَاور پرو پیگنڈے کے مقابلہ میں ضرورت کی بنا پرر کھے گئے ہیں وگر ندان کی جگہ حدو دِ الٰہی کا نفاذ اور دفاعِ وطن کا تذکرہ زیادہ مناسب تھا۔

ڈاکٹر صاحب اپنے مفصل خطابات میں چنداور ہاتوں کو نظام خلافت کے شمن میں شدّو ترسے بیان کرتے رہے ہیں؛ کرتے رہے ہیں' یعنی نظامِ صلوٰ قاورز کوٰ قاکا قیام ۔ سود'شراب اور جوا کا انسداد۔ جاگیرداری کا خاتمہ' مخلوط معاشرے کاستر ہاب۔

وہ مخلوط قومیت کی نفی کرتے ہیں اور غیر مسلموں کو اُن کے پرسنل لاء پرعمل کرنے کی صفانت دیتے ہوئے

اُن كے حقوق كا تحفظ حاجة ميں۔

(۱۰) صدر ریاست یا خلیفه کا انتخاب کیسے ہو؟ اس موضوع پر پچیلے صفحات میں سیر حاصل بحث ہو پچک ہے واکٹر صاحب استبدادی حکومت یا موروثی سلطنت پر سخت کلیر کرتے ہیں۔ دولتے عثانیہ میں وراثتی سلطنت نے جن خرایوں کوجنم دیا اُن میں سب سے بڑی خرابی ایک سلطان کا اپنے بھائیوں کافتل کرنا تھا تا کہوہ یا اُن کی اولا وتخت و تاج میں وراثت کا وعویٰ نہ کر بیٹھیں مجمد الفاتح کے عہد تک تو ولی عہد کے متعین کرنے کا دستور نہ تھا اہل حل وعقد بی نے خلیفہ کا انتخاب کرتے تھے لیکن جمد الفاتح کی طرف بیرقانون منسوب کیا جا تا ہے کہ ''میرے بیٹوں میں سے جے سلطنت حاصل ہواس کے لیے مناسب ہے کہ وہ نظام عالم برقر ارر کھنے کے لیے اپنے بھائیوں کوفل کروادے' اکثر علماء نے اسے جا ترکھ ہرایا ہے شالث نے اپنے پانچ بھائیوں کوفل کروایا۔سلطان محمد خالث نے اپنے بیڈ محمود اور اُنیس بھائیوں کوموت کے گھائ تاردیا۔

دولتِ عثانیہ کی طرف سے دفاع کرنے والوں نے مذکورہ واقعات کو بھائیوں یا بیٹوں کی طرف سے سلطان کےخلاف بغاوت کا شاخسانہ قرار دیا'لیکن اس کے باوجودوہ لکھتے ہیں کہ بعض قتل کے واقعات ایسے بھی ہوئے جن کا دفاع نہیں کیا حاسکتا۔

(۱۱) صدر حکومت کی معزولی: اس سے قبل ہم ذکر کر چکے ہیں کہ اہل حل وعقد کو خلیفہ کی نا اہلی کی بنا پر اُسے معزول کرنے کا اختیار ہے' لیکن عملی طور پر ایک طاقتور حکمران کے سامنے ان معدود سے چندا فراد کی ہے ہی آڑے آتی ہے۔ صاحب کتاب''الیسیاسیة والا سلام'' سول نافر مانی کانسخہ پیش کرتے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب نے پُر امن احتجاج کا راستہ تجویز کیا ہے' لیکن وہ جمہوریت کی اس روایت کوزیادہ قابل عمل سیجھتے ہیں کہ حاکم کے لیے ایک متعینہ مدت مقرر ہوجس کے اختیام پر لازمی طور پر انتخاب عمل میں لایا جائے اور ایک صدر کو مدت صدارت دومرتبہ یورا کرنے کے بعد منتخب کرنے کی اجازت نہ ہو۔

(۱۲) بیعتِ خاصداور بیعتِ عالمید: اس موضوع پر پہلے سیر حاصل گفتگو ہو چکی ہے ڈاکٹر صاحب نے مطلق بیعت کا ذکر کیا ہے۔ نہ کورہ بالاتفصیل سے اس بات کی گنجائش پیدا ہوتی ہے کہ ہر علاقے کی مجالس حل وعقد (یا مشاورتی کمیٹیاں) اگر ایک سے زائد نام پیش کریں تو پھرامتخاب عام کے ذریعے صدر چنا جائے اور دستوری بیعت کی بنیادیر منصب صدارت کا آغاز ہو۔

(۱۳) انواع وزارات کا ذکر: ڈاکٹر صاحب نے اس موضوع کو تناول نہیں فرمایا ہے۔ ہر ملک اپنی ضروریات کود کی کھر کھنگ وزارتیں قائم کرتا ہے۔ اصل چیز اہل اورصاحبِ صلاحیت افراد کا امتخاب ہے کہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں: ﴿ إِنَّ اللّٰهُ يَا مُوْكُمُ أَنْ تُوكُوا الْاَ لَمُنْتِ اِلَى اَهْلِهَا ﴾ '' اللہ تعالیٰ تمہیں تھم ویتا ہے کہ تم امانتوں کواہل افراد کے سیر دکرو۔''

ان تیرہ نکات پر ڈاکٹر صاحب کے خیالات کے تذکرہ کے بعدیہ بحث اختتا م کو پنچتی ہے کئین آخر میں ڈاکٹر صاحب کی ایک اہم تجویز کا ذکر بھی ہو جائے۔وہ ایک مسلم ریاست میں فقہی اختلافات کاحل یوں تجویز کرتے ہیں کہ پرسٹل لاء کی حد تک تمام مسالک کوشلیم کیا جائے اور ملکی قانون سب کے لیے یکسال ہو۔وہ مسلمانانِ ہند کوداد دیتے ہیں کہ انہوں نے ہندوستان کے سیکولرزم کو قبول نہیں کیا جو کہ ہندوقوم کی ذات پات کی تفریق کی بنا پراپی ضرورت تھی ۔مسلمانوں نے پرش لاء کے شخفظ کے لیے احتجاج کاراستہ اختیار کیا اور وہ کسی حد تک اپنے مطالبات منظور کروانے میں کامیاب رہے۔

جہاں تک ایک مسلم ریاست میں فقہی اختلا فات کی بنیاد پر مختلف مسالک کو قانو ناشخصی آزادی دیے کا سوال ہے تو عبادات رسم ورواج کی حد تک تو اس میں کوئی حرج نہیں 'کین جہاں عائلی نزاعات عدالتوں کے فیصلوں کے مرہون منت ہوں جیسے ولی کے بغیر نکاح کے جواز کا مسلۂ بدعتی طلاق نافذ ہونے کا مسلۂ طلاق کے بعد بچوں کی کفالت کا مسلہ وغیرہ تو اس میں مجھے ہیہ کئے کی اجازت ویں کہ پاکستان میں اسلامی نظریاتی کونسل اور دیارغریب میں 'دیور پین کونسل برائے نتو کی اور تحقیق' کا تجربہ یہ بتا تا ہے کہ مختلف مسالک کے علاء مل بیٹھ کر' با ہمی مشاورت کی بنیاد پر اور مصلحت عامہ کی خاطر کسی ایک رائے پر اتفاق کر سکتے ہیں جو مفاو عامہ اور عصر حاضر کی مشاورت کی بنیاد پر اور مصلحت عامہ کی خاطر کسی ایک ایک رائے پر اتفاق کر سکتے ہیں جو مفاو عامہ اور عصر حاضر کی ضروریات سے مطابقت رکھتی ہواور اس طرح مسالک کے درمیان بھی مفاہمت اور یکا گئی بیدا کی جاسکتی ہے۔ خراد میان بھی مفاہمت اور یکا گئی بیدا کی جاسکتی ہے۔ دام کر ور بات سے مطابقت رکھتی ہواور اس طرح مسالک کے درمیان بھی مفاہمت اور یکا گئی بیدا کی جاسکتی ہے۔ رائے کونشویت کی کونس ہی کے اس طرز عمل سے کہ گوانہوں نے عموا حقی فقہ کے مطابق قاضوں احتیاد کو علاقہ کی کونش ہوا میں جن میں اراضی مفتوحہ کو خرابی قرار دے کر حکومت کی ملکیت میں اراضی مفتوحہ کو خرابی قرار دیا گیا تھا ماک کی ذراب کی رائے کو اپنایا ہے مسل کی طرف ڈاکٹر صاحب نے بار باتوجہ دلائی ہے۔ اور کالا شاکل علی منہ ہوں کی طرف ڈاکٹر صاحب نے بار باتوجہ دلائی ہے۔

ڈاکٹر اسراراحمد پُولٹیا وہ خوش بخت اورخوش قسمت شخص تھے جنہوں نے اپنی زندگی کو با مقصد گزارا'رجوع الی القرآن کی آ واز کوایک تحریک بیس تبدیل کردیا' نظام خلافت کے احیا کے لیے ایک پلیٹ فارم مہیا کردیا۔ جس مشن کوانہوں نے ساری عمر حرز جان بنا کر رکھا تھا' اُسے آ گے بڑھانے کے لیے نہ صرف اپنی سلبی اولا دبلکہ معنوی اولا دپر پشتمل ایک ایسی جماعت کومنظم کیا جواسلامیان پاکستان کے لیے ایک مشعل راہ اور بینارہ نور کی حیثیت رکھتی ہے۔ اللہ تعالی سے دعا گوہوں کہ ڈاکٹر صاحب کے اخلاف کو سن عقیدہ اور سن عمل کی دولت سے مالا مال رکھنی ہرجدو جہد کو اُن کے لیے تو شرق خرت بنائے۔ رکھ' اُن کی کوششوں کو تمغیر تجولیت سے نوازے اور اخلاص پر بٹنی ہرجدو جہد کو اُن کے لیے تو شرق خرت بنائے۔ وما تو فیقی الا باللہ' و آخو دعو انا اُن المحمد کللہ رب العالمین۔

قرآن حکیم کی مقدس آیات اوراحادیث نبوی آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت وتبلیغ کے لیے شائع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔لہذا جن صفحات پر بیرآیات درج ہیں ان کو صحیح اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی ہے محفوظ رکھیں۔

## شاه ولى الله عليه كي فقهى خدمات اورمسلك اعتدال

## پروفیسرعبدالماجد <sup>﴿</sup> دُّا كُرُّ ایازخان ﴿ ﴿

حضرت شاه ولی الله محدث دہلوی مینید کی فقهی خدمات کو درج ذیل عنوانات کے تحت بیان کیا جاسکتا ہے:

- (1) تطبيق بين الفقه والحديث
- (٢) اجتهاد وتقليد مين نقطهُ اعتدال
- (٣) تقليد كى جائز اورفطرى شكل اورقر ون اولى مين مسلمانون كاطرزعمل
- (4) نداہب اربعہ کی خصوصیت اور حق پر ہونا اور ان کی تقلید کے بارے میں شاہ صاحب کی تحقیق
  - (۵) كياشاه ولى الله حفى تصياال حديث؟
  - (١) تحقیق تول پرمل کرنے کے متعلق شاہ صاحب کی وصیت
    - (2) اختلافی مسائل میں صحابیّہ و تا بعین اور ائمہ کا طرز عمل

## (١) تطبيق بين الفقه والحديث

عرصہ دراز سے عالم اسلام کے بہت سے علی اور تصنیفی حلقوں میں فقہ وحدیث کے دومتوازی سلسلے چلے

آرہ ہے تیے جن میں سے ہرایک دومرے سے بے نیاز ہوکر اپنا سفر طے کر رہا تھا۔ بہت سے فقہی حلقوں اور
مسلکوں میں حدیث اس وقت زیر بحث آتی جب کی مسئلے کی تائید اور مسلک کے اعتراض کو دفع کرنا مقصود ہوتا۔
صحابِ سِتہ کے درس میں ان احادیث کی تاویل کی جاتی جوا پے فدہب کے خلاف ہیں یاصحاح کی ان کتابوں کی
احادیث کو پیش کیا جاتا جوا پے فدہب کی تائید میں ہیں۔ ساراز وراپ فقہی فدہب و مسلک کو ثابت کرنے میں
لگادیا جاتا 'چا ہے اس میں گی احادیث صحیحہ کی تاویل کرنی پڑتی۔ فداہب فقہیہ پچھالیے آئی سانچوں کی شکل اختیار کر گھنے تھے جن کا ٹوٹ جانا تو ممکن تھا' چھیانا ممکن نہیں تھا ( لیعنی اُس فدہب کو ترک کر کے دوسرے فدہب کو
اختیار کر لینے' جیسے شافعیت سے حقیت یا حقیت نامل بالحدیث کا مسلک اختیار کر لینے کی مثالیں ہر
زمانہ میں ملک و فدہب کے مسئلہ کو اختیار کر لینے یا کسی مسئل سے جز دی طور پر عدول یا کسی دوسرے
فقہی مسلک و فدہب کے مسئلہ کو اختیار کر لینے یا کسی مسئلہ میں حدیث پڑمل کرنے کی مثالیں بہت کم ملیں گی۔ اس
فقہی مسلک و فدہب کے مسئلہ کو اختیار کر لینے یا کسی مسئلہ میں حدیث پڑمل کرنے کی مثالیں بہت کم ملیں گی۔ اس
فقہی مسلک و فدہب کے مسئلہ کو اختیار کر لینے یا کسی مسئلہ میں حدیث پڑمل کرنے کی مثالیں بہت کم ملیں گی۔ اس
فقائم کیے ہوئے تھے (اور ہیں ) کہ ان کے فدہب کا سوفیصد تھے ہونا تو اصل حقیقت ہے' باقی بشریت کی بنا پڑ خلطی کا
فائم کیے ہوئے تھے (اور ہیں ) کہ ان کے فدہب کا سوفیصد تھے ہونا تو اصل حقیقت ہے' باقی بشریت کی بنا پڑ خلطی کی ہارہ ہونے ورٹی ہارہ ہو



احمال ب-اس طرز فكركوع بي كيلغ اندازيس اس طرح اداكيا جاسكتا ب:

مذهبنا صواب يحتمل الخطأ ومذهب غيرنا خطأ يحتمل الصواب

یعنی ہمارا ندہب تو درست اور حق ہے'البتہ اس میں خطا کا اختال ہے' اور دوسرے کا غدہب فقہی اصلاً خطا اور ناصواب ہے'لیکن اس میں صحت کا احتمال ہے۔

اس طرز فکر کا نتیجہ بیرتھا کہ ندا ہب اربعہ یعنی ماکئ حفیٰ شافعی اور حنبلی کے درمیان خلیج روز بروز بڑھتی چلی جار ہی تھی اور اُن پڑھل کرنے والوں کے درمیان اختلاف منافرت تک اور بحث ومباحثہ بعض اوقات مجادلہ اور لڑائی تک پہنچ جاتا تھا۔ اس سے زیادہ سخت معاملہ ان اہل علم کے ساتھ ہوتا تھا جوکلی یا جزئی طور پرعبادات میں حدیث پڑھل شروع کردیتے تھے۔ (۱)

حفزت شاه ولی الله کے عظیم مجددانه کارناموں میں ایک بڑا کارنامه اور خدمتِ حدیث کی اہم کڑی ان کی فقہ وحدیث میں تطبق اور ندا ہبِ اربعہ میں جمع و تالیف کی کوشش تھی۔اس سے اس بشارتِ نبوی کی تصدیق ہوتی ہے جس میں کہا گیا تھا کہ:

" تم ( یعنی شاه ولی الله ) سے خدااس أمت کی شیراز ه بندی کے ایک خاص نوع کا کام لے گا۔" (۲)

شاہ صاحب ۱۳۳۳ ہے میں تمیں سال کی عمر میں 'جب وہ تقریباً بارہ سال ہندوستان میں درس دے چکے تھے عاز م جج ہوئے کیکن اللہ تعالی نے ان کی طبیعت میں قدرتی طور پر جو جامعیت' قلب ونظر میں جو وسعت اور فطر تا تطبیقی ذوق رکھا تھا'اس کومزید جلا اور ترتی حجاز کے ایک سال سے زیادہ قیام کے دوران ملی ہے از مقدس میں قیام کے دوران آپ کو فقہ شافعی' عنبلی اور مالکی سے براہِ راست باخبر ہونے کا موقع ملا خصوصاً فقہ شافعی کے بہت بڑے عالم ومحدث شخ ابوطا ہر کر دی مدنی کی وسعت نظر اور باطنی کما لات سے بہت متاثر ہوئے۔ اسی طرح مالکی غرب کے وفد اللہ بن شخ محد بن محمد بن سلیمان سے بھی استفادہ کیا اور حنی عالم شخ تاج الدین قلعی سے بھی براہ راست استفادہ کیا اور حنی عالم شخ تاج الدین قلعی سے بھی براہ راست استفادہ کیا۔ (۳)

شاہ صاحب خود لکھتے ہیں کہ''سفر تجاز سے قبل ہی انہیں ندا ہب اربعہ اوران کے اصولِ فقہ کی کتابوں کے مطالعہ اور جن احادیث سے وہ استدلال کرتے ہیں' ان پرغور وفکر کرنے کے بعد طبیعت میں فقہائے محترثین کی روش کی پہندیدگی قرار پذیر ہوئی' اُس میں نورغیبی کی مدد بھی شامل تھی' اس کے بعد حرمین محترمین کی زیارت کا شوق دامن گیر ہوا۔('')

شاہ صاحب نے سفر تجاز کے بعد عالی فقہاء (جواپی مسلک سے سرمُوانح اف کے لیے تیار نہیں) اور فرقہ فلم بریہ (جومطلقاً فقہاء کامنکر اور اُن فقہاء کی شان میں گتا خی کرتے ہیں جو حاملین علم کے سرتائ اور دین کے امام و پیشواہیں) کی انتہا پیندانہ روش اور طرز فکر پر سخت سرزنش کی اوران دونوں کے غلووائتہا پیندی (extremism) کو ناپند کیا اور داضح الفاظ میں لکھا:'' إِنَّ الْحَقَّ اَمُوْ بَیْنَ بَیْنَ بَیْنَ ''(°) یعنی حق امران دونوں کے بین بین (درمیان) ہے'نہ پہلافریق سوفیصد حق پر ہے اور نہ دوسرافریق۔

شاہ صاحبؒ نے اپنی مشہور کتاب ''ججۃ اللہ البالغہ' ہیں اس پر کافی کمی بحث کی ہے ملاحظہ ہو:
''ایک طرف کلام فقہاء پر تخ ہے' دوسری طرف احادیث کے الفاظ کا تنج' دونوں کی دین ہیں مشکم اصل موجود ہے' اور ہرز مانہ کے علائے تحقین ان دونوں اصولوں پر عمل کرتے رہے ہیں ۔ بعض ایسے ہیں جن کا تخ ہے کے بارے میں قدم پیچھے اور حدیث کے الفاظ کے تنج میں قدم آگے ہے' اور بعض اس کے برعکس۔ ان میں سے کی ایک اصول سے بھی مطلقاً صرف نظر مناسب نہیں' جیسا کہ فریقین کے عوام کا شیوہ ہے۔ اس بارے میں صراط متنقیم بھی ہے کہ دونوں کے درمیان طبیق کی کوشش کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے اس بارے میں صراط متنقیم بھی ہے کہ دونوں کے درمیان طبیق کی کوشش کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور ایک کی دوسرے سے بوری کی جائے اور بی امام حسن بھری کی کوشش کی جائے اور ایک کی دوسرے سے بوری کی جائے اور بی کا موسلے کی کمی دوسرے سے بوری کی جائے اور کی کی دوسرے سے بوری کی جائے اور کی کی جائے در می کی جائے اور کی کی جائے کا دوسر سے بھری کی جائے دوسر سے بھری کی کوشش کی بوری کی جائے دوسر سے بی سے بوری کی جائے دوسر سے بھری کی دوسر سے بی میں بھری کی جائے دوسر سے بھری کی جائے دوسر سے بھری کی دوسر سے بھری ہے دوسر سے بھری کی دوسر سے بھری ہو بھری کی دوسر سے بھری ک

اینے وصیت نامہ میں تحریر فرماتے ہیں:

''مسائل فروی میں ایسے علاء محترثین کی پیروی کرنی چاہیے جو فقہ وصدیث دونوں کے عالم ہوں'مسائل فقہیہ کو کلام اللہ اور صدیثِ رسول اللہ مَا گُلِینِّ کے ملاتے رہنا چاہیے۔۔۔۔۔اُمت کے لیے قیاسی مسائل کا کلام اللہ اور حدیثِ رسول اللہ مُالیِّیْنِ سے نقابل کرتے رہنا ضروری ہے'اس ہے بھی بھی ہے بے نیازی نہیں ہو سکتی۔'' (۷)

شاہ صاحبؒ امام ابوحنیفہ مینیا کی عظمت کے قائل تھے اوران کی مجتہدانہ بصیرت اورا سنباط مسائل کے معترف تھے'لیکن ساتھ ساتھ وہ دوسرے ائمہ کی بالغ نظری اورعلوم دینیہ میں کمال کے تذکرے اپنی کتابوں' معترف تھے'لیکن ساتھ ساتھ وہ دوسرے ائمہ کی بالغ نظری اورعلوم دینیہ میں کمال کے تذکرے اپنی کتابوں' مصقی' المحید الکشیر' عقد المجید فی الاحتلاف والتقلید اور حجة الله البالغه میں مختلف انداز میں کرتے ہیں۔ ایک طرف وہ موطا امام مالک کی مجت اور مقام ومرتبہ کا ذکر کرتے ہیں اور موطا کو صدیث کی اساسی کتابوں میں مانتے ہیں تو دوسری طرف مذہب شافعیؓ کے منتے مصفی اور صدیث سے اقرب ہونے کا ذکر کرتے ہیں۔ اسی طرح وہ امام احمد بن صنبل میں انگران کے وسیج الروایہ صدیث سے باخبراور تفقہ میں عمیق النظر ہونے سے کرتے ہیں۔ (۸)

ان ائکہ اربعہ کے علوِشان وسعتِ نظر وقتِ نظر اور اُمت پراحسان سے براہ راست واقفیت اور ان تمام سے ولی عقیدت کی بنا پرشاہ ولی اللہ میں وہ جامعیت اور فقہ وحدیث کے تقابلی مطالعہ میں وہ توازن واعتدال پیدا ہو گیا جس کی قدر تا ان علاء وصنفین سے تو قع نہیں کی جاسکتی جن کا مطالعہ اور ذہنی وابستگی ایک ہی نہ ہب فقہی اور اس کے بانی ومؤسس سے تھی اور اُن کو اُس سے باہر نکلنے کی (بہت سے طبعی وشخصی اسباب کی بنا پر) نوبت نہیں آئی۔

## (۲) اجتها دوتقلید کے درمیان نقطهٔ اعتدال

حضرت شاہ صاحبؒ کے تجریدی اور امتیازی خصائص میں سے ایک خصوصیت اُن کا وہ متوازن اور معتدل مسلک اور نقطهٔ اعتدال ہے جو انہوں نے اجتہاد و تقلید کے درمیان اختیار کیا۔ ایک طرف وہ لوگ تھے جو ہر مسلمان کو خواہ عامی ہویا خاص 'براور است کتاب وسنت پڑمل کرنے اور ہر معاملہ میں وہیں سے احکامات حاصل کرنے کا مکلّف قرار دیتے تھے اور تقلید کی حرمت کے قائل تھے۔ اس گروہ میں متقد مین میں علامہ ابن حزمُ اور موجودہ اہلی حدیث پیش پیش نظر آتے ہیں' لیکن سے بالکل غیر عملی بات ہے' اور اس کا ہر مسلمان کو مکلّف قرار وینا

تكليف مالا يطاق ہے۔

دوسری طرف وہ گروہ تھا جوتقلید کواسی طرح ہرمسلمان پر واجب قرار دیتا تھا اوراس کے تارک کوسخت فقہی احکام'' فاسق'' اور'' ضال' سے یاد کرتا تھا' جیسا کہ پہلا گروہ مقلد بن اور کسی خاص مذہب فقد کے تبعین کو (گراہ کہتا تھا)۔اس گروہ کو یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ تقلید عوام کونفسا نیت اور خودرائی سے بچانے' مسلم معاشر کے کوانتشار اور انارکی سے محفوظ رکھے' دینی زندگی میں وحدت وظم پیدا کرنے اور احکام شریعت پر بسہولت عمل کرنے کا موقع فراہم کرتی ہے۔(۹)

شاہ صاحب نے اس بار نے میں جو مسلک اختیار کیا اور جو تعییر پیش کی وہ روح شریعت سے قریب تر قرن اوّل کے علی سے زیادہ ہم آ ہنگ اور عملی زندگی کے عین مطابق ہے۔ اس سلسلے میں شاہ صاحب چوتھی صدی ہجری سے پہلے کے طرز عمل کا ذکر کرتے ہوئے بتا تے ہیں کہ لوگوں کواپنی دینی زندگی میں عبادات و معاملات میں جو نئے ہے مسائل و مشکلات پیش آتے تھے اُن کو وہ کس طرح حل کرتے تھے اور اس سلسلہ میں وہ کیسا راستہ اختیار کرتے تھے۔ جہۃ اللہ البالغہ میں تفصیل سے اس معاملہ پر قرونِ اولی کے مسلمانوں کے طرز عمل کی روشنی میں بحث کرتے ہیں۔ (۱۰) تقلید کی جا ترز اور فطری شکل

شاہ صاحب انتہائی انصاف اور حقیقت پہندی ہے کام لیتے ہوئے ایسے مخص کو تقلید کے بارے ہیں معذور سے سی معذور سے جس جو کے ایسے مخص صاحب شریعت کی پیروی اور سی جو کئی نہ جو کئی نہ جو کئی نہ جو کئی ہے ہوئے اور انتہائی نہیں یا مقلد تو ضرور ہے 'لیکن اس کی نہیے محض صاحب شریعت کی پیروی اور انتہاغ نہوگ ہے 'لیکن وہ اپنے اندراس کی المبیت نہیں پا تا کہ وہ حکم شری اور جو چیز کتاب وسنت سے قابت ہے اس کے پاس تک براہِ راست شخص ہے' الملِ علم نہیں' یا اس کے پاس براہِ راست شخص ہے' الملِ علم نہیں' یا اس کے پاس براہِ راست شخص کرنے کے لیے وقت نہیں' یا ایسے وسائل علم وشخص یا صلاحیت حاصل نہیں جس سے وہ نصوص کا جو د پتا چلا گے یا اس سے مسئلہ استنباط یا اخذ کر سکے ۔شاہ صاحبؓ علا مدا بن حزم کا یہ قول اُو بلادلیل قبول د تقلید حرام ہے اور کسی مسلمان کے لیے جائز نہیں کہ وہ رسول اللہ مُنافِق کے علاوہ کسی کے قول کو بلادلیل قبول کرے''تح برفر ماتے ہیں:

''ابن حزم کے قول کا مصداق وہ شخص نہیں جو رسول اللہ مگانٹیؤ کے قول کے علاوہ کمی کو اپنے لیے واجب الاطاعت نہیں سجھتا' وہ حلال اس کو گردا نتا ہے جس کو اللہ اور اس کے رسول نے حلال کیا اور حرام اُسی کو ما نتا ہے جس کو اللہ اور اس کے رسول نے حلال کیا اور حرام اُسی کو ما نتا ہے جس کو اللہ اور اس کے رسول نے حرام کیا' لیکن چونکہ اس کو براور است آنخضرت نگائٹیؤ کے کو ال واحوال کا علم حاصل نہیں اور وہ آپ کے مختلف اقوال میں تطبیق دینے کی صلاحیت اور آپ کے مکام سے مسائل استنباط کرنے کی فقد رہ نہیں رکھتا' وہ کسی خدا ترس عالم کا دام ن پکڑ لیتا ہے ہیں بھوئے کہ وہ مسجع بات کہتا ہے اور اگر مسئلہ بیان کرتا ہے تو اس بیں وہ محض ثبات نہوگ کا پیرواور ترجمان ہوتا ہے' جیسے ہی اس کو یہ معلوم ہوتا اگر مسئلہ بیان کرتا ہے تو اس بیں وہ محض ثبات نو کا پیرواور ترجمان ہوتا ہے' جیسے ہی اس کو یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس کا دام ن چھوڑ دیتا ہے' بھلا ایسے ہے کہ اس کا دام ن چھوڑ دیتا ہے' بھلا ایسے آدی کوکوئی کیسے مطعون (blame) کرے گا'اور اس کوسنت وشریعت کا مخالف قر ار دے گا ؟' ' (۱۱)

مقصوداتباع شریعت ہوتی ہے تو ایسی تقلید کیسے نا جائز ہوئی کے فقیہہ کے بار ہے میں بقول شاہ صاحب:

'' ہمارا میا ہمان نہیں ہے کہ اللہ نے اُس پر آسان سے فقدا تاری ہے اور ہم پر اس کی اطاعت فرض کی ہے اور یہ کہ وہ معصوم ہے۔ تو اگر ہم نے ان فقہاء اور انکہ میں سے کسی کی اقتدا کی تو محض اس بنا پر کہ ہم ہے جانتے ہیں کہ وہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کا اللہ گا گا گا کا عالم ہے اس کا فتو کی (قول) وو حالتوں میں ہے کسی جانتے ہیں کہ وہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کا لیڈی کے اور استنباط کے اصولوں میں ہے کسی اصول کے مطابق اس ہے مستبط کیا ہوا ہے 'یا اُس نے قرائن سے ہیں جو لیا ہے کہ ہم فلال علّت کے ساتھ وابستہ ہے (اور وہ علّت یہاں پائی جاتی ہے) اور اس کا قلب اس بات پر مطمئن ہوگیا ہے اس بنا پر اس نے غیر منصوص کو منصوص پر قیاس کیا' گویاز بانِ حال سے وہ کہتا ہے کہ میں جمشتا ہول کہ رسول اللہ کا لیڈی کے خاص سے نے غیر منصوص کو منصوص پر قیاس کیا' گویاز بانِ حال سے وہ کہتا ہے کہ میں جمشتا ہول کہ رسول اللہ کا لیڈی کے خاص سے نے خوص کو منصوص کو منصوص پر قیاس کیا' گویاز بانِ حال سے وہ کہتا ہے کہ میں معصوم تا گھڑ ہے۔ کہ کو کی صاحب ایمان کی جمہتہ کو گی حدیث تا ہا کہ وقت سند سے پہنچ جواس جمہتہ یاا مام کے فق سادر قول کے خلاف ہوا اور ہم اس حدیث کو چھوڑ دیں اور اس خلی طریقہ کی پیروی کریں' تو ہم سے بڑھ کرنا رواطریقہ اختیار ہوگا؟'' (۱۱))

## (۴) مذا هب اربعه کی خصوصیت

شاہ صاحب چاروں فقہی نداہب (حفیٰ مالکی' شافعی' حنبلی ) کے بارے ہیں انتہائی معتدل نقطہ نظر کے حامی تھاوران چاروں ہیں ہے کی ایک پڑمل کرنے ہیں مصلحت قرار دیتے تھے تحریر فرماتے ہیں:

''یا در کھو کہ ان فدا ہبِ اربعہ کے اختیار کرنے ہیں بوی مصلحت ہے' اوران چاروں کو بالکل نظرا نداز کر دینے ہیں بڑا مفدہ ہے۔ اس کے کئی وجوہ واسباب ہیں' ایک بید کہ اُمت کا اس پرا نفاق رہا ہے کہ شریعت کے معلوم کرنے کے بارے ہیں وہ سلف متفتہ ہین پراعتباد کرنے تابعین نے اس بارے ہیں حجابہ پراعتباد کیا اور تیج تابعین نے تابعین پروظی بلا القیاس' ہر دور کے علاء نے اپنے پیشروؤں پراعتباد کیا۔ عقل ہے کیا اور تیج تابعین نے تابعین پروظی بلا القیاس' ہر دور کے علاء نے اپنے پیشروؤں پراعتباد کیا۔ عقل ہے کہی اس کا مستحین ہوتا ہے۔ اس لیے کہ شریعت کے علم کا ذریعہ نظل اور استنباط ہے' اور نقل جب ہی اس کہ کہ ختی ہو گئی ہدا ہوں تا کہ اُن کے دائرہ سے خارج ہوکرا جماع کے خلاف ندہو ضروری ہے کہ مستقد ہین کے فدا ہب معلوم ہوں تا کہ اُن کے دائرہ سے خارج ہوکرا جماع کے خلاف ندہو اور پیشوں کا بجی یہی عال ہے۔ صرف خو طب' شاعری' لوہاری' نجاری' رنگ ریزی' سب ہنر اور پیشے اور پیشوں کا بجی یہی عال ہے۔ صرف خو طب' شاعری' لوہاری' نجاری' رنگ ریزی' سب ہنر اور پیشے اور پیشوں کا بجی یہی عال ہے۔ صرف خو طب' شاعری' لوہاری' نجاری' رنگ ریزی' سب ہنر اور پیشے افتیال رکھنے والوں کی حبت افتیاری جات کے اس کے لینے رمبارت عاصل ہوجائے الیابہت کم پیش آتا احتیال رکھنے والوں کی حبت افتیاری جاتی ایس ہوتا ہے۔ اس کے لینے رمبارت عاصل ہوجائے الیابہت کم پیش آتا حب ہو بات متعیتن ہوگئی کہ مسلف کے اقوال و تحقیقات پر اعتاد ضروری ہوگیا کہ جن جب بیات متعیتن ہوگئی کہ مسلف کے اقوال و تحقیقات پر اعتاد ضروری ہوگیا کہ جن جب بیات متحقیق ہوگی کہ مسلف کے اقوال و تحقیقات پر اعتاد ضروری ہوگیا کہ جن جب بیات متحقیق ہوگی کہ مسلف کے اقوال و تحقیقات پر اعتاد ضروری ہوگیا کہ جن جب بیات متحقیق ہوگیا کہ جن بیات متحقیق ہوگیا کہ جن بیات متحقیق ہوگیا کہ جن جب بیات متحقیق ہوگیا کہ جن بیات ہوگیا کہ جن کے میات کی کیات کی کی کرنے کی کو اور کی کے کو کرنے کے کار کی کرنے کی کو کرنے کی کرنے کے کرنے

اقوال پراعتاد کیا جار ہاہے وہ سندھیج سے مروی مشہور کتابوں میں مدقان ہوں اوران پراییا کام ہوا ہو کہ اس میں مراخ رائج ومرجوح اور عام وخواص کا امتیاز آسان ہو جہاں اطلاق پایا جاتا ہے وہاں یہ پتا چل سکے کہ اس میں مقید کیا ہے؟ مختلف اقوال میں تطبیق دی جا چکی ہواور احکام کے علل پر روشنی ڈالی جا چکی ہو نہیں تو ایسے ندا ہب و اجتہادات پراعتاد صحیح نہیں ہوگا۔ان پچھلے ادوار میں کوئی ند ہب (فقہی ) بھی ایسانہیں ہے جس میں میں صفات پائی جاتی ہوں اور اید کے۔

اس طرح جمة الله البالغه مي بهي ان مدامب اربعه كي بارے ميں لكھتے ہيں:

'' چاروں نداہب (four schools of thought) جو مدوّن ہو چکے ہیں اوراحاط تحریر میں آ چکے ہیں' اس براُمّت کا اجماع ہو چکا ہے یا معتد بدلوگوں کا اجماع ہو چکا ہے کدان کی تقلید جا نز ہے اوراس میں بہت مصلحتیں ہیں جومختی نہیں' خصوصاً اس زمانہ میں کہ جس میں لوگوں کی ہمتیں بہت ہی بہت ہو گئیں اور خواہشات نفسانی کا غلیہ ہو گیا اور ہر آ دی اپنی رائے برنا زکرنے لگا۔''(۱۶)

### (۵) شاه صاحب حنفی تھے یا اہل حدیث؟

فرقہ پری اورمسالک میں تعمق کی وجہ ہے لوگ ہر مخص کؤ چا ہے اس کاعلمی پاید کتنا ہی بلند ہو 'کسی نہ کسی فرقہ کی طرف منسوب کیے بغیر نہیں رہ سکتے ۔ یہی بحث شاہ ولی اللّٰہ کے متعلق بھی چھیڑ دی گئی کہ وہ حنفی تھے یا اہل صدیث؟ بالفاظ دیگر وہ مقلّد تھے یا غیر مقلّد؟ لیکن جن لوگوں کو اللّٰہ تعالیٰ نے صبح فہم دین عطا فر مایا ہے ان کے حق میں اتنا ہی کہنا کافی ہے کہ شاہ صاحب کا مقام عالی اور ایک عالم ربانی اور مجد دہونے کی حیثیت ہے آپ کی بلند پایش خصیت اس سے بالاتر ہے کہ اُن کو اس بحث کا موضوع بنا کران کی تصنیفات (اور عظیم علمی کام) کی اصلی قدر و قیت کو گھٹا دیا جائے (° ۱) اور بقول مولا نامجہ منظور نعمانی ":

''ملّت کی بیا نتہائی بدشمتی ہے کہ شاہ صاحب کی وہ ذات جس کا سیح عادلانہ فیصلہ مقلدین اور غیر مقلدین دونوں کو ایک معتدل مسلک پر جمع کرسکتا تھا اور ان کی باہمی منافرت اور کشکش اور بے جاعصبیت کومٹا کر دونوں کو ایک دوسرے کے قریب لاسکتا تھا' انہی کو بحثیت ایک فریق اس بحث میں دھر لیا ہے۔ ایک طرف کوشش شروع ہوئی کہ ان کوعہد صاضر کی عرف اور اصطلاح کے مطابق ٹھیٹے غیر مقلد ثابت کیا جائے' دوسری طرف آپ کوعرفی قشم کا لیگا حتی اور مرقح تقلید کا حامی ثابت کرنے کے لیے زور لگایا جاتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ شاہ صاحب کی تصنیفات کا جواصل مقصد تھاوہ بالکلہ فوت ہوگیا۔''(۱۲)

## (۲) تحقیقی قول برمل کرنے کے متعلق شاہ صاحب کی وصیت

شاہ صاحبؒ نے اس دُنیا ہے انقال کرنے سے تھوڑی در پہلے جو وصیت اپنے اعز ہوا قارب اور اپنے متوتلین اور عقیدت مندوں کو کی 'وہ پیہے:

''اس عاجز کی پہلی وصیت ہیہ ہے کہ عقائد واعمال دونوں میں کتاب وسنت کی سخت پابندی کی جائے۔ قرآن اور حدیث کے معانی کو سیجھنے کے لیے ہمیشہ غور اور تدبر سے کام لیس اور برابر اس میں مشغول رہیں۔اگر عربی نہ جانبے کی وجہ ہے آ دمی خود پرایک عقیدہ اور عمل کوقر آن اور حدیث سے اخذ کرنے کی استعداد نہ رکھتا ہوتو اس کو چاہیے کہ روز مرہ کم از کم ایک دوور ق قر آن اور ایک دوور ق حدیث رسول کا ترجمہ کی عالم سے من لیا کر ہے۔ عقائد میں قد ماء اہل سنت (سلف صالحین صابد اور تابعین) کا مسلک اختیار کیا جائے ۔ سلف صالحین نے جس بات کے متعلق کرید تا (کاوش کرنا) مناسب نہیں سمجھا اس سے تم کھی روگردانی کرواور محقولیانِ خام کے شبہات اور تشکیکات پر مطلق توجہ نہ کی جائے۔ فقہ کے فروی مسائل میں ان علاء محدثین کی ہیروی کی جائے جوفقہ اور حدیث کے جامع ہوں ، چنا نچہ ہمیشہ بیاصول رکھنا مسائل میں ان علاء محدثین کی ہیروی کی جائے جوفقہ اور حدیث کے جامع ہوں ، چنا نچہ ہمیشہ بیاصول رکھنا موافق نظر آئے اس کوقبول کریں اور جو بات کتاب وسنت کے مطابق نہ ہواس کو قائل کے منہ پر دے ماریں۔ یا در کھو کہ اُمت مسلمہ بھی اس سے بے نیاز نہیں ہوسکتی کہ جومسئلہ بھی پیش آئے اور وہ کی امام یا فقیہہ کا اجتہاد ہواس کو کتاب وسنت پر پیش کیا جائے (اُن کی صحت وسقم کو جانچنے کا معیار یہی ہے)۔ ان جام طبح اور کور بھیرت فقہاء کی وہ بات ہرگز نہ سنوجس کی سند کی عالم کی تقلید ہواس لیے انہوں نے سنت جام طبح اور کور بھیرت فقہاء کی وہ بات ہرگز نہ سنوجس کی سند کی عالم کی تقلید ہواس لیے انہوں نے سنت خوشنودی اور اس کا قرب اُن لوگوں سے دور رہے ہیں ہو۔ اُن کی باتوں پر ہرگز النفات نہ کیا جائے۔ اللہ کی خوشنودی اور اس کا قرب اُن لوگوں سے دور رہے ہیں ہے۔ ' (۱۷)

شاہ صاحب شیخ عزالدین بن عبدالسلام کے حوالہ سے لکھتے ہیں کہ انہوں نے تقلید کے بارے میں فرمایا:

'' بیا انتہائی عجیب بات ہے کہ فقہائے مقلدین میں سے بعض لوگ اپنے امام کے ماخذ کے ضعیف ہونے سے واقف ہوتے ہیں اوراس کا دفاع نہیں پاتے مگر پھر بھی وہ اس مسئلہ میں امام کی تقلید کرتے ہیں' کتاب وشق اور قیاسات صحیحہ جس مذہب کی صدافت کی شہادت دیتے ہیں تھن اپنے امام کی تقلید جامد کے باعث اسے چھوڑ دیتے ہیں' بلکہ کتاب وسنت کے ظاہر کو چھوڑ نے کے لیے دور کی اور باطل تاویلات کرتے ہیں۔'' (۱۸)

## (4) اختلا في مسائل مين صحابة ' تا بعينٌ اورائمه كاطر زِمْل

پوچھا کہ جس کا خون بہدنکلا اور وہ وضو کیے بغیرا مامت کرے تو کیا آپ اس کے پیچھے نماز پڑھیں گ؟ آپ نے فرمایا که''اس کے تومعنی ہوئے کہ میں امام مالک اور سعید بن المسیبؒ کے پیچھے نماز پڑھوں (کیونکہ وہ تکسیر کے بعد وضو کے قائل نہیں)''۔(۲۰)

ایک مرتبه امام شافعیؓ نے امام ابوحنیفہؓ کے مزار کے قریب فجر کی نماز پڑھی تو ازراہِ ادب امام ابوحنیفہ کا پاس ملحوظ رکھ کر قنوت کوترک کر دیا اور بغیر قنوت کے نماز پڑھ لی۔ ریبھی امام شافعیؓ ہی کا قول ہے کہ بعض اوقات ہم اہل عراق کے ندہب برعمل کرلیا کرتے ہیں۔(۲۱)

قاوی براز بیمیں ہے کہ ایک مرتبہ امام ابو یوسف نے جمام میں عسل کر کے جمعہ کی نماز پڑھائی۔ جب وہ نماز پڑھ چکے اور سب لوگ منتشر ہوگئے تو اُن ہے کہا گیا کہ جمام کے کئوئیں میں ایک مردہ چو ہیا پائی گئی اس پانی ہے آپ نے عسل کیا اور نماز پڑھائی۔ آپ نے فرمایا: کیا مضا گفتہ ہے 'ہم اہل مدینہ بھائیوں کے فدہب (فقہی) پر عمل کریں گئے جس کی سند بیحد بیث ہے کہ جب دو بڑے مکلے پانی کے ہوں تو اس پرنجاست الرنہیں کرتی۔ (۲۲) میں وہ تو سع اور وسعت ہے جو اسلامی اصولوں کی روشنی میں مختلف فقہی غدا مہب پڑھل کرنے میں ہے۔ اس سلسلے میں حضرت شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں:

'' انہیں فقہ کے مذاہبِ اربعہ کو حضور مُطَّالِیُّم نے کیساں تصور کرنے کی ہدایت کی' کیونکہ فقہ کے تمام تو انین کی
اصل بنیا دتو عنایتِ اللّی ہے' اس کے بعد جیسے نومانہ بدلتا گیااس کے مطابق اس اصل ہے نئی نئی شاخیس
اور الگ الگ صور تیں بنتی جاتی ہیں۔ چونکہ رسول اللّہ مُطَّالِیُّم کی روح کے جو ہر میں ان تمام فقهی فروعات کا
بنیا دی علم موجود ہے اس لیے آپ کی نظر میں ان میں سے ایک کو دوسر سے پرکوئی امتیاز نہ ہو۔' ۲۳۲)
آگے شاہ صاحب لکھتے ہیں:

''بات دراصل بہ ہے کہ فقد کے ندا ہب گوا یک دوسرے سے مختلف ہیں' کین جہاں تک فقد کے خمن میں
دین اسلام کے ضروری اصول ومبادی کا تعلق ہے وہ ندا ہب فقہ میں سے ہر ند ہب میں موجود ہیں۔''(۲۶)
شاہ صاحب کی مندرجہ بالانتحقیق کے مطابق جب چاروں فقہی ندا ہب برحق ہیں تو پھر فقہی فروعی مسائل
میں وسعتِ نظری کا مظاہرہ کرنا چاہیے اور ان فروعی مسائل کی بنیاد پر ایک دوسرے کی تفسیق و تکفیر ہے مکمل
اجتنا ب کرنا چاہیے' کیونکہ جب مجہم ہوتی ہیں اور فقہاء کے باہمی اختلا فاتِ علمی میں کوئی جانب مشکر نہیں ہوتی تو پھر
غیر مشکر پر کلیر خود مشکر ہے۔اور بقول مولا نامفتی میں محمد شفعہ'':

''اجتہادی وفروغی اختلافات کے ساتھ جومعاملہ آج کل کیا جارہاہے کہ اس بحث ومباحثہ کودین کی بنیاد بنا لی بنی ہوادیا لی گئی ہے اور اس پر باہمی جنگ و جدال اور سب وشتم تک نوبت پہنچا دی گئی ہے بیطر زعمل بلاشبہ و لا تفوّقُوْا (یعنی تفرقہ میں مت پڑو) کی تعلی مخالفت اور صحابہ اور تابعین کی سنت کے بالکل خلاف ہے۔ اسلاف اُمت میں بھی کہیں نہیں سنا گیا کہ اجتہادی اختلافات کی بنا پر اپنے سے مختلف نظر بیدر کھنے والوں پر اس طرح تکیر کیا گیا ہو (جیسا کہ آج کل ہورہاہے)' مثلا امام شافعی اور دوسرے ائمہ کا مسلک میہ ہے کہ جو مناز جماعت کے ساتھ امام کے پیچھے پڑھی جائے اس میں بھی مقتد یوں کوسورہ فاتحہ پڑھنا فرض ہے اور ظاہر ہے کہ جو اس فرض کو ادائیں کرے گا'اس کی نماز ان کے زد کیٹیں ہوگی۔ اس کے بالقابل امام ابو صنیفہ ہے کہ جو اس فرض کو ادائیں کرے گا'اس کی نماز ان کے زد کیٹیں ہوگی۔ اس کے بالقابل امام ابو صنیفہ ہوگا۔ اس کے بالقابل امام ابو صنیفہ ہے کے نزدیک مقتدی کوامام کے پیچھے فاتحہ پڑھنا جائز نہیں اس لیے حنفے نہیں پڑھے 'لیکن اُمت کی پوری تاریخ میں کسی سے نہیں سنا گیا کہ شافعی نہ ہب والے حنفیوں کو تارک نماز کہتے ہوں کہ تمہاری نمازیں نہیں ہو کیں' اس لیے تم بے نمازی ہویاان پراس طرح نکیر کرتے ہوں جیسے منکرات شرعیہ پر کی جاتی ہے۔'' (°۲)

#### حوالهجات

- (۱) سیدابوالحس علی ندویٌ تاریخ دعوت وعزیمت مجلس نشریات اسلام کراچی کی ۵۵ ص ۱۹۸\_۱۹۸
  - (٢) شاه ولى اللهُ \* فيوض الحرمين ؛ بحواله تاريخ دعوت وعزيمت ؛ ج ۵ ص ١٩٨٨
    - (۳) تاریخ دعوت دعز بیت مص ۱۹۹\_
- (٣) شاه ولى التُذالجزء اللطيف في توجمة العبد الضعيف مس٢٠٢ ٢٠٠٣ بحوالة تاريخ دعوت وعزيمية بحاص ٢٠٠١
  - (۵) شاه ولى اللهُ بمجة الله البالغة شيخ غلام على ايندُ سنزٌ لا مورُج ا'ص ١٣٨\_
  - (٢) حجة الله البالغةُ ترجمه: مولا نامنظور الوجيديُّ شخ غلام على ايندُ سنزٌ لا مورُج ا م ١٣٨ -
  - (۷) شاه ولی اللهٔ وصیت نامه فاری ٔ ص۲-۳ بحواله تاریخ دعوت وعزیمت ٔ ج۵ ٔ ص۲۰۲ ـ
    - (٨) شاه ولى الله بحية الله البالغة عن ١٨١- ١٨٨\_ (ترجمه: مولاناعبدالرحيم)
      - (٩) سدابوالحن على ندوى ٔ تاريخ وعوت وعزيمت ٔ ج۵ ص ٢٠٨\_٢٠٥\_
- (١٠) شاه ولى الذُرُجة اللَّدالبالغة (ترجمه: مولا نامحم منظورالوجيدي) بشخ غلام على ايندُ سنز ُلا مورُج ١٠ص٣٧-٣٨-
  - (١١) ججة الله البالغة ص٧٤-٣٧٨\_
    - (۱۲) الضاً
  - (١٣) شاه ولى اللهُ عقد الجيد في احكام الاجتهاد والتقليد ُص٣٧ ٣٨\_٣٨\_
    - (۱۴) شاه ولي اللهُ مجمة الله البالغة 'ص ۲۷ س
  - (١٥) مولا ناعبدالرحيم مختصر سوائح شاه ولى اللهُ "مجة الله البالغة "ص ١٦ (ترجمه مولا ناعبدالرحيم )\_
    - (١٦) الفِنار
    - (١٤) ايضاً من ١٤\_
    - (١٨) شاه ولى اللهُ بجة اللَّه البالغة ؛ ج انص ٨ ٣٤ (تر جمه مولا نامنظورالوجيدي)
      - (١٩) ايضاً 'ج اص ١١٦ ١٥ (ترجمه مولاناعبدالرحيم)
        - (۲۰) الضاً على ١٥٤ [
          - (۲۱) الضاّـ
          - (۲۲) الضاً
        - (۲۳) قاضی جاوید'افکارشاه ولی الله' ص۲۷۱\_
    - (۲۴) محمد سر در ٔ ارمغان شاه و لی الله ( اداره نقافت اسلامیهٔ لا بهور )ص ۸ کار
- (۲۵) مولا نامفتی محمد شفیعٌ 'معارف القرآن (فرید بک ڈیؤ دہلی )'ج۲'ص۱۳۸ ساورا ختلا ف فقهاء وغیرہ پراعتدال کے لیے دیکھئے:مفتی محمد شفیعٌ کی کتاب'' وحدت اُمت'' (مرکزی انجمن خدام القرآن کا ہور)

\*\*

# شربعتِ اسلامی میں شراب نوشی کی سزا(۳)

حافظ نذيراحمه ماشى

حافظ ابن جرعسقلانی نے فتح الباری شرح سحیح البخاری میں شراب نوشی کی سزا کے بارے میں چھاقوال کا ذکر کیا ہے جن میں سے اہم تین اقوال ہیں :

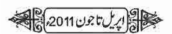
يبلاقول:

رسول الشنگائی نے شرابی کے لیے کوئی معین سزا مقرّ زنہیں کی ہے بلکہ ہر شرابی کواس کے مناسبِ حال سزا دیا کرتے تھے۔ یہ قول انہوں نے ابن المنذر کے حوالے ہے کھھا ہے کہ بعض اہلِ علم کا کہنا ہے کہ رسول الشنگائی اللہ کے پاس جب شراب کے نشہ میں مدہوش آ دمی لا یا جاتا تھا تو آ پ اس کے بارے میں مار پہنے اور ڈانٹ ڈپٹ کا حکم صا در فرماتے تھے۔ آ پ منگائی کا پیطر زعمل اس بات کی دلیل ہے کہ شراب نوشی میں کوئی متعین حدنہیں بلکہ تنگیل اور جکمیت ہی کا فی ہے 'کیونکہ اگر آ پ منگائی کی دی ہوئی فہ کورہ بالاسزا حد کا درجہ رکھتی تو آ پ منگائی کی اس کی مقدار ضرور بیان فرماتے۔

پھر حضرت عمر ولائیؤ کے دورِ خلافت میں شرابیوں کی کثرت ہوگئی اور انہوں نے اس سلسلے میں صحابہ کرام ڈوکٹر سے مشورہ ما نگا۔ان کا بیطر زعمل (صحابہ کرام سے مشاورت) بھی اس بات کی بین دلیل ہے کہ اس بارے میں ان کے پاس کوئی واضح ارشاد آپ مگائیؤ کا موجو دنہیں تھا' کیونکہ آپ مگائیؤ کے واضح ارشاد کی موجودگی میں مشاورت کی کوئی گنجائش ہی نہیں ہوتی۔

مزید باہمی مشاورت کی بنیاد پر کسی معینن سزامیں محض اس بنیاد پراضا فدکرنا کہ شرابیوں کی کثرت ہوگئی ہے کوئی معقول بات نہیں' ورند تو قاذفین اوران کی فخش گوئی میں اضافہ کو بنیاد بنا کر حدقذف کی مقررہ سزامیں بھی اضافہ کرنا چاہیے تھا۔

نیز مشاورت میں حضرت علی دائی کی تجویز (اذا شرب سکر واذا سکر هادی واذا هادی افتوی وحد المفتوی شمانون جلدة) کی بنیاد پر جب صحابہ کرام دی آئی کی بیرائے تھیری کہ شراب نوش کی سزا حد قذف کی سزا (اس کو رحضرت علی دائی کی کے اس کو رحفرت علی دائی کا بیفر مانا در آئی النیک عرف کی سزا مقرر ہونے کے بعد خود حضرت علی دائی کا بیفر مانا در آئی النیک علی اس قول کی تا سید ہوتی ہے کیونکہ تحدید کی دوایات متقولہ عن انس و علی میں اختلافات ہیں لہذا ثابت شدہ اور محقق بات (کہ نی کریم منا النیکی شرائی کی پٹائی کا حکم فرماتے تھے) کو قبول کرنا جا ہے۔





اس قول کے قائلین بعض اللِ علم کون ہیں تلاشِ بسیار کے باوجودان کے ناموں کاعلم نہیں ہوسکا سوائے ابن شہاب زہری کے جن کا قول آ گے کی مقام پر ذکر کیا جائے گا۔ حافظ ابن تجرفے فتح الباری میں صرف اتنا لکھا ہے:

ان الطبری و ابن المنذر و غیر هما حکوا عن طائفة من اهل العلم ان المحمر الاحد فیها و انما فیها التعزیر (۹۰)

اسى طرح علامه شوكانى نے بھی نیل الاوطار میں اس قول کے قائلین کی تعیین کیے بغیر لکھا ہے:

وحكى ابن المنذر والطبرى وغيرهما عن طائفة من اهل العلم ان الخمر لاحد فيها وانما فيها التعزير (١٦)

عبدالرحن الجزري نے بھی تعیین کے بغیر لکھاہے:

جمهور الاتمة والعلماء على انه حد وبعضهم قال انه من باب التعزير (٦١)

اس قول کے قائلین نے اپنے ندہب کے اثبات کے لیے جواحادیث مبارکہ پیش کی ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ کا لیے گئے کے زمانے ہیں جب کسی شرابی کو آپ کی خدمت ہیں لا یا جاتا تھا تو آپ حاضرین مجلس کو اسے مارنے کا تھم فرماتے تھے۔ ان ہیں ہے کوئی تو تھیٹراور گھونے مارتا' کوئی جوتے مارتا اور کوئی کیڑے کا کوڑا بنا کر مارتا' حتی کہ ابن عباس ڈٹاٹٹ کی روایت ہیں تو صراحنا بیالفاظ بھی وارد ہوئے ہیں کہ آپ تکالٹی نے شراب نوشی کے بارے ہیں کوئی سرامتعین نہیں فرمائی جبکہ سائب بن پر بدر ڈٹاٹٹ کی روایت ہیں رسول اللہ تکالٹی اور ابو بکر صدیق ڈٹاٹٹ کی روایت میں رسول اللہ تکالٹی اور ابو بکر صدیق ڈٹاٹٹ کے تمام دورِ خلافت اور حضرت عمر ڈٹاٹٹ کی دورِ خلافت تک کسی معین سزا کے نہ ہونے کی صراحت موجود ہے۔ مزید برآ ل حضرت علی ڈٹاٹٹ کا بیفر مانا کہ اگر شراب نوشی کی سزا دیتے وقت شرابی کی موت مراحت موجود ہے۔ مزید برآ ل حضرت علی ڈٹاٹٹ کا بیفر مانا کہ اگر شراب نوشی کی سزا دیتے وقت شرابی کی موت واقع ہوگئی تو ہیں اس کی دیت اداکروں گا' کیونکہ اس سراکی تعین رسول اللہ کا ٹیٹی تیں۔

## احاديث مؤيده قول بالا:

(۱) ..... عن ابن عباس ان النبی مَالِنَا لَم يَقْت فی الخصر حدا ..... وقال ابن عباس شرب رجل فسکر فلقی یمیل فی الْفَحِ فانطلق بِهِ الی النبی مَالِنِی مُلِنِی و فلما حاذی یدار العباس انفلت فدخل علی العباس فالتزمه و فذکر ذلك للنبی مَالِنِی فضحك وقال أفعلها ولم یامر فیه بشیء (۱۲) در عبرالله بن عباس الله و فرماتے ہیں که رسول الله مَالِی فی شراب نوشی پرکوئی حدمقرر نہیں فرمائی ..... عبدالله بن عباس کا کہنا ہے کہ ایک محض کوشراب نوشی پرنشہ پڑھ گیا کی نے اس کواڑ کھڑاتے ہوئے دیکھا تورسول الله مَالِی فی خدمت میں لے جانے لگا۔ جب وہ حضرت عباس والله کی نوب پہنچاتو بھاگ کر حضرت عباس حضرت عباس حیث الله عبد ہوئے فرمایا: کیا واقعی اس نے بہت ہوئے فرمایا: کیا واقعی اس نے ایسابی کیا؟ اور پھر آپ مَالَی الله کی اس کے بارے میں کس سرا کا علم نہیں فرمایا۔ ''

احد فيموت فاجد في نفسي الا صاحب الخمر فانه لو مات وديته وذلك ان رسول الله عَلَيْكُ لم يَسُنَّهُ (٢٢)

''غیر بن سعید کا کہنا ہے کہ میں نے حضرت علی بن ابی طالب بڑاٹھڑا کو بیفر ماتے ہوئے سنا کہ اگر میرے حدلگانے کے نتیجے میں کسی کی موت واقع ہوگئ تو جھے اس پر کوئی رخ خم نہیں ہوگا' سوائے شرابی کے اگر وہ حدلگانے کے نتیجے میں مرگیا تو میں اس کی دیت اداکروں گا' کیونکہ رسول اللّہ مُثَاثِقُونِ نے شراب نوشی پرسزا دینے کا کوئی ضابطہ مقرز نہیں فر مائے )۔''
دینے کا کوئی ضابطہ مقرز نہیں فر مایا تھا (کوئی معین تعداد میں کوڑے مقرز نہیں فرمائے )۔''
نسائی اور ابن ماجہ نے بیحدیث بروایت معلی عن عمیر بن سعد قال سمعت علیا یقول: من اقمنا علیه حدا فمات فلا دیة له الله من ضوبناہ فی المخصور

ال روايت من آخر من بيالفاظ بين: "فانما هو شيء صنعناه"

[نوٹ: "لم یسنه" کامقہوم لم یُعین فی الحد مقداراً یبلغ ثمانین ہے۔ یعن صرفر میں ای کوڑے رسول اللہ تَالَیْظِ فی متعین میں کے "انما هو" ای مقدار حد الخمر وهو ثمانون "صنعناه" نحن۔ بلکه ای کوڑے کی عدیم نے متعین کے ہے۔

حضرت علی بڑائی کی فدکورہ بالا روایت اور ابوساسان کے طریق ہے مروی روایت جس میں حضرت علی بڑائی کا بیقول موجود ہے (جلد النبی مُلَّلِیُّ اربعین) میں بظاہر تضاد ہے کیونکدروایت زیر بحث میں 'لم میک ٹائی فید ''اور ابوساسان کی روایت میں چالیس کوڑے بارنے کی صراحت موجود ہے۔ حافظ ابن ججرنے اس تعارض کا وفعیہ کرتے ہوئے تکھا ہے کہ لم یکسن فید شیئا کا معنی لم یکسن شینا زائد گا علی الاربعین ہے۔ اس کی تائید دوسری روایت بواسط معنی عن عمیر بن سعد میں مروی ان کاس قول ہے بھی ہوتی ہے ''انما ھو شیء صنعناہ ''بعنی چالیس کوڑے (معینہ مد) پراضافہ کردہ چالیس کوڑے کی تعین ہم نے کی ہے اور ہم نے ہی اس کا مشورہ حضرت عرفی ٹھ کو دیا تھا۔ اضافہ شدہ چالیس کوڑے مارنے کے نتیج میں اگر اس کی موت واقع ہوگئی تو میں اس کی دیت ادا کروں گا' کیونکہ بیاضافہ شدہ کوڑے حذبیں جن کے مارنے کے نتیج میں شرائی کا خون بدر ہو۔ حدکے نتیج میں اگر محدود کی موت واقع ہوگئی تو بالا تفاق اس کی دیت نہیں ہے۔

اگر حضرت علی طافت کی اس روایت کا فدکورہ بالامفہوم متعین کیا جائے (اور بیمفہوم متعین کرنا اس لیے ضروری ہے تا کہ اس روایت ہے اس کا تعارض نہ ہو جو حصین بن المند ر (ابوساسان) کے طریق ہے مروی ہے اور جس میں حضرت عثمان طافئ کے اخیا فی بھائی ولید بن عقبہ کوشراب نوشی کی پاواش میں جب عبداللہ بن جعفر حد لگاتے ہوئے چالیس کوڑے پر پہنچ تو حضرت علی طافق نے فرمایا: حسبك جلد النبی عالیہ الدہ بعین تو قائلین تعزیر کے لیے اس روایت ہے استدلال کرنا مشكل ہوجائے گا۔]

(٣) سائب بن يزيد كى روايت ب:

 '' رسول الله مَنْ اللَّهُ البو بمرصديق وَاللَّهُ عَد وو فلا فت اور حصرت عمر فاروق وَاللَّهُ كَي خلافت كابتدائى دور میں سحابہ کرام مُنْ اللَّهُ کے پاس جب شرابی کو پکڑ کر لا یا جاتا تو ہم اٹھ کر ہاتھوں' جوتوں اور کپڑے (کے کوڑوں) سے اس کی پٹائی کرتے تھے بیہ معاملہ حضرت عمر ڈٹاٹھ کی خلافت کے آخری دور تک چلا رہا۔ آخری دور خلافت میں حضرت عمر ڈٹاٹھ نے شرابی کو چالیس کوڑے لگانے شروع کیے' پھر جب لوگ حدسے بڑھنے گھے تو چالیس کے بجائے استی کوڑے لگائے۔''

سائب بن بزیدگی اس روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ دور نبوت خلافت الو برصد این بڑا نظا ورحفزت عمر بڑا نظا کی خلافت کے آخری دور تک شراب نوشی کی کوئی متعین سزانہیں ہوتی تھی؛ بلکہ شرابی کی حسب حال مار پیٹ کی جاتی تھی اور بیقا تلین تعزیر کی مضبوط دلیل ہے مسجے بخاری کی اس روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ چالیس کوڑوں کی تعیین حضرت عمر بڑا نظا کی خلافت کے آخری دور میں ہوئی، جبکہ نسائی کی روایت بواسط مغیرہ بن عبدالرحلیٰ عن الجعید میں '' سے الفاظ ہیں۔ اور بہی تسجے معلوم ہوتا ہے کہ ویک ہوتا ہے کہ ویک کے فلافت کے آخری دور میں نہیں بلکہ وسط میں ہوئی ہے۔ کیونکہ خالد بن الولید والنظ کی وفات حضرت عمر والنظ کی خلافت کے آخری دور میں نہیں بلکہ وسط میں ہوئی ہے۔ کیونکہ خالد بن الولید والنظ کی وفات حضرت عمر والنظ کی خلافت کے آخری دور میں نہیں بلکہ وسط میں ہوئی ہے۔ عبدالرزاق نے اپنے مصنف میں عبید بن عمیر (کبارتا بعین میں سے ہیں) سے بسند تھے سائب بن یزید کی روایت کے مطابق نقل کیا ہے۔ اس کے الفاظ بیہ ہیں:

ان عمر جعله اربعين فلما رآهم لا يتناهون جعله ستين سوطا فلما رآهم لا يتناهون جعله ثمانين سوطاً .....

عبدالرزاق کی اس روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ دور نبوت اور خلافت صدیقی میں شراب نوشی پر تعزیری سزاہی دی جاتی تھی۔

خلافت فاروتی کے آغاز میں بھی شرائی کوتعزیر ہی لگائی گئی۔ اپنی خلافت کے وسطی دور میں حضرت عمر دلالٹیز نے اس سزا کی تعیین پہلے چالیس کوڑوں' پھر ساٹھ کوڑوں اور بالآخرائٹی کوڑوں کی صورت میں کر دی۔ اس مضمون کے آغاز ہی میں صداور تعزیر کی تعریف اور ان کا باہمی فرق بیان کرتے ہوئے لکھا گیا تھا کہ حدقر آن وسنت کی رو سے متعین سزا کا نام ہے جس میں کسی قتم کی تبدیلی یا کمی بیشی کا کسی کو اختیار نہیں ہے' جبکہ تعزیری سزا امام وقت کی صوابد ید پر مخصر ہوتی ہے' جرم کی نوعیت اور مجرم کے حالات وغیرہ کی تبدیلی سے اس میں مقدار' نوعیت اور کیفیت کے لحاظ سے تبدیلی ہوسکتی ہے۔ حدو تعزیر کی خدکورہ بالا تعریف کو سا منے رکھا جائے تو سائب بن پر پدکی روایت سے شراب نوشی کی سزا کا تعزیر ہونا ہی متعین ہوتا ہے۔

#### (٤) حفرت ابوہریرہ داللہ کی روایت ہے:

اتبی النبی عَلَیْنِ به برجل قد شرب قال: اضربوه قال ابوهریرة فمنا الضارب بیده والضارب بنعله والضارب بنعله والضارب بنعله والضارب بنعله والضارب بغوبه فلما انصرف قال بعض القوم: اخزاك الله وقال: ((لاَ تَقُولُو الله كُوا الله وَالله والله والله

(٥) حضرت عقبه بن الحارث رفاتين كي روايت ہے:

اتى النبى عَلَيْكُ بنعيمان او بابن النعيمان وهو سكران فأمر النبى عَلَيْكُ من كان في البيت ان يضربوه وقال فضربوه وكنت انا فيمن ضربه بالنعال (٥٠)

'' نعیمان یا نعیمان کے بیٹے کو نشے کی حالت میں رسول اللہ تکافیٹی کے پاس لایا گیا۔ آپ تکافیٹی کے میں موجود لوگوں کواسے مارنے کا بھم دیا۔عقبہ بن الحارث کا کہنا ہے کہ جوتوں سے مارنے والوں میں میں بھی شامل تھا۔'' مذکورہ بالا دونوں روایتوں میں کسی معین سزا کا ذکر نہیں ہے۔

(٦) امامزہریکایان ہے:

ان النبی عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله يقرض في الحد حموًا وانها كان يأمر من حضره ان يضربوه بايديهم و نعالهم (٢٦) "رسول اللهُ كَالْيَوْ اللهِ عَرْاب نوشى كى بارے مِن كوئى حد (معين سزا) مقرر نہيں فرمائى ، بلكه آپ حاضرين مجلس كو باتھوں اور جوتوں سے مارنے كا تحم فرماتے تھے۔"

(٧) انس بن ما لك داين كى روايت ب:

اور سیج مسلم میں اس کے الفاظ مندرجہ ذیل ہیں:

ان نبى الله عَلَيْكُ جلد فى الخمر بالجريد والنعال ثم جلد ابوبكر اربعين فلما كان عمر ودنا الناس من الريف والقرى قال: ما ترون فى جلد الخمر؟ فقال: عبدالرحمن بن عوف أراى ان تجعلها كأخف الحدود قال: فجلد عمر ثمانين (١٨٠)

''رسول الدُّمَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَكَلَّهُ وَرَى مِنْهِى اور جَوتُوں ہے بارنے كا تھم فرماتے تھے اور ابو بكر صدیق واللَّهُ نے چالیس كوڑے شروع کیے۔ جب حضرت عمر واللَّهُ كے زمانے میں لوگ شہروں ہے نكل كرگا ؤں اور كھلی فضاؤں میں رہن سہن اختیار كر كے آسودہ ہو گئے (تو شراب نوشی كی كثرت ہوگئی) حضرت عمر واللَّهُ نے اس صورتحال كا نوش لے كر صحابہ كرام مُؤلِّدٌ نے شراب نوشی كی سزا كے بارے میں رائے طلب كی ۔عبدالرحمٰن بن عوف واللَّهُ نَا فَعَم رَ عدوالی سزااس كودی جائے۔ ان كے مشورہ پرعمل كر كے حضرت عمر واللَّمُ نے استی كوڑے كی سزامقرر کی۔''

اس روایت کے شراب نوشی کی سزا کا تعزیر ہونا ہی متعین ہوتا ہے۔ غالبًا حضرت عمر نگاٹنڈ نے پیرطر زعمل ( چالیس کی بجائے اس کوڑے مارنا ) ان مجرموں کے بارے میں اختیار فرمایا تھا جوشراب کی سزا کو ہلکی مجھ کرجری ہوگئے تھے۔ان کواس عمل ہے رو کئے کے لیے بطور تعزیر اسٹی کوڑے مارنے کا حکم دیا تھا۔

(٨) عبدالله بن عباس ﷺ كابيان جوامام نسائى نے نقل كيا ہے وہ بھى شراب نوشى پر نافذ شده سزا كوتعزير قرار ديتا

ے جودرج ذیل ہے:

'' نبی کریم مال فی کے دور میں جو حض شراب نوش کے جرم میں گرفتار کرے آپ کے پاس لا یا جاتا آپ کے علم پر اس کی گھونسوں جونوں اور چھڑ یوں کے ساتھ پٹائی کی جاتی تھی۔ سیدنا ابو بکر مٹالٹوٹ نے اپ دور خلافت میں صحابہ کرام بخلاف اس کی با قاعدہ کوئی سزا مقرر کرنے کی درخواست کی۔ چنانچہ انہوں نے اندازہ کیا کہ آپ مٹالٹوٹ کے دور میں شرابی کو کتنی ضربیں لگائی جاتی تھیں اس کی روشن میں انہوں نے چالیس کوڑوں کی سزا مقرر کر دی۔ پھر سیدنا عمر فاروق ٹٹاٹٹوٹ نے (جب شراب نوش کے جرائم میں اضاف ہونے لگا) اس سلسلے میں صحابہ کرائم سے مشاورت کی تو سیدنا حضرت علی ٹٹاٹٹوٹ نے بیدرائے دی کہ اذا شوب سکو (جب کوئی شراب ہے گاتو نشر چڑھگا) وافدا سکو ھذی (اور جب نشر چڑھگا تو نہ یان کجکا تو کسی ازروے قرآن مجیدای کوڑے ہیں اس لیے شرائی کوجھی بھی سزاد نی چاہے (یان

(۹) عبدالرزاق ابن جریج و معمر سئل ابن شهاب : کم جلد رسول الله علینی فی المحمر؟ فقال: لم یکن فوض فیها حدًا کان یامر من حضوه ان یضو بوه بایدیهم و نعالهم حتی یقول لهم ار فعوا ندگوره بالا احادیث مبارکہ سے معلوم ہوا کہ شراب نوشی پرکوئی مخصوص سزا (حد) مقرر کرنے کے حق میں صحابہ کرام مختلف کے سامنے رسالت مآب مُلُقظ کا کوئی عظم یا آپ کی قائم کرده کوئی سنت نہیں تھی بلکہ انہوں نے اپنے قیاسی استدلال کی بنیاد پر چالیس یا اس کوڑے لگانے کی سزا مقرر کی تھی۔ اس مسلک کی تقویت حضرت علی والین کے اس قول سے بھی ہوتی ہے جو ہم نے ماسبق میں صحیح ابخاری سنن النسائی اور سنن ابن ماجہ کے حوالے سے نقل کیا ہے: ''ما کنت ادی من اقمت علیه الحد الا شارب المحمر ، فان رسول الله علین الله مالین الله علین کی کوئی میں مرجائے تو اس کی کوئی دیت اداکروں فیہ شیئا انما هو شیء جعلناه نحن '' یعنی اگر کوئی مجم حدنا فذکر نے کے نتیج میں مرجائے تو اس کی دیت اداکروں گا'کیونکہ اس کی مزارسول الله مالین بلہ ہم نے خودمقرر کی ہے۔ ''

مزید عبدالله بن عبدالرحمٰن ملاطئ کی روایت ہے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ رسول الله ملاطئ ہے شرابی کوکوئی متعین سزادیے بغیر حاضرین مجلس سے اس کی پٹائی کروائی ہے۔ چنانچے ان کا بیان ہے:

اتى رسول الله عَلَيْكُ بشارب وهو بحنين فحثى فى وجهه التراب ثم امر اصحابه فضربوه بنعالهم وما كان فى ايديهم حتى قال لهم ارفعوا فرفعوا فتوفى رسول الله عَلَيْكُ ثم جلد ابوبكر فى الخمر اربعين ثم جلد عمر اربعين صدرًا من امارته ثم جلد ثمانين فى آخر خلافته ثم جلد عثمان الحدين كليهما ثمانين واربعين ثم اثبت معاوية الحد ثمانين (۱۷)

"حنین کے مقام پر رسول الله کالی ایک ایک شرابی کولایا گیا" آپ نے اس کے مند پر ملی بھینکتے ہوئے صحابہ کرام خاتی کواس کی بٹائی کرنے کا تھم دیا۔ صحابہ کرام نے جوتوں اور جوان کے ہاتھ لگاسے مارنا

شروع کیاحتی کہ آپ نے انہیں رُ کئے کا حکم دیا۔ وفات تک آپ کا بھی معمول تھا۔ آپ کے بعد ابو بھر صدیق ڈٹاٹئؤ نے چالیس کوڑے مارنے شروع کیے۔ حضرت عمر ٹٹاٹٹؤ نے بھی خلافت کے دور آغاز میں چالیس کوڑے اور آخری دورخلافت میں انتی کوڑے کا معمول بنایا۔ حضرت عثمان ڈٹاٹٹؤ سمجھی چالیس اور مجھی اسی کوڑے مارتے تھے۔حضرت امیر معاویہ ٹٹاٹٹؤ کے دور میں انتی کوڑے مقرر ہوگئے۔''

ا گرشراب نوشی کی کوئی متعین سزا ہوتی یا آ پ نے اس کی کوئی متعین سزامقرر کی ہوتی تو حضرت عمرًّاس میں اضافہ کیے کر سکتے تھے۔ نیز حضرت عثان ڈاٹٹؤ کامعمول مختلف ہونے سے بھی یہی ٹابت ہوتا ہے کہاس سلسلے میں کوئی متعین سزارسول اللہ مَاٹائٹیڈم کی طرف سے مقرر نہیں ہوئی تھی۔

دوسرا قول

امام شافعی' احمہ' اہل الظاہراور بقول ابن حزم ابو بکرصدیق' عمر فاروق' حضرت عثمان' حضرت علی' حسین بن علی اورعبداللہ بن جعفر مُخلَقِرُ کا قول ہے کہ شراب نوشی کی سزا جالیس کوڑے ہیں۔

ولائل

..... عن قتادة عن انس بن مالك ان النبى عليه جلد فى الخمر بالجريد والنعال وجلد ابوبكر اربعين فلما ولى عمر دعا الناس فقال لهم ان الناس قد دنوا من الريف وقال مسدد من القرى والريف فما ترون فى حد الخمر؟ فقال له عبدالرحمن بن عوف :نرى ان تجعله كأخف الحدود فجعله فيه ثمانين (٧٢)

' حضرت انس بن ما لک ظاہر کا بیان ہے کہ رسول اللہ مُنالیم اس بینے والے کو مجور کی ٹبنی اور جوتوں سے مارا کرتے تھے اور ابو بکر صدیق ڈاٹھ کا دور آیا اور شام و عراق وغیرہ سر سبز وشاداب علاقے فتح ہو گئے اور لوگوں نے ان علاقوں میں بود و باش اختیار کرلی اور ان کی زندگیوں میں بین و عشرت اور فراخی آگئ تو شراب نوشی کی کشرت ہوگئ لبندا حضرت عمر ڈاٹھ نے شراب نوشی کورو کئے کے لیے حد شر میں اضاف ہے بارے میں صحابہ کرام گل کو جمع کر کے فرمایا: ما قدون فی حد المحصو ؟ عبد الرحمٰن بن عوف ڈاٹھ نے کہا: ہماری بیرائے ہے کہ قرآن مجید میں بیان شدہ حدود میں سے المحصو ؟ عبد الرحمٰن بن عوف ڈاٹھ نے کہا: ہماری بیرائے ہے کہ قرآن مجید میں بیان شدہ حدود میں سے جس حدکی مقدار سب سے کم ہے اس کے مطابق آپ سزا دیا کریں (چنا نچ سب سے خفیف حد حد قذ ف ہے جواتی کوڑوں پر مشتمل ہے) حضرت عمر ڈاٹھ نے اس رائے پڑھل کرتے ہوئے شراب نوشی کی سزا اس کی طرف مقدار سردے۔''

فدکورہ بالا روایت میں شراب نوشی کی چالیس کوڑے سزا کی نسبت حضرت ابو بکر صدیق والٹو کی طرف کی گئی ہے جبکہ رسول اللہ مُنالٹی کے دور میں بلانعیین شرابی کو جوتوں اور محجور کی شاخوں سے مارنے کا ذکر ہے۔ اس لیے امام ابوداؤد نے روایت نقل کرنے کے بعد لکھا ہے کہ یہی روایت ابن ابی عروبہ عن قتادة عن النبی علیہ المام ابوداؤد نے روایت ابن ابی عروبہ عن قتادة عن النبی علیہ کے داسطے سے بھی مروی ہے اور اس میں چالیس کوڑے مارنے کی نسبت بجائے ابو بکر صدیق والٹو کی شوئے کے رسول اللہ مُنالٹی کی طرف کی گئی ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

قال ابو داوُد: رواه ابن ابي عروبة عن قتادة عن النبي عَلَيْظِينَهُ انه جلد بالجويد والنعال اربعين (٢٣) "رسول الله مَنْ اللَّيْمُ نَهِ مَهُور كي شاخ اور جوتوں سے شرائي كو جاكيس ضربيں لگا كيں ـ "

ورواه شعبة عن قتادة عن انس عن النبي مَلَيْكُ قال :ضرب بجريدتين نحو اربعين (٢٤) "رسول التُمَالِيُّةُ نِي مُجوركي دوشاخيس لِي كرتقر يباّع ليس ضربيس لكاكيس "

اس حدیث میں ندکور' ضوب بجویدتین نحو اربعین''کے مفہوم میں اختلاف ہے۔ جو حضرات شراب نوشی کی سزا چالیس کوڑے مانتے ہیں وہ اس کا مفہوم یہ بیان کرتے ہیں کہ دونوں شاخیس الگ الگ لے کر ان دونوں ہے مجموعی طور پر چالیس ضربیں لگا کیں۔ ایک شاخ ہے ہیں اور دوسری شاخ ہے بھی ہیں۔ یا ایک شاخ ہے بچیس اور دوسری شاخ ہے بھی ہیں۔ یا ایک شاخ ہے بچیس اور دوسری شاخ ہے بندرہ ۔ اور جو حضرات اس کوڑوں کے قائل ہیں دہ اس کا مفہوم یہ بیان کرتے ہیں کہ آپ کا نیس میں کہ آپ کا گئی جن کا مجموعہ اس بنا بنا کہ ہے۔ ہیں کہ آپ کا نیس جن کا مجموعہ اس من النبی علیہ میں بیاں مفہوم یہ بالنعال و الجرید ورواہ هشام عن قتادہ عن انس ان النبی علیہ کان بضوب فی الخصر بالنعال و الجرید اربعین ..... (۵۷)

..... حصين بن المنذر الرقاشي هو ابوساسان قال: شهدت عثمان بن عفان وأتي بالوليد بن عقبة فشهد عليه حمران (ابن ابان) ورجل آخر فشهد احدهما أنه رأه شربها يعني النحمر وشهد الآخر أنه رأه يتقيؤها فقال عثمان انه لم يتقيؤها حتى شربها فقال لعلى: اقم عليه الحد فقال الحسن: وَلِّ حارها من تولى قارها فقال على للحسن: أقم عليه الحد فقال الحسن: وَلِّ حارها من تولى قارها فقال على لعبد الله بن جعفر: أقم عليه الحد فاخذ السوط فجلده وعلى يعده فلما بلغ اربعين قال حسبك على النبي عَلَيْهُ اربعين أحسبه قال: وجلد ابوبكر اربعين وعمر ثمانين وكل سنة وهذا احب إلى (٢٠)

' حصین بن المنذ رالرقاقی (ابوساسان) کا بیان ہے کہ حضرت عثان ڈاٹٹٹو کے پاس میری موجودگی میں ولید بن عقبہ کولایا گیا۔ اس کے خلاف جمران بن ابان (حضرت عثان کا آزاد کردہ غلام) اورا یک دوسر کے شخص نے گواہی دی۔ ایک خض نے گواہی دی۔ ایک خض نے گواہی دی۔ اس کوشراب سے ہوئے کہا کہ میں نے اس کوشراب پیتے ہوئے دیکھا ہے اور دوسر سے نے گواہی دی کہ میں نے اس کوشراب سے کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ حضرت عثان ڈاٹٹٹو نے فرمایا کہ شراب کی قے شراب پی بغیر نہیں ہو سکتی۔ اس کے بعد حضرت علی ڈاٹٹٹو سے اس پر حدقائم کرنے کا فرمایا۔ حضرت علی ڈاٹٹٹو نے حواب دیا: یہ مشکل کام اسے ہی سو بیلے جواس فی تدراری کے شمرات سے مستفید ہوتا ہو۔ بعد از ال حضرت علی ڈاٹٹٹو کے عبد اللہ بن جعفر ڈاٹٹٹو سے اس پر حدقائم کرنے کا کہا تھیل تھم میں انہوں نے کوڑ الیا اور مارنے لگے۔ خفرت علی ڈاٹٹٹو کے فرمایا: دوسرت علی ڈاٹٹٹو نے فرمایا: ''دسول حضرت علی ڈاٹٹٹو کوڑ سے اس پر حدقائم کرنے کا کہا تھیل تھم میں انہوں نے کوڑ الیا اور مارنے لگے۔ دوسرت علی ڈاٹٹٹو کوڑ سے بالی ڈاٹٹو کوڑ سے بالی کوڑ سے مارک' دروی کہتا ہے کہ میرا گمان ہے کہ انہوں نے یہ بھی کہا کہ'' دسورت

ابوبکر صدیق داشی کا بھی معمول یمی تھا 'لیکن عمر نے اس کوڑے مارے' اور ( چالیس کوڑے اور اس کوڑے ) دونوں سنت سے ثابت ہیں اور بی( چالیس کوڑے ) مجھے زیادہ مجبوب ہے۔''

چالیس کوڑوں کے قاتلین نے ''وکل سنة ''کامفہوم یہ بیان کیا ہے کہ چالیس کوڑے مار نارسول اللہ مکا فیڈ کل کے است ہے اوراس پر ابو بکر صدیق ڈاٹٹو کا عمل تھا' جبکہ چالیس پر اضافہ کر کے اس کوڑے مار ناحضرت عمر ڈاٹٹو کی سنت ہے اوراس کی وجہ یہ تھی کہ شراب نوشوں نے چالیس کوڑوں کی سزا کو معمولی سمجھ لیا تھا۔ حضرت عمر ڈاٹٹو نے سزامیس چالیس کوڑوں کا اضافہ شراب نوشی سے انہیں روکنے کے لیے کیا تھا۔ یہ مفہوم ابن حجر نے بیان کیا ہے جبکہ علامہ نووی نے اس کی توجیہہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

((وكل سنة)) معناه ان فعل النبي عَلَيْنِهُ وابي بكر سنة يعمل بها وكذا فعل عمر ولكن فعل النبي عَلَيْنِهُ وابي بكر سنة يعمل بها وكذا فعل عمر ولكن فعل النبي عَلَيْنِهُ وابي بكر احب إلى قوله ((وهذا احب إلى)) اشارة الى الاربعين التي كان جلدها وقال للجلاد "أمْسِكُ" ومعناه هذا الذي قد جلدته وهو الاربعون احب الى من الثمانين وفيه ان فعل الصحابي سنة يعمل بها وهو موافق لقوله عليه السلام: ((فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِيْ وَسُنَةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْمَهْدِيِّيْنَ عُضُّوْا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ)(٧٧)

حاصل بدكت شراب نوشى كى حدى ليس كور عب جيرا كد حفرت انس خات كى روايت ميس تصري ب: ان النبى عَلَيْنِ كان يضرب فى المحمر بالنعال والجريد ادبعين

حضرت عمر ولاللؤ کے زمانے میں اس پر مزید جو چالیس کوڑوں کا اضافہ کیا گیاوہ حد نہیں بلکہ تعزیر ہے اور
تعزیری سزاامام وقت کی رائے پر مخصر ہوتی ہے 'مصلحت کا تقاضا ہوتو دے دے 'نہ ہوتو نہ دے۔ اگر دیے میں
مصلحت ہوتو دے دے اور نہ دیے میں مصلحت ہوتو چھوڑ دے۔ چنانچہ رسول الله مُثَالِثَةُ اور الو بکر صدیق واللہ علی مصلحت نظر نہیں آئی للہذا انہوں نے چالیس کوڑے ہی
چالیس کوڑے سے زیادہ کوڑے (تعزیر) لگانے میں مصلحت نظر نہیں آئی للہذا انہوں نے چالیس کوڑے ہی
لگائے۔ بعینہ یہی بات حضرت علی واللہ کا میں جارے میں بھی کہی جاسکتی ہے۔ بہر حال چالیس کوڑے تو وہ متعین حد
ہے جن کا لگانا لازی ہے۔ اگر چالیس کوڑوں پر اضافہ بھی حد میں شامل ہوتا تو رسول اللہ مُثَالِثَةُ الوبر صدیق واللہ اللہ میں

(اور حضرت عمر ولا الله كاى كور كان كور الكانى كالعد) حضرت على ولا الله الكور الله كالله ك

نیز حضرت عثمان و این کا بارے میں جیسا کہ ہم پہلے لکھ بچکے ہیں کہ وہ اپنے دور خلافت میں شرا بی کو بھی چالیس کوڑے مارتے اوراگریم محسوں کرتے کہ اس کی اصلاح چالیس کوڑوں ہے نہیں ہوگی تو تعزیر آمزید چالیس کوڑے مارتے تھے۔اگریہ چالیس کوڑے بھی حد کا حصہ ہوتے تو وہ بھی بھی چالیس کوڑوں پراکتفانہ کرتے بلکہ ہر شرا بی کواس کوڑے ہی مارتے۔

## تيسراقول

تيسراقول جمهورعلاء كاب\_علامة نووي نے لکھاہے:

ونقل القاضي عن الجمهور من السلف والفقهاء منهم مالك وابوحنيفة والاوزاعي والثوري واحمد واسحاق رحمهم الله تعالى انهم قالوا :حده ثمانون (٧٨)

'' قاضی عیاض نے امام مالک' امام ابوصنیف' امام اوزاعی' سفیان ثوری' امام احمداور اسحاق بن را ہویہ جیسے جمہور فقہاءاور سلف نے نقل کیا ہے کہ وہ شراب نوشی کی حدکے اسی کوڑوں کے قائل تھے۔''

#### اورعلامه شوكاني نے لكھاہے:

وقد ذهبت العترة ومالك والليث وابوحنيفة واصحابه والشافعي في قول له الى ان حد السكران ثمانون جلدة وذهب احمد وداؤد وابوثور والشافعي في المشهور عنه الى انه اربعون (٧٩)

''آپٹُگاٹِیْکِ کی اولا دُامام مالک کیف بن سعدُ امام ابوصنیف اوران کے شاگرد (ابویوسف ومحمد وغیرہ) امام شافعی (ایک قول کے مطابق) کا قول ہے کہ شراب نوشی کی حداسی کوڑے ہیں' جبکہ امام احمدُ واؤد ظاہری' ابوثوراورامام شافعی (مشہور قول کے مطابق) کا قول ہے کہ شراب نوشی کی سزا چالیس کوڑے ہیں۔

علامہ نووی نے امام احمد کوامام ابو حنیفہ اور امام مالک کے ساتھ جبکہ علامہ شوکانی نے ان کوامام شافعی کے ساتھ شار کیا ہے۔ اور امام ترندی نے لکھا ہے:

والعمل على هذا عند اهل العلم من اصحاب النبي عُلَيْكُ ان حد السكران ثمانون (٠٠)

اورامام ابوداؤ دنے بواسطہ اسامہ بن زیدعن الزہری عبدالرحمٰن بن ازہر نے نقل کیا ہے کہ حضرت عمر ڈاٹنؤ کے زمانے میں خالد بن ولید ڈاٹنؤ کے خط (جس میں عوام کے شراب نوشی میں انہا ک اوراس کی سزا کو حقیر جانے ہوئے جری ہونے کا ذکر کیا گیا تھا) کے چیش نظر حضرت عمر ڈاٹنؤ نے مہاجرین اولین سے مشورہ کیا اور اس کے میتیج میں شراب نوشی کی سزااس کوڑے ہوئے بران کا اجماع ہوگیا۔

واجمعوا على ان يضرب ثمانين (٨١)

اور ملاعلی قاری نے مرقا ۃ المفاتیح شرح مشکوۃ المصابح میں لکھاہے:

أجمع عليه الصحابة فلا يجوز لأحد المخالفة (٨٢)

صاحب مدايد في لكهام:

وحد الخمر والسكر في الحر ثمانون سوطاً لاجماع الصحابة رضى الله عنهم (٨٢) (أي في عهد عمر)

عبدالرحمٰن الجزيري في الصاب:

اختلفوا في مقدار حد الشرب المالكية والحنفية والحنابلة يقولون أنه ثمانون جلدة لان عمر قدره بثمانين جلدة ووافقه عليه الصحابة رضوان الله عليهم اجمعين الشافعية يقولون انه اربعون جلدة لانه هو الثابت عن النبي عليه (١٠)

''شراب نوشی کی حد کی مقدار میں اختلاف ہے۔ مالکیہ' حفیہ اور حنابلہ اسی کوڑوں کے قائل ہیں' کیونکہ حضرت عمر پالٹیؤ نے اسی کوڑے مقرر کیے تھے اور تمام صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا اس پرا تفاق ہو گیا تھا۔ اور شافعیہ کے نزویک چالیس کوڑے ہیں' کیونکہ رسول اللہ مُٹالٹیؤ کم سے چالیس کوڑے ہی ثابت ہیں۔'

اصل بات بیہ ہے کہ شراب نوش کونفس کوڑے لگانے کا تھم رسول اللّد مَّالَّیْمُ ہے ثابت ہے۔ چنانچہ مشہور حدیث ہے: (( مَنْ شَرِبَ الْمُحَمُّرَ فَاجْلِدُوْهُ فَإِنْ عَادَ فِي الرَّابِعَةِ فَافْتُلُوهُ وُ '°° ، کین کوڑوں کی متعیّن مقدار رسول اللّہ مَا اللّہ مَالَّہِ کے کسی قول مبارک (حدیث قولی) ہے تو ثابت نہیں البتہ آپ مَنْ اللّهِ مَا ہُوت ہے ، جیسا کہ عبدالرزاق نے صن سے روایت کیا ہے:

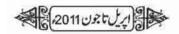
هم عمر ان يكتب في المصحف ان رسول الله عَلَيْكُ ضرب في الحمر ثمانين (٨٦) ابن الي شيب في الوسعيد خدري روايت كياب:

ان رسول الله عَلَيْكِ صرب في الخمر بنعلين اربعين فجعل عمر مكان كل نعل سوطا(١٨٠) ام مُد في كتاب الآثار مين بطريق وَ يَلْ تَقَلَ كيا ب:

اخبرنا ابوحنیفة حدثنا عبدالکریم بن ابی المخارق یرفع الحدیث الی النبی عَلَیْطِیُّه انه اتی بسکران فامرهم ان یضربوه بنعالهم وهم یومند اربعون رجاد فضرب کل احد بنعلیه (۸۸) و اخرج عبدالرزاق عن ابی سعید الخدری ان ابابکر الصدیق ضرب فی الخمر بالنعلین اربعین ام تر ندی نے بھی اس سلیلے میں ابوسعید شدری دائی روایت نقل کر کے اسے حسن میں شارکیا ہے جو درج ذیل ہے:

ان رسول الله عَلَيْنَهُ ضرب في الخمر بنعلين اربعين (٨٩)

عن انس ان النبي عُلَيْكُ التي برجل قد شرب الخمر فجلد بجريدتين نحو اربعين قال وفعله ابوبكر وفعله ابوبكر فلما كان عمر .....(٩٠)





ندکورہ بالا روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ٹاٹیٹی نے شرابی کوبطور سزااتی جوتے اور کھجور کی شاخیس بھی ماری ہیں۔ انہی روایات کی بنیاد پر حضرت عمر ٹاٹیٹی کے زمانے میں حضرت علی اور عبدالرحمٰن بن عوف ٹاٹھ کی تجویز پر کہار صحابۃ کے اتفاق سے انتی کوڑے مارے گئے اور اسی پراجماع ان کا اجماع منعقد ہوگیا' جیسا کہ درج ذیل روایات سے معلوم ہوتا ہے۔

عن انس ان النبى مَالِيكُ الى برجل قد شرب الخمر فجلد بجريدتين نحو اربعين قال: وفعله ابوبكر فلما كان عمر استشار الناس فقال عبدالرحمن بن عوف اخف الحدود ثمانين فأمر به عمر

مندرجہ بالافعلی روایات کو بنیاد بنا کرصحابہ کرام کی مشاورت سے حضرت عمر ڈاپٹیؤ کے دور خلافت میں شراب نوشی کی سز ااسٹی کوڑے ہونے بران کا اجماع ہو گیا۔

عن السائب بن يزيد قال كنا نؤتى بالشارب على عهد رسول الله عَلَيْكُ وامرة ابى بكر فصدرًا من خلافة عمر فنقوم اليه بايدينا ونعالنا وارديتنا حتى كان آخر امرة عمر فجلد اربعين حتى اذا عتوا وفسقوا جلد ثمانين (٩١)

''سائب بن یزید کابیان ہے کہ رسول اللہ تا اللہ کا اللہ

صیح بخاری کی اس حدیث ہے دوہا تیں ہمارے سامنے آتی ہیں۔ایک تو پیر کہ زمانہ نبوت ُ خلافت ابو بکڑاور خلافت عمر کے آخری دور تک شراب نوشی کی کوئی متعین سز انہیں تھی۔ چالیس کوڑوں کی سز احضرت عمر کے آخری دور خلافت میں متعین ہوئی۔ حالا تک متعدّ دروایات ہے ثابت ہوتا ہے کہ چالیس کوڑوں کی سز احضرت ابو بکر صدیق ڈاٹھؤ کے دور خلافت میں بھی نافذتھی۔ چنانچہ امام مالک نے مؤطامیں ثور بن بزید سے نقل کیا ہے:

ان عمر استشار في الخمر فقال له على بن ابي طالب نرى ان تجعله ثمانين

" حضرت عمر الخافظ نے شراب نوشی کے بارے میں صحابہ کرام سے مشورہ کیا تو حضرت علی اللؤ نے فرمایا: ہماری رائے بیہ ہے کہ آپ اس کوائتی کوڑے لگا کیں۔"

امام نسائی اور طحاوی نے بطریق بیچیٰ بن فلیح عن تؤرعن عکر مة عن ابن عباس اس کوموصول اور مطول بھی بیان کیا ہے کہ:

ان الشراب كانوا يضربون على عهد رسول الله عَلَيْهِ بالايدى والنعال والعصا حتى توفى فكانوا في خلافة ابى بكر اكثر منهم فقال ابوبكر لو فرضنا عليهم حدا ..... فجلدهم اربعين خَتْى توفى ثم كان عمر فجلدهم كذلك حتى اتى برجل وذكر قصة

..... وانه تأول قوله تعالى ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوْا ﴾ وان ابن عباس ناظره واحتج ببقية الآية وهو قوله تعالى ﴿ إِذَا مَا اتَّقُوُا ﴾ والذي يرتكب ما حرمه الله ليس بمتقٍ وفقال عمر :ماترون؟ فقال على : فذكره وزاد بعد قوله: اذا هذي افترى وعلى المفترى ثمانون جلدة والمربه عمر فجلده ثمانين

''شراب نوشوں کورسول اللہ کا کا اللہ ک

حضرت على نظائظ كاس اثر كے مذكورہ بالاطريق كے علاوہ اور بھى طرق ہيں۔ چنا نچ طبرانى ، طحاوى اور بيبيق نے بواسطہ اسامہ بن زيد عن الزهرى عن حميد بن عبدالو حمل نقل كيا ہے:

ان رجلا من بنى كلب يقال له ابن دبرة اخبره ان ابابكر كان يجلد فى الخمر اربعين وكان عمر يجلد فيها اربعين قال فبعثنى خالد بن الوليد الى عمر ' فقلت : ان الناس قد انهمكوا فى الخمر واستخفوا العقوبة' فقال عمر لمن حوله ما ترون؟ قال ووجدت عنده عليا وطلحة والزبير وعبدالرحمن فى المسجد فقال على .....

عبدالرزاق نے یہی اثرعن معمر عن ايوب عن عكومه نقل كرتے ہوئے لكھاہے:

ان عمر شاور الناس في الخمر فقال له علتي ان السكران اذا سكر هذي .....

اين الي شير في بو اسطه ابى عبدالرحمن السلمى عن على ..... قال شرب نفر من اهل الشام الخمر وتاولوا الآية المذكورة فاستشار عمر فيهم فقلت : ارى ان تستتيبهم فان تابوا ضربتهم ثمانين ثمانين والا ضربت اعناقهم لانهم استحلوا ما حرم الله ' فاستتابهم فتابوا فضربهم ثمانين ثمانين

"حضرت على داشي كابيان بكدشام كى كيحداوكول فى شراب بى اورآيت مذكوره كى غلط تاويل كى تو

حضرت عمر ولائو نے ان کے بارے میں صحابہ کرائم سے مشاورت کی ۔اس موقع پر میں نے کہا کہ میری رائے میہ ہے کہ آپ ان لوگوں سے تو بہ کرائیں'اگر وہ تو بہ تائب ہو گئے تو انہیں اتی اتی کوڑے مارین بصورت دیگران کی گردتیں اڑائیں' کیونکہ انہوں نے اللہ کی حرام کردہ شے کو حلال سجھے لیا ہے۔ چنانچہ حضرت عمر دیائی نے جب انہیں تو بہ کرنے کو کہا تو انہوں نے اپ اس طرز ممل پر ندامت کا اظہار کرتے ہوئے تو بہ کرلی۔ اس کے بعد حضرت عمر دیائیوں نے انہیں اتی اسی کوڑے لگائے۔

ابوداؤ داورنسائی کی روایت بواسط عبدالرحلٰ بن ازهر میں ہے:

..... فلما كان عمر كتب اليه خالد بن الوليد ان الناس قد انهمكوا في الشرب وتحاقروا العقوبة وقال وعنده المهاجرون والانصار فسألهم واجتمعوا على ان يضربهم ثمانين ..... "جب حضرت عمر التاثير كا دورخلافت آيا تو خالد بن الوليد نے انہيں خطاکھا كه شراب نوش شي لوگوں كا انهاك برده گيا ہے اوراس كي مقرر كرده مزاكوه حقير بجھنے گئے ہيں۔ راوى كا بيان ہے كه اس وقت (خط يَنْ فِيْ كَوفَت ) مهاجرين وانصار آپ كے پاس تشريف فرما تھے حضرت عمر التاثيث نے ان سے اس بارے ميں سوال كيا بس كے نتيج ميں ان كا اى كوڑے لگانے پرانفاق ہوگيا۔ " عبدالرزاق نے بواسط ابن جرتج ومعمر ابن شهار زمرى نے قبل كيا ہے:

عبدالرزاق نے بواسطہ این جرن و مرا بن شہاب ز ہری ہے س کیا ہے:

فرض ابوبكر في الخمر اربعين سوطا وفرض فيها عمر ثمانين

ان روایات و آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ چالیس کوڑوں کی سزا حضرت ابو بکر صدیق ڈٹاٹٹٹا کے دور میں بھی نافذھی۔ دوسری بات جوضجے بخاری کی روایت سے معلوم ہوتی ہے وہ بید کدرسول اللہ ٹٹاٹٹٹٹ کے دور میں شراب نوش کی کوئی متعین سز انہیں تھی' عالانکہ حضرت انس ڈٹاٹٹٹ کی روایت جواحہ' مسلم' ابودا وَ داور تر فری نے نقل کی ہے اور جس کوہم او پرنقل کر کے آئے ہیں جس کے الفاظ ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ ٹٹاٹٹٹٹٹ کے اس کواشی کوڑے مارے تھے۔

گے اور چالیس کوڑوں کی سزاان کوشراب نوشی ہے نہ روک سکی تو باہمی مشاورت اور حضرت علی اور عبدالرحمٰن ﷺ کی تبحویز پراستی کوڑے پر صحابہ کرام ﷺ کا اتفاق ہوگیا۔

اتی کوڑوں پر صحابہ کرام ہی گئی کے اجماع کے مدعی جمہور فقہاء پر اس سوال کا جواب دینا باقی ہے کہ اگر حضرت علی ڈاٹٹو کی تجویز پر حضرت عمر ڈاٹٹو کے دور خلافت میں ای کوڑوں پر ان کا اجماع ہوگیا تھا تو حضرت عثمان ڈاٹٹو کے دور خلافت میں ان کے اخیافی بھائی ولید بن عقبہ پر عبداللہ بن جعفر کے حد لگانے کے دور ان عثمان ڈاٹٹو کے دور اگل نے پر اجماع کی مخالفت کی جانج ہوئے انہیں حضرت علی نے کیوں ''حسبك'' یا''امسك'' کہدکرروکا تھا؟ اور آخر کیا وجھی کہ انہوں نے ایک اجماعی قول کی مخالفت کی؟ اگر بیتا ویل کی جائے کہ عبداللہ بن جعفر نے جس چھڑی سے ولید بن عقبہ پر حدلگائی تھی اس کے دوسرے تھے اور اس طرح جالیس مارنے پر اس کی تعداد پوری ہوگئی تھی تو آخر کی تعداد پوری ہوگئی تھی تو آخر حضرت علی کی تعداد پوری ہوگئی تھی تو آخر حضرت علی کو مداخلت کر کے عبداللہ بن جعفر کو کیوں رو کنا پڑا جبکہ اسٹی کی تعداد پوری ہونے کی صورت میں مزید مارنے کی گئوائش ہی نہیں رہی تھی۔

مزید برآ سعبداللہ بن عبداللہ بن عبدالرحمٰن کی روایت جوہم ابودا وَ دکے حوالے نے قل کر چکے ہیں اس میں شراب نوشی کی سزا کے سلسلے میں حضرت عثان ڈنٹی کاعمل''جلد عشمان المحدین کلیھما ثمانین واربعین'' بیان ہوا ہے' یعنی آ پ بھی چالیس اور بھی اسٹی کوڑے مارتے تھے۔سوال بیہ کہ چالیس کوڑے مارتے وقت اس اجماع کی ان کی نظر میں کیا حیثیت تھی؟ انہوں نے اجماع کی مخالفت کیوں کی ؟

## حواشي

- (٩٥) فتح الباري كتاب الحدود باب الضرب بالحريد والنعال ب ٢٠٠ ص ٨٨.
  - (٦٠) نيل الاوطار' ج٧' ص ٣١٩\_
- (٦١) الفقه على المذاهب الاربعة كتاب الحدود القسم الاول حد شرب الخمر ج٥ ص ٢٢\_
  - (٦٢) سنن ابي داؤد٬ كتاب الحدود٬ باب في الحد في الحمر\_

نوٹ: 'کہ یقت فی النحمر حدا ''کامعنی بینیں کہ رسول اللہ کا اللہ کا اللہ کوئی کی بالکل کوئی حد مقرّرہی نہیں کی اور آپ کے بعد صحابہ کرام نے اپنی رائے سے حد متعین کی ہے بلکہ اس کا مفہوم بیہ ہے کہ آپ کا اللہ کا اللہ معین کی اور آپ کے بعد صحابہ کرام نے اپنی رائے سے حد متعین کی ہے بلکہ اس کا مفہوم بیہ ہے کہ آپ کا اللہ کا اورت میں مقدار میں کوئی سزا کا آخری درجہ (اسی کوڑے) اتفاق رائے سے متعین فر مایا۔ باتی رہا ہے کہ حدیث میں فہ کورشرابی کو صحابہ نے سوئی نہیں اور کی سوئی تھی اس کے بعد آپ کا اللہ کے درجہ رائی کوئی سوئی تھی اس کے بعد ہوئی۔ (۱) اس وقت حدی مشروعیت نہیں ہوئی تھی اس کے بعد ہوئی۔ (۲) حضرت عباس کے گھر میں داخل ہونے کے بعد آپ کا اللہ کا اس سے کوئی تعرض اس لیے نہیں فر مایا کہ اس پر حدلگانے کے نقاضے پور نے نہیں ہور ہے تھے' کیونکہ نہ تواس نے خود شراب نوشی کا اقرار کیا تھا اور نہیں اس کے خلاف سوائے اس کی کوئی گفتیش اور محقیق کے بجائے بردہ یوشی فر مائی۔

(٦٣) صحيح البخاري كتاب الحدود باب الضرب بالجريد والنعال\_ وصحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الخمر وسنن ابي داود كتاب الحدود باب اذا تتابع في شرب الحمر\_

نوٹ: فقہاء کا اس بات پر انفاق ہے کہ جس پر حدواجب ہے اور دوران حدی اس کی موت واقع ہوجائے تو نہ
اس کی دیت ہے اور نہ بی حداگانے والے پر کوئی کفارہ ہے۔ اور جو مخص دوران تعزیر مرجائے تو اس بارے میں
امام شافعی کا مسلک بیہ ہے کہ دیت اور کفارہ دونوں واجب ہیں البتہ دیت اور کفارہ کس پر ہے اس بارے میں امام
شافعی کے دوقول ہیں۔ مجھے قول یہی ہے کہ دیت کی اوائیگی امام کے عاقلہ اور کفارہ امام وقت پر ہے۔ دوسرا قول بی
ہے کہ دیت کی اوائیگی تو بیت المال سے ہوگی اور کفارہ کے بارے میں دوقول ہیں (۱) بیت المال سے اوائیگی
(۲) امام وقت کے مال سے اس کی ادائیگی۔ جمہور علاء کا قول ہے کہ تعزیر کی سزاکے نتیجے میں مرنے والے کا کوئی
صفان نہیں ندامام وقت پر نہ جلاد پر اور نہ ہی بیت المال پر۔ المنہاج شرح صحیح مسلم بن الحجاج ' کتاب
الحدود' باب حد الحمر الحزء الحادی عشر' ص ۲۱۸۔

(٦٤) صحيح البحاري كتاب الحدود باب الضرب بالحريد والنعال\_

(٦٥) صحيح البخاري كتاب الحدود باب الضرب بالجريد والنعال. وسنن ابي داوَّد كتاب الحدود ، باب في الحد في الخمر.

(٦٦) صحيح البخاري٬ كتاب الحدود٬ باب من امر بضرب الحد في البيت.

نوث: اين عبد البركاكينا عن الذي كان اتى به قد شرب الخمر هو ابن النعيمان فانه قيل في ترجمة النعيمان: كان رحلا صالحا وكان له ابن انهمك في شرب الخمر فحلده النبي النهيمان في موضع آخر اطن أنّ ابن النعيمان حلد في الخمر اكثر من خمسين مرة: فتح البارئ الجزء الثاني عشر كتاب الحدود ، باب من امر يضرب الحد في البيت.

(٦٧) نيل الاوطار' الحزء السابع' الدليل على مشروعية حد الشرب' ص: ٩١٩-

(٦٨) صحيح البخاري كتاب الحدود باب الزنا وشرب الخمر

نوٹ: شراب نوشی کی سزامیں کوڑوں کے استعال کے بارے میں نین ندا ہب ہیں: (۱) کوڑے مارنا بھی سیجے ہے اور گھونسوں 'جوتوں اور کیڑے کے کوڑے مارنا بھی سیجے ہے۔ (۲) صرف کوڑے ہی لگائے جائیں گے۔ (۳) صرف مار پیٹ ہی متعین ہے 'کیونکدرسول اللہ مُنافیقی کے زمانے میں کوڑ نہیں مارے جاتے سے بلکہ شرابی کی مار پیٹ ہی ہوتی تھی۔ کوڑے لگائے کا عمل صحابہ کرام (ابو بکر صدیق بی بیاتی) کے دور میں ہوا ہے لہذا کوڑے مارنے کا صرف جواز ہے' یعنی پہلا قول رائے ہے۔

(۲۹) صحیح مسلم' کتاب الحدود' باب حد الحمر۔ وسنن ابی داؤد' کتاب الحدود' باب فی الحد فی الحمر۔
(۷۰) نوٹ: فرکورہ بالا روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اسٹی کوڑے لگائے کی تجویز حضرت علی ڈاٹٹؤ کی طرف سے سامنے
آ کی تھی' جبکہ انس بن مالک ڈاٹٹؤ کی روایت جو تیجے مسلم کے حوالے ہے ہم اوپر نقل کر آ ہے ہیں اس سے معلوم ہوتا
ہے کہ بیتجویز عبد الرحمٰن بن عوف ڈاٹٹؤ کی طرف ہے آئی تھی۔ ہوسکتا ہے دونوں طرف سے بیتجویز سامنے آئی ہو۔
(۷۱) سنن ابی داؤد' کتاب الحدود' باب اذا تتابع فی شرب الحمر۔

(٧٢) سنن ابى داود كتاب الحدود باب في الحد في الخمر وصحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الخمر

سنن ابی داؤداور سیح مسلم کی روایات میں استی کوڑوں کی رائے دینے والے صحابی کا نام عبدالرحمٰن بن عوف فہ کور ہے جبکہ مؤطاا مام مالک میں عبدالرحمٰن بن عوف والنین کی جگہ حضرت علی ولائین کا نام فہ کور ہے ۔ نووی نے لکھا ہے کہ دونوں شیح بین ہوسکتا ہے کہ دونوں نے بیمشورہ دیا ہو۔ آغاز عبدالرحمٰن بن عوف ولائین کی طرف سے ہوا ہواور بعد میں حضرت علی ولائین نے بھی ان کی موافقت کی ہو' البذا کسی روایت میں سبقت کی وجہ سے اس رائے کی نسبت عبدالرحمٰن بن عوف ولائین کی طرف اور فضیلت' کھڑت علم اور رائح ہونے کی وجہ سے کسی روایت میں اس رائے کی نسبت حضرت علی ولائین کی طرف اور فضیلت' کھڑت علم اور رائح ہونے کی وجہ سے کسی روایت میں اس رائے کی نسبت حضرت علی ولائین کی طرف کی گئی ہو۔

(٧٣) ايضاً وصحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الخمر

(٧٤) ايضاً وصحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الخمر وصحيح البخاري كتاب الحدود باب ما جاء في ضرب شارب الخمر وسنن الترمذي كتاب الحدود باب ما جاء في حد السكران

(٧٥) صحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الخمر

(٧٦) سنن ابي داوِّد' كتاب الحدود' باب الحد في الخمر\_ وصحيح مسلم' كتاب الحدود' باب حد الخمر\_ وسنن ابن ماجه' كتاب الحدود' باب حد السكران\_

(٧٧) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج الجزء الحادى عشر ص ٢١٤ ـ

نوٹ : سیح مسلم ابوداؤداورسنن ابن ماچہ کی اس روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ ولید بن عقبہ کو حضرت علی بڑائٹو نے ولید

پالیس کوڑے مروائے سے جبکہ سیح بخاری کی روایت عبداللہ بن عدی بن الخیار میں ہے کہ حضرت علی بڑائٹو نے ولید

بن عقبہ کو چالیس کی بجائے اسی کوڑے مارے سے جبکہ واقعہ بھی ایک بی ہے۔ قاضی عیاض نے اس کا وفعیہ کرتے

ہوئے کہا ہے کہ شراب نوشی کی سزائے سلسلے میں حضرت علی بڑائٹو کا مشہور مذہب اسی کوڑے کا ہے۔ چنا نچہ ان کا

قول ہے ''فھی قلیل العد و کشیر ھا ٹھانون جلدہ ''نیز انہوں نے نجاشی کے نام سے مشہور شخص کو بھی اسی

کوڑے مارے سے مرید برآس اسی کوڑے مارنے کا مشورہ بھی انہوں نے بی حضرت عمر بڑائٹو کو دیا تھا' جیسا کہ

موطا امام مالک کی روایت میں ہے۔ بنابریں اس کوڑے لگانے کی روایت کو چالیس کوڑے مارنے کی روایت پر

ترجی حاصل ہوگی۔

علاوہ ازیں ضجے مسلم وغیرہ کی روایت اور شجے بخاری کی روایت میں جمع تطبیق کی صورت ریھی ہو یکتی ہے کہ حضرت علی دوائل نے ولیدین عقبہ کو جس کوڑے مارا تھااس کے دوسرے ہوں اوراس طرح مجموعی کوڑے اسی بنتے ہیں۔ اور 'دھذا احب المی '' میں اشارہ استی کوڑوں کی طرف ہے اوران کے فرمان کا مفہوم یہ ہے کہ استی کوڑے بنسبت حالیس کوڑے مجھے زیادہ محبوب ہیں۔'' (النودی' الجزء الحادی عشر'ص ۲۱۷)

(٧٨) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج كتاب الحدود باب حد الحمر الجزء الحادى عشر ص ٢١٤ ـ

(٧٩) نيل الاوطار' كتاب الحدود' المحلد الرابع' الدليل على مشروعية حد الشرب' ص ٣١٩\_ (باقى صفح 28ير)

## تعارف وتنصره

تبمره نگار: حا فظ محمدز بیر

(1)

نام كتاب : مولا ناعبدالغفار حسن رئيلية: حيات وخدمات مؤلفين : واكثر صهيب حسن والكرسهيل حسن مؤلفين : واكثر صهيب حسن واكثر سهيل حسن ناشر: محمد مرورعاصم اشاعت: درج نهين عشفات: ٩٥٧ قيت: درج نهين عليه كايدة: كلتيه اسلامية غزني سفريث اردوبازار لا مورد فون: 77244973 - 042

مولا ناعبدالغفار حسن میشید کا شارعصر حاضر کے نامور اور معروف علمائے محد ثین میں ہوتا ہے۔ زیر تبصرہ کتاب بعنوان' مولا ناعبدالغفار حسن میشید : حیات وخد مات' ان کے حالاتِ زندگی' تذکرۂ ایام اور سواخ حیات پر مشتمل ہے۔ کتاب پڑھ کراندازہ ہوتا ہے کہ بیصرف ایک عالمے دین اور مردِمجاہد کی آب بیتی ہی نہیں بلکہ ایک عالم کی تاریخ ہے۔ بیکتاب پیش لفظ تین حصوں اور ضمیمہ جات پر مشتمل ہے۔

## كتاب كالبهلاحصه

کتاب کے پہلے حصہ میں مولا ناعبدالغفارصن صاحبہ کے خاندان ابتدائی تعلیم وتربیت جماعتِ اسلامی کے وابستگی کے سولہ سال مدینہ یو نیورٹی میں بطور مدرس ۱۲ سال قیام اسلامی نظریاتی کونسل کے نوسال اوران کے غیر ملکی اسفار کی تاریخ بیان کی گئی ہے۔ اس حصہ میں ان کے نامور مشائخ اور شاگر دوں کا بھی تعارف کروایا گیا ہے۔ علاوہ ازیں اس حصہ میں نامور علماء معروف مشائخ اور نہ ہمی رہنماؤں کی ایک بڑی تعداد کے ساتھ مولا ناکی ملاقاتوں تعلقات اور یا دواشتوں کو جمع کیا گیا ہے۔ مولا ناعبدالغفار حسن رحمہ اللہ نے جماعتِ اسلامی میں تقریباً ۱۲ سال گزارے اور بعداز ال مولا نامودودی رحمہ اللہ سے بچھاصولی اختلافات کی وجہ سے جماعت سے بیلے مولا ناکہ دورکی ہے۔ مولا ناکہ ناکہ دورکی ہورکی ہے۔ مولا ناکہ دورکی ہے۔ مولا ناکہ دورکی ہورکی ہورکی ہے۔ مولا ناکہ دورکی ہورکی ہورکی ہے۔ مولا ناکہ دورکی ہورکی ہورکی

" میں نے اپنے استعفا کے تین اسباب کھے تھے: ا۔ انقلابِ قیادت کا نعرہ اور انکیشن کی مہم جماعت کی اصل بنیا دی پالیسی کے خلاف ہے بلکہ صریحاً اس سے انحراف ہے۔ مولا نا مودودی مرعوم کا مقالی " اسلامی عکومت کس طرح قائم ہوتی ہے؟" اور" تجدید واحیاءِ دین" میں" سید احمد شہید میں آئے کی اکا می کے اسباب" کے عنوان سے جو تحریر درج ہے دونوں کے مطالعہ سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ اگا ہے ہماعت نے فکری انقلاب اور اصلاح معاشرہ کے بجائے انقلابِ قیادت یا سیاسی انقلاب کا راستہ اپنایا ہے ' متیجہ

واضح ہے۔ نہ خدا ہی ملانہ وصال صنم ۲۰ ترجمان القرآن دعبر ۲۱ مه میں پریکٹیکل وزؤم کے بارے میں جو مقالہ شائع ہوا ہے وہ یکسر قرآن وشنت کے خلاف ہے۔ اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام ایک سیاسی دین ہے ۔ یعنی دین سیاست کے تابع ہے۔ حالانکہ معاملہ برعکس ہونا چاہیے ، یعنی ہمیں سیاسی دین کی بجائے 'وین سیاست کی ضرورت ہے جس میں سیاست دین کے تابع ہو۔ ۱۳۔ امیر جماعت کی طرف سے جائزہ کمیٹی کے ارکان کے تام جونوٹ ارسال کیا گیا تھا وہ اسلامی عدل اور جمہوری تقاضوں کے یکسر خلاف تھا۔ '(ص ۱۲۳۔ ۱۲۳)

اگر چه بعض اہلِ حدیث علاء مولا نا عبدالغفار حسن رحمہ اللہ سے بیشکوہ کرتے نظر آتے ہیں کہ وہ جماعت اسلامی کی رکنیت کی وجہ سے اپنا اہلِ حدیث ہونے کا تشخیص برقر ارندر کھ سکے تھے کیکن مولا نا ان اہل حدیث علماء کی اس نقد ہے منفق نہیں ہیں۔ایک جگہ ایک انٹرویو میں فرماتے ہیں:

"سوال: كياآب جماعت اسلامي ميس ره كرمسلك الي حديث يرقائم ربع؟

جواب: جماعتِ اسلامی میں میراالی حدیث شخص قائم رہا تعیم صدیقی صاحب ہے بعض اوقات بحث ہو جاتی تھی۔ وہ کہتے تھے رفع الیدین چھوڑ دو کیا حرج ہے۔ میں نے کہا داڑھی کیوں ٹیس بڑھاتے داڑھی کئا کرخودست کی خلاف ورزی کرتے ہواور ہمیں کہتے ہور فع الیدین نہ کریں۔ میں نے مولانا مودودی ہے ان کے مسلکِ اعتدال کے بارے میں با قاعدہ بحث کی ہے مولانا مودودی نے لکھا ہے کہ فقہ کا مسلک محدثین کے مسلک ہو قوی ہے۔ میں نے اس پر بحث کی خط و کتابت کے ذریعے وہ آج بھی مسلک محدثین کے مسلک اعتدال کا بھی مطالعہ میرے پاس محفوظ ہے۔ فیم صدیقی صاحب نے یہ تجویز بیش کی کہارکنان کو مسلک اعتدال کا بھی مطالعہ کرایا جائے۔ میں نے اس تجویز بیش کی کہارکنان کو مسلک اعتدال کا بھی ہیں ہونی بین ہو کہیں ہیں اس کے حامی نہیں ہیں۔ اس لیے مسلکِ اعتدال کی تبیعی ہیں ہوئیں ہو کی نہیں ہو کی نہیں ہوئیں ہو کی برداشت کیا۔ میں نے جماعت کی تربیت گھوں میں اعلان کرتا رہا کہ ہم مسلک اعتدال کوئیں مانے۔ بڑی چھڑ بیں ہو کیں بڑی بوئیں ہو کین میں موسکی دیث تشخص کو بھی میں نے بہت بچھ برداشت کیا۔ میں نے جماعت کے مرکز میں رہ کرانلی حدیث شخص کو بھی موسکی اعتدال کوئیں موسکی نہیں موسکی کے برداشت کیا۔ میں نے جماعت کے مرکز میں رہ کرانلی حدیث شخص کو بھی رہ واسک کی بیت کھر اردکھا۔ " (مے ۲۲)

جماعت اسلامی ہے علیحدگی کے پچھ عرصہ بعد مولا ناعبد الغفار حسن میں نے اپنی زندگی کے ۱۲ سال مدینہ یو نیور شی میں تذریس کرتے ہوئے گزارے۔ مدینہ متوّرہ کے قیام کے دوران تقریباً تمام مسالک کے علماء سے ان کی ملاقات رہتی تھی۔ ایک جگہ فرماتے ہیں:

''میرے مدیند کے قیام کے دوران جن لوگوں سے تجدید طلاقات ہوئی ان میں شامل ہیں: مولانا عبداللہ بہاولپوری' مولانا عطاء اللہ حنیف' شخ عبداللہ تشمیری' ارشادالحق حقائی' احسان الہی ظہیر' عبدالا حد المتانی اور علاء سعود بید میں سے شخ محمد بن سبیل' شخ حمید' شخ عبدالعزیز بن صالح' شام کے محمد المبارک اور مصطفیٰ الزرقاء سے ملاقات رہی ۔ جو حضرات میری دعوت پر گھرتشریف لائے ان میں چندا کیک نام بیرہیں: مفتی محمد شفیے' تقی عثانی' شہابیہ سیا لکوٹ کے محمد علی' مولانا غلام اللہ' مولانا محمد یوسف بنوری' مولانا عبید اللہ

مبار کپوری' مولانا مختاراحمد ندوی' مفتی محمود' حکیم عبدالرحیم اشرف' ڈاکٹر اسراراحمز' چپا عبدالوکیل خطیب' مولانا ابوالحن ندوی' مولانامنظور نعمانی' مولاناسیج الحق'' (ص۱۹۳–۱۹۴)

مدینہ کے قیام کے دوران انہوں نے مشفت اور تکالیف میں انتہائی صبر کامظاہرہ کیا۔ ایک جگہ فرماتے ہیں کہ میں نے مدینہ قیام کے دوران کوئی تیرہ کے قریب کرائے کے مکان بدلے ہوں گے:

'' میں نے سولہ سال میں کوئی تیرہ مکان بدلے ہوں گئے سوائے ایک مالک مکان کے سب کے ہاں وعدہ خلافی پائی اور بیما لک مکان بخاری تھے او پر نیچے کا مکان تھا' عالبا گارے کی دیوار یں تھیں ۔فرش میں اکثر بچھود کیھے' پہاں تک کدمکان میں بلی کے نیچے تھے جنہیں ان بچھود ک کے ان ڈالا ۔ ایک دفعہ تعطیل گزار کرآئے تو دیکھا کہ سب کتابوں کو دیمک لگ چکی ہے ۔میزان الاعتدال اور نصب الرابید دونوں کو دیمک جیائے گئی تھی ۔مولا نا عبد الرحمٰن مبار کپوری کا '' پوتے کی میراث' کے موضوع پر ایک قلمی نسخہ تھا۔ شخ عبدالکریم مراد نے مانگا بھی لیکن میں نے نہیں دیا۔ وہ معارف میں چھپنے کے لیے بھیجا لیکن انہوں نے شائع نہیں کیا اور یہاں وہ دیمک کی نذر ہوکررہ گیا۔ اس مکان کوقبل از وقت خالی کردیا تو ما لک مکان نے بی قب میں گیا تھی کرا بیدوالی کردیا۔' (ص۱۹۸)

ان کے مدینہ یو نیورٹی کے شاگر دوں میں سے علامہ احسان الہی ظہیر شیخ ضیاء الرحمٰن اعظمی شیخ عبد الرحمٰن عبد الخالق عبد الخالق شیخ رکھ ہادی المدخلی شیخ عبد القادر حبیب الله سندھی مولا ناحسن جان مولا نا عبد الرزاق اسکندر واکر سہیل حسن حافظ عبد السلام کیلانی وافظ شاء الله عبد البجار فراکم سمجد البحار حسن حافظ عبد البحار فراکم مولا ناعبد الرحمٰن مدنی وغیرہ نمایاں ہیں ۔علاوہ ازیں شیخ عاصم الحداد وافظ عبد الوحید سلفی مولا ناعبد الله عفیف اور مولا نامحود احمد عفنظ وغیرہ کا شاریحی ان کے شاگردوں میں ہوتا ہے۔

جماعتِ اسلامی اور مدینہ یو نیورش کے علاوہ جماعت اہلِ حدیث اور علمائے اہل حدیث کے ساتھ مولانا عبد الغفار حسن مُشید کے تعلقات کی بھی ایک پوری تاریخ اس کتاب میں موجود ہے۔ مولانا اگر چہ صحیح معنوں میں منج اہلِ حدیث پر قائم تھے بینی کتاب وسنت کی روشنی میں فقہا کے اقوال میں سے اقوب الکتاب و السنة کو اختیار کرتے تھے لیکن وہ اہل حدیث کی احتجابی سیاست میں شمولیت اور مسلکی مسائل میں غلوکونا پہند جانے تھے جس کی وجہ سے بعض اہل حدیث علاء ان سے ناراض تھے۔ ایک جگہ فرماتے ہیں:

''ایک دن [جسٹس] تنزیل الرحلٰ نے مجھ سے پوچھا کہ کیابات ہے کہ آپ کے خلاف بہت کی شکایات اربی ہیں 'فاص طور پراہل حدیث ملقوں سے کہ بیتو اہل حدیث نہیں ہے'ا سے اہل حدیث سیٹ پر کیوں نامزد کیا گیا ہے۔ بیس نے کہا کہ انہی سے دریافت کیا جا سکتا ہے کہ کیا وجہ ہے؟ ایک دن اس بات پر بحث ہورہی تھی کہ سیاسی اور خربی تنظیمیں قائم کرنا شرعاً درست ہے یانہیں' میں نے اپنا نظر بیپیش کیا کہ ہر دوقتم کی تنظیمیں شرعاً ناجائز ہیں' چونکہ اس سے اُمت میں افتر اق پیدا ہوتا ہے بلکہ ہورہا ہے۔ جب میں نے بیہ وضاحت کی توجسٹس صاحب بولے کہ اب میں سمجھ گیا ہوں کہ آپ کی مخالفت کیوں ہورہی ہے؟ میراا پنا

طریق کاربیر ہاہے کہ ہرمسکلہ پرقر آن وحدیث کی روشنی میں غور کرتا ہوں خواہ میری تحقیق کسی مسلک کے خلاف پڑے یا موافق کی دفعہ ایسا ہوا ہے کہ میری رائے سلفی مسلک کے خلاف ہو جاتی ہے اور کہی ھندیہ کے خلاف '' (ص۲۰۲۰-۲۰۱)

ایک جگه مولا ناعبدالغفار حسن بینای کی پوتی ڈاکٹر رملہ حسن اپنے تاثر ات بیان کرتے ہوئے گھتی ہیں:
'' مجھے یاد ہے کہ ایک دفعہ میں دادا کے پاس بیٹھی ہوئی تھی اور دادا اباکس کی بھیجی ہوئی کتاب' دھیقت
تقلید'' دیکھ رہے تھے۔اس کتاب کو دیکھ کرخوش ہونے کی بجائے دادا ابانے اس کاعنوان دیکھتے ہی فوراً کہا
کہ جولوگ مغربی تہذیب کی اندھا دھند تقلید کررہے ہیں اس پرکوئی نہیں لکھتا' بیلوگ کم از کم دین کی ہی تقلید
کررہے ہیں۔'' (ص ۲۹۹)

مولا ناعبدالغفار حسن مُنظِينة منج اہل حدیث پراس قدر تختی سے قائم تھے کہ وہ غیر مقلّداور اہلِ حدیث میں بھی فرق کرتے تھے۔ایک جگہ فرماتے ہیں:

''غیر مقلدعام ہے بعنی غیر مقلدتو ہر و چخص ہوجاتا ہے جوتقلیدترک کردے مگر اہل حدیث اس وقت ہوسکتا ہے جب وہ محدثین کے ملتبِ فکر کو اپنا لے اور عقیدہ وعمل سے لے کر قوانین وضوابط تک ہر چیز کی بنیاد کتاب وسنت پررکھے۔ اسی لیے مولانا امین احسن اصلاحی' کسی حد تک مولانا مودودی' ڈاکٹر اسرار احمد' مولانا حنیف ندوی وغیرہ بیلوگ غیر مقلدتو ہیں مگر اہل حدیث نہیں۔'' (ص ۵۹۰)

جماعتِ اسلامی ہے علیحدگی کے بعد مولا ناعبد الغفار حن اور ڈاکٹر اسرار احمد رحمہما اللہ کے مابین کافی عرصہ خوشگوار تعلقات قائم رہے۔ ڈاکٹر اسرار احمد رحمہ اللہ ہے جب مولا نا کے حوالے ہے کسی قابل ذکر واقعہ کو بیان کرنے کا سوال ہوا' تو انہوں نے یہ واقعہ بیان فر مایا:

'' مدیند منورہ کے قیام کے دوران ایک دن میں نے مولانا کوفیض کی بیظم سنائی کہ جس میں وہ کہتا ہے: مرنے چلے تو سطوتِ قاتل کا خوف کیا' اتنا تو ہو کہ باندھنے پائے ندوست و پا۔اس نظم کومولانا نے بہت پیند کیا اور دوبارہ پڑھوا کر باقاعدہ ٹیپ پر دیکارڈ کرالیا۔' (ص۵۳۵۔۵۳۸)

مولا نااپنی یا دواشتوں میں بعض معاملات میں ڈاکٹر اسراراحمہ ﷺ کی کھل کرتعریف کرتے ہیں جبکہ بعض اوقات ان سے کسی شکوہ کا بھی اظہار فرمادیتے ہیں۔ایک جگہ مولا نا فرماتے ہیں:

'' ڈاکٹر صاحب کی اس خوبی کو میں سرائے بغیر نہیں رہ سکتا کہ جس وقت ان کے داما د ( بھائی اقتد اراحمہ کے فرزند ) کاعین جوانی کے عالم میں ایک حادثے میں انتقال ہوا تو تدفین کے موقع پر برسرِ عام اعلان کیا کہ ان کے لیے کوئی قرآن خوانی کی رسم نہیں کی جائے گی۔'' (ص ۱۸)

مولانا کے بقول وہ ڈاکٹر اسراراحمد میں کی خواہش پرساہیوال منتقل ہوئے تھے تا کہان کے قرآن ہاسٹل میں تدریس کے فرائض سرانجام دے سیس۔

## كتاب كا دوسراحضه

كتاب كے دوسرے حصے ميں مولا ناعبد الغفار حسن رحمه الله كے بيٹول بهوؤل بوتوں اور پوتيوں ميں سے

خبیب حسن سہیل حسن راغب حسن احمد حسن حامد حسن نمیر حسن خافظ تضیر حسن عزیر حسن اسید حسن اُمّ عمیر ' المّ یاسر'رملہ حسن اور رفیدہ حسن نے ان کی گھریلواور نجی زندگی کے بارے میں کافی معلومات جمع کی ہیں اور ان کے زہد ' تقویٰ 'حسنِ سلوک اور اخلاقِ حسنہ پرعمہ طریقے سے روشنی ڈالی ہے۔ مولانا کی زندگی کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ مشکرات کو کسی صورت برداشت نہیں کرتے تصاور فوراً اپنے ردعمل کا اظہار کر دیتے تھے۔ مولانا کے بیٹے خبیب حسن اختشام رقم طراز ہیں:

''مئرات رغم وغصہ کا ایک واقعہ مجھے یاد ہے کہ کراچی میں اپنے کسی عزیز کے جناز ہے میں تشریف لے گئے' میں ساتھ تھا۔ قبرستان پنچے تو میت دفنائی جا رہی تھی اور پچھلوگ ایک طرف بیٹے خوش گیوں میں مصروف تھے۔ انہیں تخت الفاظ میں ڈائنا کہ بیجگہا پنی موت کو یاد کرنے کا مقام ہے' خوش گیوں کا نہیں۔ رؤیت ہلال کمیٹی کے رکن کی حیثیت سے مختلف صوبائی حکومتوں میں جانا ہوتا۔ کراچی میں کمیٹی کا اجلاس صبیب بینک بلڈنگ میں ہوتا اور اجلاس کے بعد بینک کی طرف سے کھانے کا انتظام ہوتا' کین والد صاحب بینک کے سودی معاملات کی وجہ سے معذرت کر کے چلے آتے۔'' (ص ۳۱۲ سے ۲۳۱)

مولانا عبدالغفار حن رحمه الله کا رئن مهن ساده تھا۔ ان کے بیٹے ڈاکٹر سہیل حسن ایک واقعہ نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''اپنی ساری زندگی میں سادگی کو اپنائے رکھا' لباس اور دیگر استعال کی چیز وں میں کسی قتم کی فضول خرچی پیند نہیں کرتے تھے۔سعودی عرب میں علائے کرام اپنے لباس پر ایک مخصوص عبا پہننے تھے جس کے کنارے پر سنہرا گوٹدلگا ہوا ہوتا تھا' ابا جان کو بھی مشورہ دیا گیا کہ دورانِ تذریس بیرعبا پہنا کریں تو انہوں نے جھے تاکید کی کہ ایساعبا تلاش کروجس کے کناروں پر سنہرا کام نہ ہو۔'' (ص۳۳۳)

مولا نا کو ٹمیلی ویژن وغیرہ سے شدید نفرت تھی۔ایک مقام پران کے بیٹے راغب حس کھتے ہیں: '' ٹمیلی ویژن سے بھی بخت نفرت کرتے اوراپنی اولا دکواس منحوں آلہ کے رکھنے ہے منع کرتے۔اگرآپ کو پتا چاتا کہآپ کے کسی بیٹے، بیٹی یا دیگر متعلقین کے پاس بیآلہ موجود ہے تو آپ یہاں تک کہددیتے کہ میں اسے عاق کردوں گا۔''(ص۴۴)

اخبار میں عورتوں کی تصاویر پرمولا نا کار دعمل 'غفّی بھر کے بارے میں سلف کی یاد تازہ کر دیتا ہے۔ان کی بھاٹجی اور بہوائم یا سکھتی ہیں :

'' ملکی حالات سے باخرر جے تھے' اخبار پہلے آپ ہی کے ہاتھوں میں جاتا تھا۔ رنگین صفحہ پرعورتوں کی تصاویر کو مارکر سے کالاکر دیتے تھے۔ اکثر تو وہ صفحات ہی بھاڑ کر پھینک دیتے تھے تا کہ دوسر بے لوگوں کی نظرین نہ بڑیں۔'' (۳۹۴)

مولا نا کی گھر بلوا ور نجی زندگی کے مطالعہ ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی طبیعت میں صبر کا پہلو بھی بہت غالب تھا۔ان کے بیٹے حامد حسن لکھتے ہیں:

"انتهائی صابراورشکر گزارطبیعت تھی کمھی کوئی شکایت زبان پرندآتی۔ایک دفعیسل خانے میں پیسل کرگر

پڑے سر پر شدید چوٹ آئی خون بہنے لگا فاموثی ہے آکر بستر پر لیٹ گھے۔ اتفاق سے ای وقت میں اور اہلیہ ان کے پاس پہنچ وہ بجیب انداز میں لیٹے ہوئے تھے ہم گھرا گئے ویکھا تو سر سے خون بہد کر تھے میں جذب ہور ہا تھا۔ جلدی سے خون صاف کیا 'بڑے بھائی ڈاکٹر خبیب حسن کو بلایا۔ انہوں نے دوائی لگائی طاقت کا آنجکشن دیا۔ ای طرح ایک مرتبہ بستر سے اتر تے ہوئے پھل گئے مسہری کی پٹی ان کی ریڑھ کی ہڈی ہے گھرا گئی جس سے ہڈی میں کریک پڑ گیا۔ کافی دن تکلیف رہی کہتے رہے بچھرزیادہ نہیں ریڑھ کے اور ایکسرے کروایا تو پتا چلا کہ فریکچر ہے۔ یہ تکلیف ہی انہوں نے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عرتقریباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عربیباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عربیباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی جبکہ آپ کی عربیباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عربیباً سورس کے انتہائی صبر سے برداشت کی جبکہ آپ کی عربیباً سورس کی حربیباً سورس کے برداشت کی جبکہ آپ کی حربیباً سورس کی جبکہ کی جبکہ کی حربیباً سورس کے برداشت کی خبر سے برداشت کی جبکہ کی حربیباً سورس کی حر

## كتاب كاتيسراحقيه

کتاب کے آخر میں ضمیمہ جات کے نام ہے بھی ایک باب ترتیب دیا گیا ہے۔ اس باب میں مولانا عبد اللہ کتاب ہے۔ اس باب میں مولانا عبد اللہ کا شجر وَ علمی رسول الله مَا لَیْظُا تک بیان کیا گیا ہے۔ علاوہ ازیں مولانا کی خط و کتابت جو انہوں نے جماعت اسلامی کے رہنما میاں طفیل محمد صاحب اور معروف ابلِ حدیث عالم وین مولانا صفی الرحمٰن مبارکیوری سے کی ہے' اسے بھی شائع کیا گیا ہے۔

اس کتاب کو پڑھ کرا حساس ہوتا ہے کہ مولا ناعبدالغفار حسن رحمہ اللہ میں دوالی جامع صفات تھیں جن سے عموماً اہلِ علم طبقہ محروم ہے۔ان میں سے ایک توان کی وین کے حرکی تصور کے ساتھ جذباتی علمی وابستگی ہے اور دوسرا علمی نذہبی اور مسلکی مسائل میں اعتدال کا پہلوتھا ہے رکھنا ہے۔ بلاشبہ مولا ناعبدالغفار حسن رحمہ اللہ کا شاران بقیة السلف میں سے ہوتا ہے کہ جن کی رحلت کے بارے میں مقولہ معروف ہے: هوت العالم موت العالم ہ

کتاب کا ٹائٹل کمپوزنگ طباعت اور پیپر بھی انتہائی خوبصورت اور دیدہ زیب ہے جس نے کتاب کی قدر وقیت میں اضافہ کر دیا ہے۔ تاریخ 'تحریک 'تعلیم اور قدریس سے تعلق رکھنے والے حضرات کے پڑھنے کے لائق ہے۔ یہ کتاب محض ایک سرگزشت ہی نہیں بلکہ ایک قوم' ایک جماعت' ایک تحریک کے عروج وزوال کی داستان ہے جس میں اس زوال کے اسباب اور ان سے نکلنے کی راہیں بھی تجویز کی گئی ہیں۔ کتاب کا اکثر حصہ مولا نا عبد الغفار حسن رحمہ اللہ کے صاحبز ادول میں سے ڈاکٹر صہیب حسن اور ڈاکٹر سہیل حسن نے مرتب کیا ہے۔ اللہ تعالی ان دونوں صاحبز ادول کو جزائے خیر عطاکرے کہ انہوں نے اس کتاب کو مرتب کر کے قوم کے ایک فیمتی سرما میکو محفوظ کیا ہے۔

نام كتاب: تقرير ختم صحيح بخارى

مؤلف: مولانامحدرمضان پھليوڻو

صفحات: ۱۱۹ قیمت: ۲۰ روپ ناشر: مدرسهٔ عربیه مظهرالعلوم حمادیهٔ کھوڑا ' ضلع خیر پورمیرس ( سندھ )

طنے کا پید: مکتبه مدنیهٔ اردو بازار ٔ لا ہور (در مکتبه جهادیهٔ جامعہ جهادیهٔ شاه فیصل کالونی نمبرم ، کراجی

دین اسلام کے دو بنیادی مصادر ہیں: ایک کتاب اللہ اور دوسرا سنت رسول مَثَالِثَیْرِ مُسنّتِ رسول مَثَالِثَیْرِ مِی مشمل کتب میں سیح بخاری کا مقام سب سے بلند ہے اور اسے قرآن کے بعد سیح تزین کتاب شار کیا گیا ہے۔ مدارس اسلامیہ میں تعلیمی سال کے اختقام پرختم بخاری کی تقریب کا خصوصی اہتمام کیا جاتا ہے۔ مدرسہ عربیہ مظہر العلوم کھوڑا' ضلع خیر پورمیرس میں بھی ذی الحجہ ۲۰۰۹ء میں بیرتقریب خاص اہتمام کے ساتھ منعقد ہوئی اور شیخ الحديث مولا نامحدرمضان پھليوٹو صاحب نے اس تقريب ميں سيح بخاري كي آخرى روايت برعالمانه اور ناصحانه ورس ويا\_

مولا نارمضان صاحب کی اس تقریر کوکیسٹ سے صفحات برا تارکرایک کتابی شکل میں شائع کیا گیا ہے۔ امام بخاری کے حالات زندگی شیوخ اور مقام ومرتبہ برعمدہ بحث کی گئی ہے۔علاوہ ازیں مولا نارمضان صاحب نے اس تقریر میں سند کی اہمیت وضرورت اور صحیح بخاری کی آخری روایت پر بھی سپر حاصل تحقیق پیش کی ہے۔ مجموعی اعتبارے کتاب اپنے موضوع پر ایک عمرہ کاوش ہے۔اگر چداس میں طباعت اسلوب بیان اور

زبان کی کچھاغلاطموجود ہیں'مثلاص ٢٣ يرايك جگه كھا ہے كه دعقل اس كوسليم بيل كرتا' جبكه درست عبارت یوں ہے ' دعقل اس کوشلیم نہیں کرتی '' یا اس صفحہ پر ایک دوسری جگہ لکھا ہے کہ ' امام بخاری میلید معتز لوں کا رد فرماتے تھے 'جبکہ' معتزلوں' کی جگہ' معتزلہ' کالفظ ہونا چاہیے تھا۔ اسی طرح صفحہ 2 پر لکھا ہے ' پہلے جتنی بھی اُمتیں تھیں'انہیں سندنہیں تھی جتیٰ کہ یہود یوں کواپنی مقدس کتاب تورات کی' کوئی سندنہیں''اس کی جگہء عبارت یوں ہونی چاہیے: '' پہلے جتنی بھی اُمتیں تھیں' انہیں سندحاصل نہیں تھی حتیٰ کہ یہودیوں کی مقدس کتاب تورات کی کوئی سندنہیں''۔علاوہ ازیں عربی حوالہ جات کے لیے نوری ستعلق اردوزبان کا فونٹ استعال کیا گیا ہے حالانکہ عربی زبان کے اقتباسات اور حوالہ جات کے لیے عربی فونٹ ہی استعال کرنا چاہیے تھا۔ بعض مقامات پر ایک دعویٰ کے اثبات میں غلو کا پہلو بھی نظر آیا ہے۔ امید ہے مولانا رمضان صاحب الطح ایڈیشن میں ان کی اصلاح فرما ئیں گے۔

## MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

Al-Bagarah

(Ayaat 260-286)

وَإِذْ قَالَ إِبْرِهِمُ رَبِ اَرِنِي كَيْفَ تُخِي الْمَوْنَى ۚ قَالَ اَولَمْ تُؤْمِن ۚ قَالَ بَلِي وَلِكِنْ لِيَطْمَوِنَ ۚ قَالَ فَخُلُ اَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ اِلَيْكَ ثُمُّ اجْعَلُ عَلِي كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِيْنَكَ سَعْيًا ۗ وَاعْلَمْ اَنَّ اللهَ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ۖ

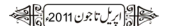
(260) And when Ibrahim said: "My Lord! Show me how you give life to the dead." Allah said: "Don't you believe? Ibrahim said: "Why not! But in order to reassure my heart". Allah said: "So take four birds; then tame them to your call; then put on every mountain a cut-piece of them; then call them on, they will come to you quickly. And be sure that Allah is Mighty, Wise."

Prophet *Ibrahim* (AS) asked his Lord to show him how He will resurrect the dead in the Hereafter. As we mentioned in the previous *ayah*, the Prophets asked Allah (SWT) for these types of miracles, not because they did not believe in the resurrection, but to make their faith stronger by personal observation. *Ibrahim* (AS) took four birds as commanded by Allah (SWT), slaughtered them, mixed them together and placed those pieces on different hilltops. Then, when he called out to them, their blood and flesh flew to each other till they all came back to life by Allah's will and came flying to him at fast pace. After witnessing this miracle, it became crystal clear to *Ibrahim* (AS) that Allah does whatever He wills without any hindrance, because He is the All-Mighty, All-Wise.

Now we return to the subject of spending in Allah's cause, which began with *ayah* 245 of this *surah*, where Allah (SWT) has exhorted the believers to spend in His way if they really have faith in Him and the Last Day.

مَقُلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوَالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ كَمَقَلِ حَبَّةٍ اَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُطعِفُ لِمَنْ يَتُفَاءُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمٌ ۞

(261) The example of those who spend their belongings in the way of Allah is like the example of a grain that sprouts into seven ears, each bearing one hundred







grains; and Allah gives manifold increase for whom He wills because Allah is the All-Embracing, Ever-Knowing.

In this *ayah*, Allah (SWT) gives an example of those believers who spend in His cause i.e. for Allah's *Deen*[72] that whatever they spend in the way of Allah (SWT) out of what He has provided them, will be returned to them multiplied by seven hundred folds in this world and the Hereafter. This *ayah* indicates that Allah (SWT) grows the good deeds of a believer just like He grows a plant for whoever sows it in a fertile land. And Allah (SWT) gives abundance to whomsoever He wills, as He is the Munificent and All-Knowing.

(262) Those who spend their belongings in the cause of Allah, then do not follow their charity with reminders of their generosity or injure the feeling of the recipient, for them is their reward with their Lord; no fear shall come upon them nor shall they grieve.

This *ayah* indicates that charity should be only for the sake of Allah (SWT) and the donor should neither expect a reward in this world in return, nor remind the recipient of the charity or cause any harm to him. He should refrain from any such acts or words, as even a mention of any favor may put the concerned person to shame or humiliation in the eyes of others. In sum, one should not follow one's spending with taunts and insults. Allah (SWT) promises such believers rewards in the Hereafter and guarantees that they will have no fear on the Day of Judgment and will not regret anything they would have done in the path of Allah (SWT).

(263) Kind words and forgiveness are better than charity followed by injury. And Allah is Self-Sufficient, Ever Forbearing.

A person spends in Allah's cause for self-purification, but if it causes injury to the recipient, his charity becomes meaningless. Instead, Allah (SWT) exhorts His servants to be kind and gentle in their speech and forgive any shortcomings on the part of the beneficiaries. They should know that "Allah is Self-Sufficient, Ever Forbearing" i.e. He does not need their charities to give provision to His servants, because He is not in need of His creation; instead, all the creatures are in need of Him. So a kind word and forgiveness are better than charity followed by injury.

يَّايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقٰتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْآذَىٰ كَالَّذِىٰ يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْمَذِيْ وَالْكَوْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْمَاءُ وَاللّٰهِ مَثَلًا ۚ لَا يَقْدِدُونَ عَلَى شَيْءٍ مِثَا كَسَبُوا ۖ وَاللّٰهُ لَا يَثْدِدُونَ عَلَى شَيْءٍ مِثَا كَسَبُوا ۖ وَاللّٰهُ لَا يَهْدِدُونَ عَلَى شَيْءٍ مِثَا كَسَبُوا ۖ وَاللّٰهُ لَا يَهْدِدُونَ عَلَى شَيْءٍ مِثَا كَسَبُوا ۖ وَاللّٰهُ لَالْمَاءُ لَا يَقْدِدُ وَلَا لَكُورِ يَنِ ۚ ۞

(264) O you who believe! Do not make your charity worthless by reminders of your







generosity or by injury to the recipient's feelings, like the one who spends his belongings to show off before people and believes neither in Allah nor in the Last Day. So his example is like a hard barren rock covered by soil; then a heavy rain falls thereon leaving it just a bare stone. They are not capable to (gain) anything out of what they have earned. And Allah does not put on the right path the disbelieving folk.

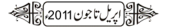
Such is the behavior of a hypocrite who does not spend for the pleasure of Allah (SWT) but only for men to see, so that he can earn their pleasure and get worldly rewards from them. He neither expects any reward from Allah (SWT) nor believes in the Hereafter. "So his example is like a hard barren rock covered by soil; then a heavy rain falls thereon leaving it just a bare stone. They are not capable to (gain) anything out of what they have earned. And Allah does not put on the right path the disbelieving folk." Just as a heavy rain leaves a hard rock completely barren and bare, Allah (SWT) will completely erase the deeds of the hypocrites who give charity just to show off. Neither will Allah (SWT) guide them nor will they have any reward in the Hereafter. They shall gain nothing from their deeds.

(265) And the example of those who spend their belongings to seek the pleasure of Allah and strengthen their souls, is like a garden on a hill whereon a heavy rain falls, thereupon it yields its produce twofold; or if the heavy rain does not fall, then a drizzle (is sufficient). And Allah is Watchful of whatever you do.

Allah (SWT) gives another parable for those believers who spend in His cause only to attain His pleasure and for the purification of their souls. The good deeds of a believer, performed with good intentions and devotion, never become barren just like a garden on a hill-side which is always fertile and even if there is no rain, a little moisture is sufficient for it i.e. a believer produces good works, gives charity and is satisfied with what Allah (SWT) has given him, even in lean times.

(266) Does any of you wish that he should have a garden with date-palms and vines and streams flowing underneath and he has all kinds of fruit therein, and he is stricken with old age and has feeble offspring, then a whirlwind with fire therein strikes it (garden) and it gets burnt? Thus Allah makes His Ayaat clear to you so that you may ponder.

Allah (SWT) gives yet another parable in this *ayah* which explains the condition of a person who enters the life after death without any provision for it. Suppose a person plants a garden full of fruits, with streams gushing through, so that it would give him provision in his old age. How unfortunate then is he when his beautiful garden is reduced







to rubble towards the end of his days, just when he stands in greatest need of it and does not have the strength to build another one because of his old age. Similar will be the condition of a disbeliever on the Day of Judgment, who upon returning to Allah (SWT), will suddenly find out that all his earnings are left behind in the world. And there will be no chance for him to earn anything for the Hereafter; just like the old man who has lost his garden and his children are also unable to do anything because of their tender age. Thus Allah (SWT) makes plain to us His revelations, so that we may give thought.

(267) O you who believe! Spend of the good things which you have earned and of that which We have brought forth for you out of the earth, and aim not at the bad to spend thereof, while you would not take it yourselves unless you close your eyes in (receiving) it. And keep it in mind that Allah is Self-sufficient, Praiseworthy.

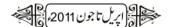
In this important *ayah*, Allah (SWT) enjoins on the believers to spend from the pure and the best things in His way that they have earned honestly and lawfully and from the produce of the earth i.e. from the fruits and the vegetables grown from the land. And He (SWT) prohibits them to give for charity those worthless things which they do not even accept for themselves, as Allah (SWT) is independent of all wants and most worthy of all praise.

(268) Satan threatens you with poverty and enjoins upon you indecency whereas Allah promises you forgiveness from His own and bounty. And Allah is All-Embracing, All-Knowing.

Satan holds the children of Adam (AS) from spending in the way of Allah (SWT) because of false fear of poverty and encourages indecency and immoral acts. On the other hand, Allah (SWT) calls them to the way of forgiveness and prosperity, instead of the evil towards which Satan prompts them. Allah (SWT) is the Munificent and All-Knowing.

(269) He grants wisdom to whom He wills, and whoever is granted (real) wisdom, then of course he has been granted the abundant good but none observe the advice except men of intellect.

The Arabic word 'Hikmah', translated into wisdom, means the knowledge to differentiate between the truth and the falsehood. Anyone who has wisdom follows the path of Allah (SWT) and after fulfilling his basic needs from what he has earned, he spends whatever is left in the path of Allah (SWT) and does not follow the ways of Satan who tells him to gather more and more wealth instead of giving it in charities







for the pleasure of Allah (SWT). Yet, none except men of discernment bear this in mind.

(270) And whatever you spend in charity or whatever vow you undertake, of course Allah knows it. And for the unjust there would be no supporters.

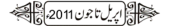
Allah (SWT) knows the intentions and deeds of the believers such as charities and vows. So those who intend to give the charity or vow for Allah's cause, He will reward them for their deeds, but those who disobey His commands and worship others besides Him, will not find any help in the Hereafter to protect them from the punishment of Allah (SWT).

(271) If you disclose charities, it is good; but if you conceal them and give them to the poor, that would be better for you. And Allah will blot out from you some of your evil practices. And Allah is Aware of whatever you do.

This *ayah* indicates that it is lawful to give charity in open, especially when it is done to set an example for the people to follow suit. But Allah (SWT) says that it is better to conceal one's charity as it also saves him from showing off and boasting. And as a result, Allah (SWT), because of one's virtue and sincerity of performing good deeds secretly, promises to raise one's rank and forgive one's sins. He (SWT) has knowledge of all the deeds of His servants. So to give alms to the poor in private is better and will atone for some of one's sins.

(272) (O Prophet!) It is not your responsibility to put them on the right path; instead it is Allah Who guides whom He pleases. And whatever you spend of good, it is to your own advantage, and you must not spend but to seek the pleasure of Allah. And whatever you spend of good, will be paid back to you in full, and you will not be wronged.

The Muslims generally disliked giving charities to their polytheist relatives and other disbelievers, but Allah (SWT) revealed this *ayah* and the believers were allowed to give them charity and were told that they were not responsible for the conversion of those people and that their responsibility was just to convey the truth to them in the best possible manner. "And whatever you spend of good, it is to your own advantage, and you must not spend but to seek the pleasure of Allah. And whatever you spend of good, will be paid back to you in full, and you will not be wronged." A person will be rewarded for his good intentions. If he gives charity only to attain the pleasure of Allah (SWT), it will be for his own benefit and it will be repaid to him in full on the Day of Judgment.







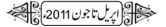
(273) (Spend) for those needy people who are restrained in Allah's cause and cannot move about in land (to earn their livelihood). The ignorant consider them to be well off due to restraint (from asking); but you can identify them by their appearance – they do not make insistent demands on people. And whatever you spend of good, of course Allah is thereby Aware.

This ayah refers to those people who have dedicated themselves wholly for Allah's Deen. Allah (SWT) commands His servants to give charity to such needy people who are unable to earn their livelihood. Such was the example of the Companions of the Prophet (SAW). They were trained for the service of Islam and sometimes had to travel long distances for the propagation of Allah's *Deen* and to engage in *Jihad* against the enemies of Islam. Thus they had to devote themselves wholly for Allah's cause and had no time to earn their livelihood. "The ignorant consider them to be well off due to restraint (from asking)" i.e. the ignorant people who do not know their situation think that they are well-off because they are modest in their clothes and speech, but the matter of fact is that they live from hand to mouth, as they have devoted themselves for the service of Islam and thus do not have any spare time to earn their livelihood. "But you can identify them by their appearance—they do not make insistent demands on people" i.e. these people do not importune men for alms and can be recognized by the light of contentment on their faces and by the tone of their speech. "And whatever you spend of good, of course Allah is thereby Aware" i.e. Allah (SWT) has full knowledge of the charities and alms you give and He will reward you accordingly on the Day of Judgment.

(274) Those who spend their belongings, night and day, secretly and openly, for them would be their reward with their Lord; no fear shall come upon them, nor shall they grieve.

Here Allah (SWT) promises great rewards for those of His servants who give charities in His way and seek His pleasure day and night. On the Day of Judgment, they will neither have fear of the punishment nor will they regret or grieve.

In the above section, we read about the moral excellence and rewards of charity i.e. selfless giving of one's wealth and property in the way of Allah (SWT). Now we come to its opposite i.e. *Riba* or *Usury*. On one hand, charity, when practiced in the true Islamic spirit i.e. only with the intention of attaining the pleasure of Allah (SWT), makes us genuinely concerned for the destitute and the needy and leaves no place for parade and vanity. But on the other hand, usury is the unlawful obtaining of wealth from a person in need or distress and is therefore forbidden in Islam.







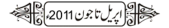
ٱلَّذِينَ يَأْكُلُوٰ وَالدِبُوا لَا يَقُوْمُوْ وَ إِلَّا كَمَا يَقُوْمُ الَّذِينَ يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْظِنُ مِنَ الْمَس ذٰلِكَ بِٱنَّهُمْ قَالُوٓا إِنَّمَا الْبَيْحُ مِفْلُ الرِبُوا ۗ وَاحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِبُوا ۚ فَمَنْ جَأَءَهٰ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَّبِهِ فَانْتَهٰى فَلَهٔ مَا سَلَفَ ۚ وَامْرُهُۚ إِلَى اللَّهِ ۚ وَمَنْ عَادَ فَأُولِبِكَ أَصْلِ النَّارِ هُمْ فِيهَا لَحِلُّونَ ١

(275) Those who eat 'Riba' (usury, interest etc.) will not rise up but as stands the one whom Satan has driven to madness with the touch. That is because they say: "Trading is just like 'Riba' whereas Allah has made trading lawful and 'Riba' unlawful". So to whom the admonition has come from his Lord and thereupon he refrained, then he is entitled to what is earned in past and his matter rests with Allah, but whosoever reverts back, then such are the companions of the Hellfire and they will be therein 'eternal residents'.

Riba literally means growth or an addition. Technically, it is the additional amount, collected over and above the capital given as a loan. Dealing with usury or interest of any sort is strictly prohibited in Islam. One who indulges in usury by any means incurs upon himself the severest punishment from Allah (SWT). The beloved Prophet Muhammad (SAW) also warned the Muslims against receiving or giving usury and declared dealing with interest to be one of the most abominable sins in Islam. In this ayah, Allah (SWT) says that those who deal in usury will be resurrected from their graves as insane, because this is how they behaved in the world i.e. they pursued their lust for money as if they were insane. That is because they say: "Trading is just like 'Riba' whereas Allah has made trading lawful and 'Riba' unlawful". The unbelievers would raise a question as to why interest or usury was prohibited when profit from capital in trade was lawful. But Allah (SWT) says that He has made trade lawful and dealing in usury or interest as unlawful for His servants. So to whom the admonition has come from his Lord and thereupon he refrained, then he is entitled to what is earned in past and his matter rests with Allah, but whosoever reverts back, then such are the companions of the Hellfire and they will be therein 'eternal residents' i.e. whoever used to indulge in usury and repents now, Allah (SWT) will forgive his past sins, but those who even after gaining knowledge that usury is unlawful, persist with it, will be amongst the losers on the Day of Judgment and their final abode will be the Hellfire, wherein they will live forever.

يَمْتَقُ اللهُ الرِبُوا وَيُرْبِي الصَّلَ قُتِ ۚ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ اَثِيْمٍ۞ (276) Allah eradicates 'Riba' and flourishes charities. And Allah (SWT) does not like any sinful disbeliever.

This means that Allah (SWT) deprives the money or property earned by usury of all blessings, because it is based on greed and selfishness. On the other hand, Allah (SWT) makes the charity grow and increases it, as it is based on sympathy, generosity and compassion. "And Allah does not like any sinful disbeliever" i.e. those who try to attain others' wealth by illegal means, will be deprived of Allah's love. He (SWT) bears no love for the ungrateful sinners.







(277) Verily those who believe, do good deeds, establish prayers, and give obligatory charity will have their reward with their Lord; and no fear shall come upon them nor shall they grieve.

In this *ayah*, Allah (SWT) praises those who worship Him alone and observe His rights and that of His creatures. They are the ones who establish *Salah*, give *Zakah* and spend from their wealth on doing good deeds in the way of Allah (SWT). Allah (SWT) guarantees the salvation of such believers in the Hereafter. They will be rewarded by their Lord and will have nothing to fear or grieve.

(278) O you who believe! Fear Allah and give up what remains of 'Riba' if you are true believers.

Allah (SWT) strictly warns His servants to waive what is due to be paid as *Riba* by others and to stop dealing in it if their faith is true and sincere.

(279) But if you do not do so, then take notice of war from Allah and His messenger. And if you repent, then to you belongs the principal amount; neither deal unjustly nor be dealt with unjustly.

This verse is an ultimatum by Allah (SWT) to those who indulge in *Riba*. He (SWT) warns them not to take anything other than their original capital without any addition or decrease in it, or be sure of a war declared by Allah (SWT) and His Messenger (SAW) against them. In case they repent, they may retain their principal, neither wronging anyone (with an increase) nor being wronged (by suffering a loss).

(280) And if (the debtor) is in some difficulty, then grant him time till it is easy (for him to repay), and that you waive as charity would be far better for you, if you really know.

Allah (SWT) enjoins on the believers to give more time to the debtors for the payment of the debts, if they are finding it difficult to pay it back. However, if the creditors waive the debt as alms, it is better for them i.e. they will be rewarded by Allah (SWT) in this world and in the Hereafter as narrated by Abu Qatadah (RA) that the Messenger of Allah (SAW) said: "Whoever gives time to his debtor, or forgives the debt, will be in the shade of the throne (of Allah (SWT)) on the Day of Resurrection." [73]

(281) And fear the Day wherein you shall be returned to Allah, then every soul







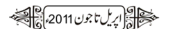
shall be paid in full what it has earned and they will not be dealt with unjustly.

Those who refrain from evil and greed and do good will be rewarded by Allah (SWT) for their good deeds on the Day of Judgment. But those who wrong others and fleece them will be punished and will suffer a great torment on that day when every soul shall be requited according to its deserts and none shall be wronged.

يَايُّهَا الَّذِينَ امَنُوَّا إِذَا تَدَايَنُهُمْ بِدَيْنِ إِلَى اَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلا يَأْتِ كَاعَلَمْ اللهُ فَلْيَكْتُب وَلْيُعْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ إِلْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُوا كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقْ وَلْيَكْتُب وَلَيُهُ بِالْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُوا كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقْ سَفِيْهَا أَوْ ضَعِيْفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُّمِلَّ هُوَ فَلْيُعْلِلْ وَلِيُهُ بِالْعَدْلِ وَاسْتَشْهِدُوا فَي اللهِ عَلَيْهِ الْحُول وَاسْتَشْهِدُوا مَن مِن رِجَالِكُمْ وَان لَّهُ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَاتُونِ مِنْ رِجَالِكُمْ وَاللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ وَافْوَمُ لِلشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا وَلا تَسْتَمُوّا أَن تَكْتُون مِن اللهِ وَاقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَاذْنَى اللَّا تَرْتَابُوا إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَلَوْا أَوْل تَسْتَمُوا وَلا تَسْتَمُوا وَلا يَعْمَلُوا اللهُ وَاقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَاذْنَى اللَّا تَرْتَابُوا إِلَا اللهِ وَاقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَاذْنَى اللَّه وَاقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَاذْنَى اللَّهُ وَالْمَعُلُوا وَلا تَسْتَمُوا وَلا يَصَالَ كُون تِجَارَةً عَلَيْهِ وَالْمُولُ وَا فَوْلُولُ اللهُ وَالْمَا لَيْهُ وَالْمُولُ وَاللّهُ وَلَا لَللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلِلْ لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَا لِهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا

(282) O you who believe! When you contract a debt for a fixed period of time, write it down. And a scribe should write down between you justly, and no scribe should refuse to write as Allah has taught him, so he must write. And the one who incurs the liability should dictate and he should fear Allah – his Lord, and should not diminish therefrom anything. But if the debtor is mentally deficient or feeble or is unable to dictate himself, then his guardian should dictate justly. And call to witness two witnesses out of your men, but if two men are not available then one man and two women whereupon you mutually agree out of the witnesses, so that if one of the two women errs then the other can remind her. And the witnesses must not refuse whenever they are summoned (to give evidence). And you should not be weary to write it (your contract) for a future period whether it be small or large; that is more just in the sight of Allah and more establishing for the evidence and more likely to prevent you from ambiguity; except that it be on spot trade that you transact among yourselves. In that case there is no sin on you if you don't write it down. And call to witness when you trade with one another. And neither a scribe be made to suffer nor a witness, but if you do so, then indeed it would be a sin on your part. And fear Allah. And Allah teaches you. And Allah is Aware of everything.

Allah (SWT) commands the believers to write down all the transactions involving future payments so that there may be no chance of any dispute between the two parties. Every contract of debt should be written down by a scribe with fairness and he should not refuse to write the contract; instead, he should be grateful to Allah (SWT) for the art of writing He has given to him and should use it for His service. "And the one who incurs the liability should dictate and he should fear Allah—his Lord, and should not diminish therefrom anything. But if the



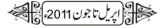




debtor is mentally deficient or feeble or is unable to dictate himself, then his guardian should dictate justly" i.e. the debtor should dictate the scribe the money he owes and should not hide anything of what he owes to the creditor. But if he is unable to dictate it because of an illness or disability, it is allowed for him to appoint a guardian who should dictate on his behalf. Further Allah (SWT) has commanded the Muslims to appoint witnesses from among them who are honest, when dictating a debt or contract as He says: "And call to witness two witnesses out of your men, but if two men are not available then one man and two women whereupon you mutually agree out of the witnesses, so that if one of the two women errs then the other can remind her" i.e. two women take the place of a man when witnessing financial transactions because of the likely mental shortcoming in the form of forgetfulness. "And the witnesses must not refuse whenever they are summoned (to give evidence)" i.e. once a person is made a witness in a transaction, he should not refuse to testify it when needed. "And you should not be weary to write it (your contract) for a future period whether it be small or large; that is more just in the sight of Allah and more establishing for the evidence and more likely to prevent you from ambiguity." One should not feel ashamed to write down the contract with the date of payment even if it is for a very insignificant amount, as it is convenient for both the parties and also helps repel any doubts in the future. "Except that it be on spot trade that you transact among yourselves. In that case there is no sin on you if you don't write it down. And call to witness when you trade with one another." Transaction carried out on the spot in everyday businesses like cash payment or delivery does not require a person to write them down but it is better if they do record them. "And neither a scribe be made to suffer nor a witness, but if you do so, then indeed it would be a sin on your part." The scribe and the witness should neither be forced nor should suffer any harm because of their testifying against the interests of any party. "And fear Allah. And Allah teaches you" i.e. He has given you the intellect to judge between right and wrong.

(283) And if you are on a journey and cannot find a scribe, (resort to) pledge taken in possession. So if one of you deposits something as trust to the other, then the one who is entrusted must discharge his trust and he should fear Allah – his Lord. And do not conceal the testimony, and whosoever conceals it, then of course his heart would be sinful. And Allah knows whatever you do.

This *ayah* indicates that it is allowed for the creditor on behalf of the debtor, to hold a pledge as a security for the repayment of the debt whether on a journey or not. However, if both the parties trust each other, there is no harm if they do not write down the transaction or have witnesses present, but they should fear Allah (SWT) and should not betray each other and the trustee should restore the pledge to its owner.







لِلهِ مَا فِي السَّلَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِيَّ أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوْهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ وَيَغْفِرُ لِمَنْ يَّشَأَءُ وَيُعَلَّبُ مَنْ يَّشَأَءُ وَاللهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ۞

(284) To Allah belongs all that is in the heavens and on earth. And whether you disclose what is in your hearts or conceal it, Allah will call you to account for it; so He will forgive whom He wills and will punish whom He wills. And Allah is Powerful over everything.

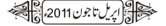
Allah (SWT) is the Master of all that is in the heavens and the earth and all that is between them. He (SWT) even knows those intentions and thoughts that a person conceals in his heart and consequently will hold people accountable for whatever is in their hearts. This ayah was abrogated when Allah (SWT) revealed the following ayah: "Allah does not burden any human being with more than he can bear..." [74] Further Allah (SWT) says: "He will forgive whom He wills and will punish whom He wills. And Allah is Powerful over everything" i.e. He is the sole Sovereign and has total authority to punish anyone or forgive anyone He wills.

Now we come to the last two *ayaat* of this blessed *surah*. These *ayaat* were revealed when Prophet Muhammad (SAW) went on the *Isra* journey. There are many excellent points with regard to the two *ayaat* mentioned in the *Ahaadith* of Prophet Muhammad (SAW). It has been narrated by *Abu Masud* (RAA) that the Messenger of Allah (SAW) said: "Whoever recites the last two ayaat in surah Al-Baqarah at night, they will suffice him." [75] Allah (SWT) taught the Muslims to recite this prayer at a time when they were being persecuted and tortured and there was no place for them to live in peace.

(285) The Messenger has believed in what has been sent down to him from his Lord, and (so did) the believers; everyone believes in Allah, His angels, His Books and His Messengers. (They say) we do not differentiate between any of His messengers and they say: "We have listened and obeyed; (we ask) Your forgiveness; O' our Lord! And unto You would be the ultimate return."

i.e. the Messenger (SAW) and his followers believe in whatever has been revealed from Allah (SWT). They believe in the oneness of Allah (SWT) and that He is the only Sustainer. The believers also believe in all His Messengers (AS) and do not differentiate between any of them or reject any one of them. They also believe in His angels and all the Books that He (SWT) has revealed to His Messengers. The believers also ask for Allah's help and guidance, humbly pray to Him for the forgiveness of their sins and firmly believe in the accountability to Him on the Day of Judgment.

لَا يُكَلِفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذْنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تُخْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا \* وَاغْفِرْ وَلَا تَخْمِلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا \* وَاغْفِرْ







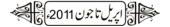
### لَنَا " وَارْحَمْنَا " أَنْتَ مَوْلِينَا فَانْصُرْ نَاعَلَى الْقَوْمِ الْكُفِرِينَ ﴿

(286) Allah does not burden any soul beyond its capacity; for it would be what it has earned and against it what it has earned. Our Lord! Do not hold us accountable if we forget or fall into error. Our Lord! And do not put upon us the burden as you put upon those before us. Our Lord! And do not make us carry the burden for which we do not have capacity. And Pardon us, grant us forgiveness, have mercy on us; You are our Protector; so give us victory over the disbelieving folk.

Firstly, Allah (SWT) does not charge a person with what is more than he can bear. Secondly, A person will be rewarded or punished only for the acts he is responsible for and not for those in which he has had no share—neither by intent nor by actual action. In other words, each self shall be requited for whatever good and whatever evil it has done. "Our Lord! Do not hold us accountable if we forget or fall into error" i.e. if we do commit an unintentional error or lapse into error. "Our Lord! And do not put upon us the burden as you put upon those before us" i.e. save us and protect us from the trials and tribulations our predecessors were tested with. "Our Lord! And do not make us carry the burden for which we do not have capacity" i.e. do not test us with trials and tribulations that we cannot bear and subject us to only those trials that we can endure. "And Pardon us, grant us forgiveness, have mercy on us; You are our Protector; so give us victory over the disbelieving folk" i.e. pardon us, forgive our sins and our errors, have mercy upon us and help us and protect us against those who reject and mock at Your religion and impugn Your Oneness.

#### **Endnotes**

- [72] Refer to the explanation of ayah 245 of this surah.
- [73] Musnad Ahmed 5: 308.
- [74] Surah Al-Baqarah (2): 286. (The abrogation is recorded in Sahih Muslim 1: 115.)
- [75] Fath-ul-Bari 8: 672







#### A TWO-PRONGED STRATEGY FOR

# THE ESTABLISHMENT OF KHILAFAH

#### **Sumaira Khalid**

The establishment of Khilafah is the dream of every conscientious Muslim who understands its concept, its purpose and benefit. Above all, it is the Divine imperative which drives a Muslim to dream and struggle for its establishment. This drive cannot materialize into solid effort and preparation unless the heart is enlightened with the rationale behind it.

Khilafah is a rule established by the Muslims on the foundations of Islam and Iman, leading to *Ihsan*. It is the hegemony of Muslims over land and people to precipitate moral, spiritual, intellectual and social development with the twin qualities of justice and equality. The concept of Khilafah is an interlaced pattern of existence for the human kind, with rules and regulations, with limitations which liberate rather than confine. It is a "wholistic concept of existence" encompassing every aspect of life, be it political, personal, economic, military, social, intellectual or religious. It is a concept which is superior to every other concept of existence because it is a Divine concept, given by the Creator, the Sovereign. Man-made concepts of existence can never be wholistic and meritorious for man's vision is limited and his judgement fallible. No one else deserves the right and knowledge to pass judgement about the way of existence for human beings on this earth other than Allah, who knows His creation. The ineligibility of human kind to create a wholistic world view for peaceful existence is proved by their blind acceptance of the hollow philosophy of "secularism" --- a rejection of all dogma and practice and acceptance of none; a fragmented existence without purpose. Secularism frees itself from all Divine laws --- for instance, a freedom from the law and institution of marriage --- thereby making legitimate any way of existence. Hence, secularism is characterized by a stripping off of all restrictions and limitations, thereby advocating an unrestrained, purposeless life.

The call for the establishment of the Khilafah has to be the call of every true Dae'e of Islam --- one cannot escape this mission. Dr. Israr Ahmad dedicated his life to serve the mankind by calling them to establish the Khilafah. Having understood the meaning and purpose of life, he wanted the rest of humanity to be guided to the truth. He believed that the establishment of the







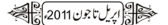
Khilafah was impertinent because without it Islam would never be implemented as it ought to be and would exist only as a religion like other religions. While addressing a congregation in the Quran Auditorium on December 25<sup>th</sup>, 1994 he said, "Islam is a Deen --- a complete code of life --whose very nature demands that it be made dominant as a socio-political reality." Islam recognizes that human beings share the same planet and live as tribes and societies, therefore, it prescribes laws for a collectivity and can only properly work when implemented by a collectivity. Its true benefits cannot be achieved if it does not acquire social and political patronage. The movement of Abdul Wahhab gained fame in Arabia and its fruit is there to stay because it got political support from the Sauds. Islamic Shariah cannot be implemented unless it is politically supported. The Government of France has announced that the ban on the use of veil is being enforced from 11<sup>th</sup> April 2011,<sup>2</sup> while Tennessee is contemplating over passing a bill which advocates jailing those who support and implement the Shariah<sup>3</sup>! These moves may be prevented by protest or debate but the benefit of their prevention will not be long lasting. Another anti-Islamic issue will prop up as long as Islam is practiced, while the Muslims will remain helpless. Thus, there is no other way out of the perpetual conflict between the West and Islam except to struggle for the establishment of Khilafah.

In his booklet "Islamic Renaissance: The Real Task Ahead", Dr. Israr refers to the Islamic Renaissance as another name for Khilafah, calling it "the establishment of government and public order according to the will of Allah" and the "enforcement of the Islamic system of life". For this, he suggests a blueprint for action which lays stress on the dissemination of Quranic teachings and the establishment of a Quran Academy. *Alhamd-o-Lillah*, the Quran Academy exists today and so do a number of individuals who engage themselves in learning and teaching the Quran. But this alone does not suffice.

Dr. Israr adds, "If it were possible to make Islam dominant simply by educating and reforming people, I assure that Prophet Muhammad would not have allowed the blood of even a *kafir* to spill, let alone the blood of his beloved Companions j." He further writes that, "The first step of any sociopolitical revolution is to call people towards the new ideology and to organize them into a disciplined *Jamah*, and this *Jamah* must then struggle as a unit in order that falsehood can be defeated and truth is made supreme."

From these views, we can derive that the establishment of the Khilafah has two demands from us. What needs to be followed is a two-pronged strategy which involves:

- a) An intellectual engagement/assault (Dawah)
- b) An armed military/physical engagement (Jihad)





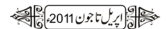


Dr. Israr wanted the intellectually active agents to precipitate the desired goal by learning and acquiring contemporary knowledge. He specially advocated the learning of the Arabic language which is a part of the miracle of the Quran. The intellectual onslaught requires calling the Muslims to revive their faith and confronting the secular west. Dr. Israr contends that once these intellectual products are prepared and active, the second aspect of the strategy will have to be faced, but in the present scenario, I find it hard to agree with the sequence. Rather than being linear, the process should be simultaneous. According to the bulk of Ahadiths on the appearance of the Mehdi, the coming of Dajjal and Prophet Esa  $\omega$ , one cannot ignore the role of Jihad/Qitaal in the foremath of the establishment of global Khilafah. Even now, Muslim soil in Afghanistan, the frontier parts of Pakistan, Iraq, Palestine and Kashmir are in a state of war. This is the ground reality which cannot be denied. The question arises: Should the Muslim Ummah be indulging in dialogues when there is bloodshed and active aggressive attempt against it? Does Islam not exhort us to take the defensive in such situations? Deterrence through dialogue or any other way takes place to avoid the possibility of war. It may be of no use when an armed assault has already taken place and is continuously taking place. In such a situation, the Muslims are directed to take the defensive, like they did at the time of the Battle of Badar. Hence, the only end to the current hostility faced by the Muslims will be a united armed struggle and confrontation.

Does this, then, mean that all attempts to indulge in intellectual activism for the sake of Islam are going to be fruitless? Are they not the need of the time? Should they be shunned, abandoned and left for none to be done? Certainly not! They are definitely required to change the present dormant state of the Muslims, to wake up the sleeping majority. But it is not intellectual activism alone that will make us achieve our goal. Intellectual activism is just one of the means to an end.

Simultaneously, training for Jihad should be must for Muslims. The Afghan-Taliban succeeded in creating the Islamic Emirate of Afghanistan because military training was a part of their day-to-day life. The case of Pakistani Muslims is different. They are a product of the luxury-loving Mughal and the materialistic, colonial British. We have learnt to be over-occupied with the aesthetic aspects of life, living in elaborate brick houses and boasting of them. Possessing the worst traits of both the reigns, what is the possibility for men and women living in such conditions to even think of Jihad? Dr. Israr too advocated the strengthening of our defence force and acquisition of weaponry and armament along with expanding and safeguarding our nuclear program<sup>6</sup>. Today, even the defence force cannot be trusted for it works as an ally for the U.S.

Today, the intellectual elite contend that the war between Islam and the West exists more at the intellectual plain and is meant to be tackled there. It's not the time to fight, they say. But who can deny the drone attacks? Can it, then,







be said that the effort of the true mujahideen fighting in Afghanistan, Palestine and else where are pointless? The enemy would have created more trouble in these lands if it wasn't for these so-called "terrorists".

The point being made here is that the Muslims should review the present situation of the Ummah and subject themselves to moral questions about their responsibility, about their role in establishing the Khilafah. It is this awakening of the Muslims which a true Dae'e aims for.

Khilafah is not established but we have solace in many Ahadiths of the Prophet Muhammad 1 that one day it will. There will be time when the munafiquen and the momineen will clearly stand out. Are we ready for the reign of the **Khilafah** we are so earnestly waiting for?

#### **Endnotes**:

- <sup>1</sup> Dr. Israr Ahmad, The Call of Tanzeem-e-Islami. Markazi Anjuman Khuddam-ul-Quran Lahore, 2006. p. 11
- <sup>2</sup> CNN <a href="http://edition.cnn.com/2011/WORID/europe/03/04/france.burqa.ban/">http://edition.cnn.com/2011/WORID/europe/03/04/france.burqa.ban/</a>, March 4, 2011. Retrieved on March 6, 2011.
- www.tanzeem.org/article/20110223/NEWS0201/102230378/Tanessee-bill-would-jail-shariah-followers-; Feb 23, 2011. Retrieved on March 6, 2011.







<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The Call of Tanzeem-e-Islami; p.34-5

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid; p. 35

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dr. Israr Ahmad; Khilafah in Pakistan: What, Why and How? p. 8