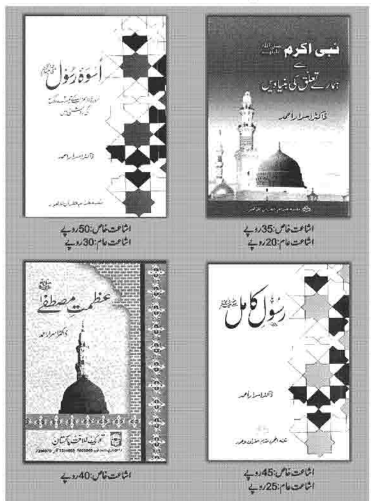




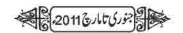


# اُسى ووسى ركال الركالي المركالي المركا



## مكتبه خدّام القُرآن لاهور

قرآن اکیڈی' X-36 اڈل ٹاؤن' لا ہور فون: 35-42-35869501+92-42-35869501 سیس انٹ: www.tanzeem.org









طاره ا

جنوري مارچ ۱۱۰۲ء

مفرالمظقر \_رئيجالتأني ١٣٣٢ه

بیادگاد: ڈاکٹرمحدرفیع الدین مرقم۔ ڈاکٹراسسرار حمدیست مدرستول: ڈاکٹر ابصاراحمد

اداغ نعمرمر: حافظ محدز بیر- حافظ نذریا حمد ہاشی پردنیسر تحدیوس جنوعہ مُديىر : حافظعاطف وحيد ئائىب مُديىر : حافظ خالدگھودخھر

يدهور مركزي أجمن خدام القرآن لاجور

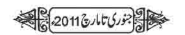
36 كَ اوْل نَاوُن لا مُور فِن 3-3569501 كَ اوْل نَاوُن لا مُور فِن 3-3569501 كَ اللهُ مِن كَ اللهُ مُورِينَ كَ اللهُ مُؤرِدَ اللهُ مُورِينَ كَ اللهُ مُؤرِدَ مُؤرِدً مُؤرِدَ مُؤرِدً مُؤرِدُ مُؤرِدُ مُؤرِدً مُؤرِدً مُؤرِدً مُؤر





### اس شمارے میں

| حرفِ اوّل                                         |                            |      |
|---------------------------------------------------|----------------------------|------|
| ڈاکٹراسراراحی کاعظیم تاریخی کارنامہ               | حافظ عاطف وحيد             | 3    |
| رجوع الى القرآن                                   |                            |      |
| اسلام برعظيم پاک و مهند ميں                       | ڈاکٹرامراداجہ"             | 5    |
| مضامين قرآن                                       |                            |      |
| قرآن عکیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزیہ     | ڈاکٹر اسراراج <sup>ی</sup> | 19   |
| فعمُ القرآن                                       |                            |      |
| رجمهٔ قرآن مجید مع صرفی ونحوی تشریح               | افادات حافظ احمديارٌ       | 25   |
| حكمتِ نبويّ                                       |                            |      |
| حضورة كالفيظرى بيشينكو ئيال اورعلم الغيب          | پروفيسر عجد يونس جنجو عد   | 33   |
| علومِ قرآنی                                       |                            |      |
| قديم مصاحف قرآنيه ايك تجزياتي مطالعه              | حا فظ محمد زبير            | 37   |
| فكرو نظر                                          |                            |      |
| شریعتِ اسلامی میں شراب نوشی کی سزا <sup>(۲)</sup> | حافظ نذيراحمه بإثمي        | 60   |
| تحقيق و تفعيم                                     |                            |      |
| PROOF OF THE TRUE GOD                             | Muddassir Rasheed          | 87 N |
| بيان القرآن                                       |                            |      |
| MESSAGE OF THE QURAN                              | Dr. Israr Ahmad            | 96   |







## ڈ اکٹر اسراراحمد ہواللہ کاعظیم تاریخی کارنامہ

وابتدگان تنظیم اسلامی اوراجمن ہائے خدام القرآن جس فکر دین کے علمبر دار ہیں اور جس نُر اث علمی کے خوشہ چیس ہیں اسلام محض چند عقائد ورسومات کا مجموعہ نہیں ہے اور نہ ہی اس نصور اسلام میں صرف ذاتی عبا دات اور دینی اخلاقیات ہی مرکز توجہ ہیں۔ ظاہر ہے کہ بیرتمام پہلو اسلامی تعلیمات ہی کے عناصر ترکیبی ہیں۔ لیکن جس تصور اسلام کی علمبر داری کا شرف د بستانِ ڈاکٹر اسرار احمد میں کے حاصل ہے وہ وسیع تر اور زیادہ ہمہ گیرہے۔

اس تصورِ اسلام میں اسلام کی حیثیت ''دین' کی ہے' جس کی بہتر اور متواز ن تجیر کے لیے''نظام حیات'' کا استعارہ موزوں ترہے۔ یہ تصورِ اسلام قرآن وشنت کی اُن تعلیمات کے مجموعے سے عبارت ہے جس میں انسانی زندگی کے جملہ اعتقادی ونظری' علمی وعملی' انفرادی واجتماع' قانونی وانظامی' معاشی' معاشرتی' سیاسی اور قومی و بین الاقوامی معاملات کے بارے میں ہدایات شامل ہیں اور جس کا عملی نفاذ '' کہلاتا ہے۔ یہ اسلام اپنی گل ہمہ گیریت کے ساتھ ایک وحدت ہے اور اس میں استثناء کا عمل دخل نہیں ہے۔ اس اسلام کومن حیث الکُل اختیار کرنا قرآن کا اولین تقاضا ہے: ﴿ لِنَا اَیْسُنُهُ اللَّذِیْنَ الْمَنُوا اِنْ اللهِ مِن وَمِن کِ بالا دسی کو قبول کیا جائے۔
میں قرآن وشنت کی بالا دسی کو قبول کیا جائے۔

المید بیہ ہے کہ دورِزوال کے اثرات بدنے اس تصورِ اسلام کو مجروح کردیا ہے۔ مزید برآں اُمّت کے چیرہ دست حکمران طبقات کی اُلٹی قلا بازیوں نے جدید تعلیم یا فتہ دینی ذہن رکھنے والے عوام وخواص کی بڑی تعداد کو دین کے سیاسی غلبہ وتسلط کے حوالے سے متوجش کر دیا ہے ۔۔۔۔۔' نیتجناً وہ اپنے آپ کو اخلا قیات اورانفرادی تزکید تک محدود کرنے پر مجبور پاتے ہیں۔ دراصل ان طبقات کا معاملہ یہ ہے کہ ع ساری جاتی دیکھنے تو آدھی دیکھیے بانٹ!

یعنی اجتماعیت کے معاملات پرتو آپ کا اختیار نہیں اور نہ ہی معاشی وسیاسی امور تک رسائی ہے البذا ان کے بارے میں کڑھنے اور فکر مندرہنے ہے بہتر ہے کہ جو کچھ ہاتھ میں ہے اسے سنجالا جائے۔اس '' دفاعی'' طرزعمل نے تدریجاً ایک نظریے کی صورت اختیار کرلی ہے جس کے اپنے ہی دلائل اور



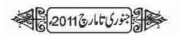


تاويلات بير-

سیسر آمر بو بوہ ملبت اور ایجا ہی ہے۔ اوس سیاس و ہے کہ ہم پھھو چے ہیں بس کی ہاریا بی امت کے ذینے ہے۔ اپنے مستقبل کے لائے عمل کو ماضی کے تناظر میں و کیھنے کی ایک د بی ہوئی خواہش تو ہے۔ ہاں جس چیز کی کی ہے وہ اس' کھوئی ہوئی جنت' کے حصول کا درست لائے عمل ہے۔ ایک ایسالائحہ عمل جو محد رسول اللہ منا گئے ایسا کہ عمل ہو محد رسول اللہ منا گئے گئے درست ترین لائے عمل سے ماخوذ ہواور جو آج کے جدید لیکن پُرفتن دور کی نزاکتوں کا بھی لحاظ رکھتا ہو۔۔۔'اور جوالیا موزوں اور متوازن ہو کہ اگر اس سے کسی مثبت متبجہ کا حصول نہ ہو سکے تو کم از کم منفی نتائج تو بر آمد نہ ہوں۔ یعنی' بالفاظ دیگر' اگر دُنیا میں اپنی تمام تر مخلصا نہ کوششوں کے ہو جو دمشیت الہی سے قیام خلافت کی منزل تک رسائی ممکن نہ ہوتو بھی آخرت میں اخلاص نیت اور درست لائے عمل اختیار کرنے کی جزاتو یقینی ہو۔

دبستانِ ڈاکٹر اسراراحمد مُینیلیڈ کو' بھراللہ'اس درست لائے عمل کا فیضان بھی حاصل ہے۔اس لائے عمل کواپنی جملہ جزئیات کے ساتھ قلم وقرطاس کی زینت دینا ڈاکٹر اسراراحمد مُینیلیہ کا وہ عظیم کارنامہ ہے جے ایک تاریخی کام قرار دینا ہر گز غلط نہ ہوگا۔ضرورت اس امر کی ہے کہ اس لائے عمل اور منج کوموضوع بحث بنایا جائے تاکہ بحث و تحیص سے ایک ایسی فضا پیدا ہوسکے کہ جس سے قیامِ خلافت کی منزل کی رکاولیس دورہوں۔00

دعوت رجوع الى القرآن كى اساسى دستاويز گلکار استراد الحك رئيسائي كى مقبولِ عام تاليف مسلم انول برقران مجير كے حقوق اشاعت خاص: 40روپ اشاعت عام: 20روپ







## اسلام برِظیم پاک و مندمیں فائد اسلام میں

برعظیم پاک وہند میں خورشیدِ اسلام اوّلاً عینِ غرب یعنی مکران اور بلوچتان کے اُفق پرخلافتِ بنی اُمیۃ کے زمانے میں اُس وقت طلوع ہوا جب نبی اکرم مَنْ النَّیْزَ کے انقال پراسی برس (۱) بیت چکے تھے اور دورِ خلافتِ راشدہ کوختم ہوئے بھی نصف صدی کے لگ بھگ عرصہ گزر چکا تھا — اور اسلام کے صدرِ اول کا جوش وخروش کم ہوتے ہوتے تقریباً معدوم کے حکم میں واخل ہو چکا تھا۔ چنا نچے ہرز مینِ ہند پر ُبابُ الاسلام سندھ کے راسے اسلام کا بیورو واوّل بھی کسی مثبت بلیغی جذبے یا احساسِ فرض کا مرہونِ منت نہ تھا بلکہ ایک وقتی اور فوری اشتعال کا نتیجہ تھا۔ بہی وجہ ہے کہ اُس وقت اسلام کی کرنیں موجودہ پاکتان کے تھا بلکہ ایک وہند میں کو موزر کر کے رہ گئیں اور اِس مدّ میں بھی جزر کے آثار فوراً ہی شروع ہو گئے اور بھی صرف نصف جنو بی کومنور کر کے رہ گئیں اور اِس مدّ میں بھی جزر کے آثار فوراً ہی شروع ہو گئے اور بھی میں وہند ہی اس وہ مارضی بھی۔

گویا سرز مین ہند وَورِ نبوی اور عہدِ خلافت علی منہاج النو ق کی برکات سے تو مطلقا محروم ہی رہی ' جس میں ایمان اور یقین کا کیف وسر ور اور جہاد وقال کا جوش وخروش باہم شیر وشکر تھے اور جہاد کی اصل غرض وغایت فریضۂ شہادت علی الناس کی اوا گیگی کا جذبہ تھایا حصولِ مرتبہ شہادت (۱) کا ذوق وشوق' نہ کہ ملک گیری وکشور کشائی کی ہوس یا مالِ غنیمت واسبابِ عیش کی حرص مزید محرومی بیر ہی کہ اُسے اُس خالص عربی الاصل اسلام کے اثر ات سے متمتع ہونے کا موقع بھی بہت ہی کم ملاجس میں دین وونیا کی وحدت ویگا گئت ابھی اِس حد تک باقی تھی کہ رات کے راہب ہی دن کے شہوار (۱) ہوتے تھے اور ایک ہی انسان کے ایک ہاتھ میں قرآن ہوتا تھا اور دوسرے میں تلوار!

بعد ازاں جنوبی ہند کے مغربی ساحل کر تو اسلام کے انوار وبرکات کا ترشّح عرب تاجروں کی آمدور فت کے طفیل تقریباً مسلسل ہوتا رہا'اگر چہ اِس کی نوعیت ایک ہلکی سی پھوار یا دھیمی سی آنچ کی تھی

- (۱) آ تخضور سُلَافِيْزُ کاسنِ وفات ٢٣٣ء ہے اور سندھ پر محمد بن قاسم کا حملہ ١٦ ٤ ميں ہوا۔
- (٢) بقول علامدا قبال \_ شهادت م مقسود ومطلوب مومن ندمال غنيمت ندكشوركشاكى!
- (٣) رستم سپرسالارا فواج ایران کواُس کے مخبرول نے مسلمان افواج کے جو حالات بتائے تھے اُن میں بیالفاظ بھی طلتے ہیں کہ ''هُمُهُ رُهُبَانٌ بِاللَّیْلِ وَفُوْسَانٌ بِالنَّهَادِ ''یعن'' وہ رات کے راہب ہیں اور دن کے شہوار!''





جس کے اثر ات زیادہ محسوں و مشہود نہیں ہوتے ۔۔۔ لیکن شال مغربی سرحد پرواقع پہاڑی در وں سے اسلام کا سیلاب کم وبیش تین صدیوں بعد شروع ہوا اور مزید لگ بھگ دوسو برس تک اِس کی نوعیت واقعتاً پہاڑی ندی نالوں کے سیلاب ہی کی ہی رہی کہ زور و شور اور غیظ و غضب کے ساتھ آیا اور آنا فانا گزر گیا ۔۔ اور اگر چہ اِس ہار موجودہ پاکتان کے نصف شالی کی قسمت جاگی کہ وہ ۱۰۰۰ء کے آس پاس ہی با قاعدہ اسلامی قلم و میں شامل ہوگیا'تا ہم واقعہ یہی ہے کہ محمود غزنوی اور محمد غوری کے حملوں کی اصل جیشت پہاڑی نالوں کے سیلاب سے زیادہ نہتی جو اِدھر آتا ہے اُدھر گزرجاتا ہے!

تختِ دبلی پرمسلمانوں کو با قاعدہ تمکن ۱۴۰۱ء کے لگ بھگ حاصل ہوا اور ہندوستان میں مسلمانوں کا دورِ حکومت عروج و زوال اور مقروج زر کے مختلف مدارج و مراصل سے گزرتا ہوا ۱۸۵۷ء کے نفرز پرختم ہوگیا۔ اِن ساڑھے چھ سوسالوں کے نصفِ اوّل کے دوران کینی ۱۲۰۱ء سے ۱۵۲۹ء تک پہلے پچھ ترکی النسل نظام بادشاہ (ا) تختِ دہلی کوزیت بخشے رہے اور بعدازاں پچھا فغان خاندان (خلجی اور حی وغیرہ) حکران رہے اور نصف ثانی یعنی ۱۵۲۱ء سے ۱۸۵۷ء تک مغلوں کا دور ہے جس کے گل سواتین سو سالوں میں سے پہلے پونے دوسو برس (۱) اُن کی اصل عظمت وسطوت کا زمانہ ہے اور بعد کے ڈیڑھ سو برس اصلاً ایک عظیم عمارت کے گھنڈروں میں تبدیل ہونے اور بالآخر زمین بوس ہوجانے کا عرصہ!

گویا ہندوستان میں اسلام آیا ہی اُس وقت جب وہ اپنی نشأةِ اولیٰ کے بعد زوالِ اوّل سے پوری شدّت کے ساتھ دو جارہو چکا تھا اور اُس کی وحدتِ فکری بھی پارہ پارہ ہو چکی تھی اور وحدتِ ملی بھی۔ چنا نچہ ایک طرف عالم اسلام کے قلب میں عرب قوت کا تقریباً خاتمہ ہو چکا تھا اور خلافتِ بنی عباس کا دیا چراغ سحری کے مانند شمشمار ہاتھا (۳) اور پوری مملکت طوا نف الملوکی کا شکار تھی، گویا بنی اسلعیل کے حق میں چراغ سحری کے مانند شمشمار ہاتھا (۳) اور پوری مملکت طوا نف الملوکی کا شکار تھی، ۔ چنا نچہ ہند میں خاندانِ غلاماں عکمران تھا تو مصر میں مملوک سریر آ رائے مملکت تھے۔ اس سے اندازہ کیا جاسلام نے خلاموں کو کہاں سے اندازہ کیا جاسلام نے خلاموں کو کہاں سے انھا کر کہاں تک پہنچایا!

(٢) لعني ٤- ١٤ء مين اورنگ زيب عالمگير ميليد کي وفات تك!

(۳) چنانچہ ہندوستان میں مسلمانوں کی با قاعدہ حکومت کے آغاز کے نصف ہی صدی کے اندراندر یہ چراغ بالکل بچھ گیا اور ۱۲۵۸ء میں تا تاریوں کے ہاتھوں بغداد میں وہ قل عام ہوا کہ الامان والحفیظ — اور آخری عباسی خلیفہ مستعصم باللہ اس طرح سرعام ذبح کر دیا گیا جیسے کسی جھیڑیا بکری کوحلال کر دیا جائے۔جس پرخون کے آنسو بہائے شیخ سعدی نے ہے ۔

بر زوال نلك مستعصم امير المؤمنين! سربرون آرد قيامت درميان خلق بين!

آسال را حق بود گرخول ببارد بر زمین اے گھ گر قیامت سربرول آری زخاک





وعیر خداوندی ﴿إِنْ تَتُولُوْ ایسَتَبْدِن قَوْمًا غَیْرٌ کُمْ ﴾ پوری طرح ظاہر ہو چکی تھی — اور دوسری طرف خلافتِ اسلامی کی وہ تو حیدی شان ایک داستانِ پارینہ بن چکی تھی جس میں نہ دین و دنیا کے مابین کوئی دوئی تھی نہ نہ جب وریاست میں کوئی جدائی' اور خدا کے جلال و جمال (۱) کے مظاہر جدا تھے نہ سلطانی و درویتی کے مصداق مختلف! — اور اِس کی جگہ قیادت وسیادت اور رہنمائی وپیشوائی کے ضمن میں ملوک' احبار اور رُبہان پر شمتل وہ قدیم مثلیث (۱) پوری طرح رائج و نافذ ہو چکی تھی جوایک اسلام کے سوا دنیا کی تمام تہذیبوں اور تمدنوں کا جزولا یفک رہی ہے اور جس سے پیشگی خبر دار کیا تھا عہد اوّلین ہی میں حضرت عبداللہ بن المبارک نے اپنے اِس حد درجہ فصیح و بلیغ شعر میں (۱) کے

وَمَّا ٱفْسَدَ الدِّيْنَ اِلَّا الْمُلُوْكُ وَٱخْبَارُ سَوْءٍ وَرُهْبَانُهَا

— اور اگرچہ اسلام کے اعجاز نے اِس دورِ زوال وانحطاط میں بھی بہت ی عظیم اور استثنائی (exceptional) شخصیتیں پیدا کیں جیسے صلاح الدین ایوبی اُ اور ناصر الدین محود ایسے درولیش بادشاہ اور امام ابن تیمید ایسی جامع سیف وقلم شخصیت 'تاہم واقعہ بیہ ہے کہ اِس دور تک ایک جانب مسلمان عکم ان وسلاطین اکثر و بیشتر'' آید اِنَّ الْمُلُولُ فُنَ ''' کے مصداقِ کامل بن چکے تھے اور دوسری جانب علماء وصوفیاء کی عظیم اکثریت بھی آیاتِ قرآنی ﴿ لَوْلَا يَنْهِلُهُمُ الرَّائِيدُونَ وَ الْاَحْجَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْرِائْمَ

ا) ہے شوکتِ سنجر وسلیم تیرے جلال کی نمود فقر جنیدٌ دبایزیدٌ تیرا جمالِ بے نقاب

۲) گویاعلامها قبال کابیشعرکه

کے عشیث کفرزندمیرافطیل خشت بنیاد کلیسابن کی خاک جاز

ظاہری طور پر بھی مطابق واقعہ ہے اور معنوی طور پر بھی فیصوصاً تاریخ اسلام کے اِس دور میں جس کا ذکر یہاں ہو رہا ہے ایک طرف مثلث کے فرزندوں نے صلیبی جنگوں سے عالم اسلام کا عرصۂ حیات تنگ کررکھا تھا اور دوسری طرف بیمعنوی مثلث اسلام کی وحدانیت کی جزیں کھوکھلی کر چکی تھی۔

۳) حضرت عبدالله بن المبارك كراس شعرى اتنى بى قصيح وبليغ ترجمانى كى بعلامها قبال في اسينواس شعريس ما و معرف المن ندرى تيرى وه آئين شميرى الماك شعر الله والمانى و بيرى!

علامه اقبال مرحوم في ان الفاظ قر آنى: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْيَةً اَفْسَدُوْهَا وَجَعَلُوْ ا أَعِزَّةً اَهْلِهَا آذِلَّةً ﴾
 (النمل: ٣٣) كوالے من قدرعده اشعار كي بين:

آ بتاؤں تھھ کو رمزِ آیہ اِنَّ المُملُوكُ خواب سے بیدار ہوتا ہے ذرا محکوم اگر جادوئے محمود کی تاثیر سے چیٹم ایاز سروری زیا فقط اُس ذات بے ہمتا کو ہے

سلطنت اقوام غالب کی ہے اک جادوگری پھر سلا دیتی ہے اُس کو حکراں کی ساحری دیکھتی ہے حلقہ گردن میں ساز دلبری حکراں ہے اک وہی باقی مبتانِ آزری!







وَآكُلِهِمُ الشَّحْتَ ﴾ (المائدة:٦٣) اور ﴿إِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ آمُوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ﴾ (النوبة: ٣٤) كيمظهراتم بن چَكنَّى \_ فَوَاحَسْرَتَا وَيَااَسَفَا!

ہندوستان میں اسلام واردتو ایی منقسم حالت میں ہوا تھا کہ اصحابِ سیف وستاں جدا تھے اور صاحبانِ قرطاس وقلم جدا — اور زیبِ منبر ومحراب اور تھے اور زینِتِ میدانِ جنگ وقرال اور — چنانچہ ابتدا میں ایک جانب محدوث وی اور محمودی کی سرفر وشاندتر کتازیاں تھیں اور دوسری جانب شخ اساعیل ابتدا میں ایک جانب محدوث وی اور محمودی کی سرفر وشاندتر کتازیاں تھیں اور دوسری جانب شخ اساعیل بخاری اور شخ علی ہجو ہری رجمہا اللہ کی بلیغ وتلقین اور تعلیم و تربیت کی انتقال کوششیں — اور بعد میں ایک طرف قطب الدین ایک اور بختیا فلجی کی تلواری مملکت کی تصبیح اور استحکام کا فریف سرانجام دے رہی تھیں تو دوسری طرف خواجگانِ سلسلۂ چشت رحم ہم اللہ نفوس کے تربیئ قلوب کے تصفیے اور سیرت و کر دار کی تغییر میں مصروف تھے۔ تاہم غنیمت ہے کہ آ غاز میں اِن دونوں حلقوں کے مابین گہرا ربط و تعلق موجود تھی مملکت کا عکم ان بھی تھا اور دوسری طرف خواجہ قطب الدین بختیارکا کی بیشیہ کا حلقہ بگوش اور مور درجہ عظیم مملکت کا عکم ان بھی تھا اور دوسری طرف خواجہ قطب الدین بختیارکا کی بیشیہ کا حلقہ بگوش اور حد درجہ علیہ دور ہاں ان خواجہ مرحوم کی اِس وصیت کا اعلان کیا گیا کہ میری نماز چنازہ صرف وہ وہ خض پڑھا ہونے جس نے محرب کے بھی بھوئے جس نے محرب کے بھی بھوئے وہ کی ایس وصیت کا اعلان کیا گیا کہ میری نماز چنازہ صرف وہ وہ خض پڑھا اور میں اور چران و پریشان ہو کردہ گئے کہ ایسا شخص کون ہوں ہو وہ وہ وہ وہ قدرے تاکل وانتظار کے بعد جوشن اگلی صف سے امامت کے لیے نکلا وہ خود باشا و وقت سلطان التہمش تھا!

لیکن جلد ہی بیرابط کمزور پڑ گیااور رجالِ سلطنت اور رجالِ دین کے مابین ایک بُعداور فصل پیدا ہو گیااوراُن کے شب وروز ایک دوسرے سے مختلف ہی نہیں بالکل متضاد ہو گئے' اور جیسے جیسے وقت گزرا میہ خلیج عمیق سے عمیق تر اور وسیع سے وسیع تر ہوتی چلی گئی۔

مزید برآ ں 'مندوستان میں اسلام علاقۂ ماوراء النّبر ہے آیا تھا جہاں خود مذہبی حلقوں میں مدرسہ وخانقاہ کی نقشیم رائخ ہو چکی تھی اور اُن کے مابین مسابقت ہی نہیں منافرت کا آغاز ہو چکا تھا اور جہاں مدارس میں حنی فقہ اُشعری و ماتریدی عقائد 'یونانی فلسفہ ومنطق اور اِن سب کے مجونِ مرکب علم کلام کا دور دورہ تھا' اور خانقا ہوں میں وحدت الوجود کا سِکَہ روال تھا۔ لہٰذا اسلامی ہند میں مذہب کی عمارت اِن ہی دوستونوں پر استوار ہوئی' یعنی ایک شدید حقیت اور دوسر ہے وجودی تصوف۔





قرآن حکیم یہاں ابتدا ہی سے صرف ایک 'کتابِ مقدی 'کی حیثیت سے متعارف ہوا اور علم حدیث سے بیمرز مین دیر تک نابلدِ محض رہی اور چونکہ عربی یہاں صرف اعلیٰ علمی حلقوں تک محدود رہی اور عام بول چال 'تصنیف و تالیف' شعروا دب اور سرکار دربار سب پر فاری کا قبضہ رہا لہٰذا قرآن وحدیث سے یہ بعداور دُوری نہ صرف یہ کہ قائم رہی بلکہ مرورایام کے ساتھ مزید بردھتی چلی گئی۔

اِس عُلُوٌ فی الحنفیت اور بُعد عن حدیثِ الرسول کے ضمن میں ایک نہایت دلچیپ لیکن ساتھ ہی حد درجہ عبرت انگیز واقعد فقل ہوا ہے کہ جب سلطان غیاث الدین تعلق کے دربار میں ایک خاص مسئلے پرشخ الوقت خواجہ نظام الدین اولیاء اور شخ الاسلام قاضی جلال الدین کے مابین مناظرہ ہوا اور اپنے موقف کے حق میں بطور دلیل پیش کرنا چاہا خواجہ نظام الدین نے ایک حدیثِ رسول کو تو بلاکسی جھجک اور تامل کے بھرے دربار میں ڈکے کی چوٹ کہا شخ الاسلام نے کہ:

"تو مقلّدِ ابو حنيفه هستى تُرابا حديثِ رسولٌ چه كار؟ قولِ ابى حنيفه بيار!"
"تم مقلدابوطيفه بوئين حقى بوئتهين حديثِ رسولٌ سے كيا سروكار؟ اگرامام ابوطيفه كاكوكى تول
پيش كركتے بوتوكرو!"

جس پر حضرت خواجد نے میر کہتے ہوئے مناظرہ ختم کردیا اور در بار سے اٹھ گئے کہ: ''سبحان الله! که باوجود قولِ مصطفوی از من قولِ ابی حنیفة می خواهند!" (سیرالعارفین)

''سبحان الله! نبی اکرم کاللین کے موان کے ہوتے ہوئے مجھے امام ابو حنیفہ کے قول کا مطالبہ کیا ۔ جار ہاہے!''

اوپرعرض کیا جاچاہے کہ اسلامی ہند میں آغاز ہی ہے دو حکومتیں قائم ہوگئ تھیں 'ایک ظاہری حکومت جس کا اقتداریاز مین پر قائم تھایا انسانوں کے جسموں پر—اور دوسری باطنی حکومت جس کا سکہ قلوب کی دنیا میں رواں تھا۔ پہلی حکومت اصلاً ملوک وسلاطین اور امراء و تماییسلطنت کی تھی اور اُن کے ساتھ بطور تتمہ یاضم یمہ منسلک تھے ائمہ وخطباء 'مدرسین و معلمین اور مفتی و قاضی حضرات 'اور اِس و نیا میں جیسے کہ عرض کیا گیا فقہ ہی کو گویا کل دین کی حیثیت حاصل تھی! جس کا لازمی نتیجہ یہ نکلا کہ متشد دانہ ظاہر پرستی اور قانونی موشکا فی کا دور دورہ ہوگیا اور رفتہ رفتہ دین و ند ہب نے بالکل خشک قانونیت کی شکل اختیار کرلی۔

دوسری طرف نصوف کے خانوادوں میں سے ارضِ ہند پرسب سے پہلے چشتی سلسلے نے قدم جمائے اور کم وہیش دوصد یوں تک خواجگانِ چشت ہی کا طوطی بولتا رہا۔ جیسے ہی اِس سلسلے میں قدرے ضعف کے آٹار پیدا ہوئے وسطی اور جنو کی ہند میں سہرور دیداور شطار پیسلسلوں کوفروغ حاصل ہوااور شال مغرب میں خصوصاً موجودہ پاکستان کے وسطی علاقوں میں قادر پیسلسلے نے عروج پایا۔ اِن تمام سلاسل





میں وحدت الوجود کو گویا اصولِ موضوعہ کی حیثیت حاصل تھی اور اِس کے زیرِ اثر کیف وسرور ٔ جذب ومستی اور وجدور قص کا ذوق وشوق بڑھ رہا تھا اور فنا فی اللہ کوشغل وسلوک کے منتہائے مقصود کی حیثیت حاصل ہو رہی تھی جس کے باعث قو کی صنحل ہور ہے تھے اور جذبہ جہا دتو دور رہا جذبیم کم بھی سرویر تا جارہا تھا!

مزید برآ س—باطنی احوال وکوائف پرتوجہ کے ارتکاز کے باعث ظاہر کی اہمیت کم ہوتی جارہی تھی، طریقت کے عروج کے ساتھ ساتھ شریعت کا استحفاف ہونے لگا تھا، عشق و محبت کی سرمستی میں پابند کی شریعت اورا تباع سنت پر بھبتیاں کسی جانے لگی تھیں اور ستم بالائے ستم یہ کہ ہمہ اوستی نظریات کے باعث وسیج المشر بی اتنی بڑھتی جارہی تھی کہ رام اور رحمٰن ایک نظر آنے لگے تھے، معجد و مندراور در روکلیسا میں کوئی فرق نہ رہا تھا، اور سع ''بامسلمال اللہ اللہ بابرہمن رام رام'' پڑمل عام ہو گیا تھا۔ نیتجناً ملتِ اسلامی کا جدا گانہ شخص ہی شدید خطرات سے دوچارہ وگیا تھا۔

علائے ظاہر یا'' حاملانِ دین اور حامیانِ شرعِ متین'' کی جانب سے اِس طرزِ عمل کی مخالفت ایک فطری امرتھا' کیکن اِس کا نتیجہ بیدنکلا کہ مدرسہ دخانقاہ کی باہمی چشک رفتہ رفتہ بُغض اور عداوت میں تبدیل ہوتی چلی گئی۔ چنانچہ اسلامی ہند کی پوری تاریخ رجالِ سلطنت اور رجالِ دین کی باہمی کشکش اور علاء اور صوفیاء کی باہمی آویزش کی مسلسل داستان ہے' جس میں ایک' بُعدرالیع' (fourth-dimension) کا اضافہ ہو گیا اوائل عہد مغلیہ میں ایران سے شیعیت کی درآ مدہ کے جس نے گویا جلتی پرتیل کا کام کیا اور اس کے زیرا شرمشر کا نہ عقائد وخیالات اور بدعات ورسومات کا ایک سیلاب ارض ہندیرآ گیا!

کو کھ ہے مدکے آثار جنم لیتے ہیں۔ ہندوستان میں اسلام کے زوال کی انتہا کا بید دَورسرز مینِ پاک وہند میں اسلام کی نشاؤۃ ثانیہ کی تمہید بن گیا! بقول علامہا قبال \_ خونِ اسرائیل آجا تاہے آخر جوش میں توڑ دیتاہے کوئی موٹی طلسمِ سامری

سولہویں صدی عیسوی کے وسط کے لگ بھگ جب مغلِ اعظم علیہ ما علیہ کے آفابِ اقتدار نے ابتدائی موافع ومشکلات کی بدلیوں سے نکل کر پوری آب وتاب کے ساتھ جمکنا شروع ہی کیا تھا اور ہندوستان میں اسلام کے انتہائی زوال وانحطاط کے دورِ سیاہ کا آغاز ہونے ہی والا تھا'اللہ تعالیٰ کی حکمتِ بالغہ کے تحت سرز مینِ ہند میں دوخور شیدِ ہدایت بھی طلوع ہوئے: ایک مجد دالف ثانی شخ احمد سر ہندی الغہ کے تحت سرز مینِ ہند میں ہوئی) اور دوسر ہے: حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی (جن کا سنِ ولا دت ۱۵۹ء میں ہوئی) اور دوسر ہے: حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی (جن کا سنِ ولا دت تھا اور کی ولا دت کا مضلحان ومجد داند مساعی نے حالات کے دھارے کا رخ اِس حد تک موڑ کرر کھ دیا کہ تقریباً چارسوسال کے بعداسلامی ہند کو غازی اور نگزیب عالمگیر کی ذات میں گویا غازی صلاح الدین ایو بی اور سلطان ناصرالدین محمود کے عامن کا جامع حکم ان نصیب ہوا اور اِس طرح مسلم انڈیا کے اوّل اور ترکے مابین ایک مشابہت اور مماثلت پیدا ہوگئ!

ان میں سے مقدم الذکر یعنی شیخ مجدد کی مساعی میں پُر جوش مجدداندرنگ نمایاں تھا اور مؤخّر الذکر یعنی شیخ محدث کی کوششوں پر خاموش مصلحاندا نداز عالب تھا۔ چنا نچہ حالات کے رخ کی فوری تبدیلی میں اصل دخل یقیناً حضرت مجدد کی مساعی کو حاصل ہے جب کہ مرز مین ہند میں علم حدیث نبوگ کا پودالگانے کی جو خدمت حضرت محدث نے سرانجام دی اِس کے اثر ات بہت دیریا اور دوررس ثابت ہوئے۔

حضرت بجدادگی تجدیدی مساعی کا اصل رخ تھیجے عقا کدر و بدعات الترام شریعت اورا تباع سنت کی جانب تھا ۔ اور اس ضمن میں اُنہوں نے رائج الوقت علمی ونظری اورا خلاقی ومملی ہرنوع کی گراہیوں اور صلالتوں پر بھر پور تقید کی ۔ چنا نچیتر ویہ شیعیت پر بھی نہ صرف ہے کہ اُن کے مکا تیب میں بہت زور ہے بلکہ ''روّ روافض'' کے عنوان سے ایک مستقل رسالہ بھی اُنہوں نے تحریر فرمایا ۔ اورا گرچہ اُن کی اِن اساسی کو ششوں سے بھی 'طریقت' اور 'شریعت' کے بُعد کو کم کرنے اور اِس بڑھتی ہوئی خلیج کے پالمے میں اساسی کو ششوں سے بھی 'طریقت' اور 'شریعت' کے بُعد کو کم کرنے اور اِس بڑھتی ہوئی خلیج کے پالمے میں اساسی کو ششوں سے بھی 'طریقت' اور 'شریعت' کے بُعد کو کم کرنے اور اِس بڑھتی ہوئی خلیج وحدت بہت مدد ملی 'تا ہم اِس میدان میں اُن کا اصل کا رنا مہ فلسفہ وحدت الوجود کے مقابلے میں نظریہ وحدت الشہود کی تدوین وتر وترج ہے' جس نے اِن تمام مفاسد کا سدّ باب کر دیا جو تصوف کی راہ سے حملہ آور ہو رہے شے۔ نینجناً باطن کے ساتھ ساتھ طاہر کی اہمیت بھی دوبارہ مسلم ہوئی 'عشق و محبت کے ساتھ ساتھ اطاعت وا تباع کا جذبہ بھی از سرنو بیدار ہوا' فنا فی اللہ کے بجائے بقاباللہ کو مقصود و مطلوب کا درجہ حاصل اطاعت وا تباع کا جذبہ بھی از سرنو بیدار ہوا' فنا فی اللہ کے بجائے بقاباللہ کو مقصود و مطلوب کا درجہ حاصل



ہوا' جذب وسکرا درمستی و بےخودی کے بجائے جذبۂ اور جوشِ جہاد نمایاں ہوئے — اور إن سب کا حاصل ہد کہ بند ملت اسلاميد کا جداگانہ شخص از سرنومشحکم ہوگیا۔اور پہ خطرہ ٹل گیا کہ کہیں سرز مین ہند میں' جسے ند ہبوں اور فلسفوں کے بہت بڑے بجائب گھر کی حیثیت حاصل ہے' دینِ مجمد گی بھی صرف ماضی کی ایک یادگار بن کرندرہ جائے' بقول علامدا قبال مرحوم:

حاضر ہوا میں شیخ مجدد ؓ کی لحد پر وہ خاک کہ ہے زیرِ فلک مطلع انوار گردن نہ جھی جس کی جہانگیر کے آگے جس کے نفسِ گرم سے ہے گرمی احرار وہ ہند میں سرمایۂ ملت کا نگہباں ' اللہ نے بر وقت کیا جس کو خبردار!

سلسلۂ نقشندریۂ جس کا پودا سرز مین ہند میں حضرت مجدد میں اللہ کے مرشد خواجہ باتی باللہ میں اللہ میں اللہ میں اللہ کے القوں ہاتھ اسلائے بھی جملہ سلاسل طریقت میں سے اُقرب اِلی الشریعت ہے اور حضرت مجدد کے ہاتھوں جوظیم الثان کارنامہ سرانجام پایا اُس کی بنیا دبھی خواجہ باتی آباللہ کے ہاتھوں پڑچکی تھی 'تاہم واقعہ بیہ کہ اِس میں جوشان حضرت بجدد نے پیدا کی وہ اُنہی کا حصہ ہے ۔ اور یوں تو بعد میں سلسلۂ نقشبند یہ باقویہ بھی ہندوستان میں جاری رہااوراً س سے بہت ساخیر پھیلا 'لیکن' ہند میں سرمایۂ ملت کی نگہبانی''کا فریضہ جس شان کے ساتھ حضرت مجدد کے اُحفاد وخلفاء نے ادا کیا اُس میں کوئی دوسرا اُن کے ساتھ فریف شریک نظرنہیں آتا۔ یہاں تک کہ یہی وہ واحد سلسلہ ہے جس کے منسلکین نے ذکر وشغل اور مجاہدہ وریاضت کے علاوہ کلمہ حق کہنے کی پاداش اور رق بدعت ورفض کے جرم کی سزا کے طور پرحوالۂ زنداں ہونے اور جان پر کھیل جانے کی روایات کو بھی از سرنو تازہ کیا۔ گویا سے ''من از سرنوجلوہ دہم دارورتن رائی'' (سرم)

بایں ہمہ ٔ حضرت مجدد کے یہاں بھی حفیت میں غلوائس شدت کے ساتھ موجود ہے جومسلم انڈیا کی بوری تاریخ کا جزولا یفک ہے۔ گویا حضرت مجدد کی مساعی سے اسلام ہند میں اُس مقام تک تو پہنچ گیا جہاں سے ( دور فلا ماں میں ) اُس کا آغاز ہوا تھالیکن ع'' دوڑ پیچھے کی طرف اے گردشِ ایام تُو!'' کا ممل اِس سے آگے نہ براہ صالا۔

البتہ شیخ عبدالحق محدث دہلوگ کی خدمات کو اِس ست میں ایک مزید قدم سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ عجیب بات ہے کہ شیخ محدث کی شخصیت بعض پہلوؤں سے تو حضرت مجدرٌ ہی کی شخصیت کاظِل معلوم ہوتی ہے کیکن بعض دوسرے اعتبارات ہے اُن کی حیثیت تقریباً ایک ڈیڑھ صدی بعد طلوع ہونے والے





آفابِ اُسْد وہدایت حضرت شاہ ولی اللہ دہلویؒ کے پیشر و یا مقدمۃ الحیش کی معلوم ہوتی ہے۔ چنانچہوہ صوفی بھی سے اورخواجہ باتی باللہؓ ہی کے مریبہ بھی 'کین اِس کے باوجود کہ اُنہیں بھی وصدے الوجود سے بعد تھاوہ اُس کی تر دید میں اِس درجہ سرگرم نظر نہیں آتے۔ اِسی طرح وہ خفی بھی سے کیکن مقد و نہیں بلکہ فقہ خفی کا مرشہ صدیثے رسولؓ کے ساتھ جوڑنے کی سعی اولا اُنہی سے شروع ہوئی۔ اِن دونوں پہلوؤں سے تو وہ شِخ محدد وار امام الہند حضرت شاہ ولی اللہ الدہلویؒ کے بین بین نظر آتے ہیں' لیکن اِس اعتبار سے کہ امام الہند شخصیت خاسام کا رشتہ اُس کی 'اصلِ خابت' کی 'فرعِ اول کے ساتھ قائم کرنے کی کوشش کا آغاز کیا اور شخصیت حضرت امام الہند ؓ کی خضرت کا مقدمہ یا دیباچہ نظر آتی ہے۔ اور واقعہ بہے کہ یہی حضرت خصصت حضرت امام الہند ؓ کی خصصت کا مقدمہ یا دیباچہ نظر آتی ہے۔ اور واقعہ بہے کہ یہی حضرت حدث کی اصل خدمت (contribution) ہے کہ اُنہوں نے علم حدیث کا پودا سرز بین ہند میں لگا یا اور محدث کی اصل خدمت (contribution) ہے کہ اُنہوں نے علم حدیث کا پودا سرز بین ہند میں لگا یا ور عمد نے کہ ایک مفرت خود حدیث رسول کی با قاعدہ درس و تدریس کا بھی آغاز کیا اور اُس سے متعلق تصنیف و تالیف کا بھی ! چنانچہ خود جناری کو فاری میں نشقل کیا۔ مزید بر بر آس اُنہوں نے مشکلوۃ کی ایک مفتل شرح (لمعات المنقب کا عربی نالوہ ان بین اور اِس سے بھی زیادہ طویل شرح (اَشِ عَنَّہُ اللَّمُ عَات) فاری میں تحریک علاوہ از بی اسنایو حدیث اور اساء الرجال پر بھی ایک کتاب تصنیف کی اور ''لمعات'' کے مقدمے کے ذریعے بھی علوم حدیث اور اساء الرجال پر بھی ایک کتاب تصنیف کی اور ''لمعات'' کے مقدمے کے ذریعے بھی علوم حدیث اور اساء الرجال پر بھی ایک کتاب تصنیف کی اور ''لمعات'' کے مقدمے کے ذریعے بھی علوم حدیث وار اساء الرجال پر بھی ایک کتاب تصنیف کی اور ''لمعات'' کے مقدمے کے ذریعے بھی علوم حدیث کا اور اساء الرجال پر بھی ایک کتاب تصنیف کی اور ''لمعات'' کے مقدمے کے ذریعے بھی علوم حدیث کارنی کارہ کیا ۔

امام الہند حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگ کی تجدیدی مساعی کا تفصیلی جائزہ تو ظاہر ہے کہ إن مخضر شذرات کی حدود سے باہر ہے تاہم بیورض کیے بغیر نہیں رہا جاتا کہ دور صحابہ ؓ کے بعد کی پوری اسلامی تاریخ میں اُن کی می جامعیتِ کبرگی کی حامل کوئی دوسری شخصیت نظر نہیں آتی 'اور اِس میں ہرگز کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے کہ وہ واقعۃ دور جدید کے فاتح ہیں'اور اِس اعتبار سے خواہ بیہ کہ لیا جائے کہ اُنہوں نے حضرتِ مجددؓ اور شخ محدےؓ دونوں کی مساعی کو منطقی انتہا تک پہنچایا خواہ بیہ کہ لیا جائے کہ وہ دونوں اصلاً امام الہندؓ ہی کی شخصیت کی تمہید ہے' کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔

چنانچا یک طرف حضرت مجدّد نے ہندیں اُمّتِ مسلمہ کواز سرِ نوایک متحکم داخلی شخص عطا کیا تو شاہ صاحبؓ نے احمد شاہ ابدالی کو دعوت دے کرامت کے خلاف اٹھنے والے سب سے بڑے خارجی طوفان کے مقابلے کا سامان کیا ۔ حضرت مجدّدؓ نے'روِ روافض' ہے جس کام کا آغاز فرمایا تھا اِس کی پیکیل شاہ صاحبؓ نے''ازاللهٔ المجفاء عن محلافة المحلفاء''اور''فُرّة العینین فی تفضیل الشیمینؓ''اوران





کے صاحبزادے شاہ عبدالعزیؒ نے ''تحفہ ا ثناعشری' الی کتابوں کی تصنیف ہے گی۔ دوسری طرف شُخِ محدثؒ نے علم حدیث کا جو پودا سرز مین ہند میں لگایا تھا شاہ صاحب اور اُن کے خلفاء نے نہ صرف بیا کہ اُس کی آبیاری کی بلکہ اپنی انتقک کوششوں ہے ضم خانہ ہند کو علم حدیثِ نبویؓ کا ایک عظیم الشان چمن بنا دیا۔ عجیب مشابہت ہے کہ شخخ عبدالحق محدث دہلویؓ نے مشکلوۃ المصانیح کی ایک شرح عربی میں کھی تھی اور ایک فاری میں کھی تھی (المفسولی) ایک فاری میں کھی تھی (المفسولی) اور ایک فاری میں کھی تھی (المفسولی) اور ایک فاری میں کھی تھی (المفسولی) دورایک فاری میں کھی کھی اور ایک فاری میں کھی کھی اور ایک فاری میں کھی اور المفسولی کے دیل میں اصل اور ایک محدیث اور ایک فاری میں اصل اور ایک محدیث کے ذیل میں اصل اور ایک محدیث کے ذیل میں اصل اور ایک محدیث کے ذیل میں اصل اور ایک محتیت حاصل ہے۔

اِن پرمتزاد ہیں شاہ صاحبؓ کے وہ کارنا ہے جن کی بنا پر بیکہا جاسکتا ہے کہ اسلام کی نشاُؤ ثانیہ کے طویل عمل کا اصل نقطہ آغاز اُن ہی کی ذات گرامی ہے:

مثلاً ایک بیک علم فقد کے میدان میں ایک طرف آپ نے "عقد الجید فی احکام الاجتهاد والتقلید" تصنیف فرمائی جس سے تقلید جامد اور اجتہاد مطلق کے مابین اعتدال کی راہ واضح ہوئی اور دوسری طرف" الانصاف فی بیان سبب الاختلاف" ایسی معرکة الآراء کتاب کھی جس نے فقہی اختلاف اختلاف کی اہمیت کو کم کرنے کے ضمن میں نہایت دوررس نتائج پیدا کیے۔

دوسرے یہ کہ پنی مشہورز مانہ تصنیف 'مخبحہ اللہ البالغہ ''کے ذریعے آپ نے حکمتِ دین کوایک با قاعدہ علم کی حیثیت دے دی اور اسلام کے نظام عقائد نظام عبادات اور نظام معاشرت ومعاملات کو ایک مربوط اور مضبط نظام زندگی کی حیثیت سے پیش کیا جس کی آنے والے دور میں شدیدترین ضرورت پیش آنے والے دور میں شدیدترین ضرورت پیش آنے والی تھی — اور سب سے بڑھ کریے کہ آپ نے اسلام کا رشتہ اُس کی اصلِ ثابت بینی قرآن عکیم کے ساتھ از سرنو قائم کرنے کے طویل عمل کا با قاعدہ آغاز فرما دیا۔ چنا نچہ ایک طرف قرآن مجید کے فاری ترجے کے ذریعے قرآن کے مطالب ومفاجیم کوعوام تک پہنچانے کا اہتمام کیا — اگر چہ اِس پر اُنہیں شدید خالفت حتی کہ عوامی پورش تک کا سامنا کرنا پڑا — اور دوسری طرف ''الفوز الکبیر فی اصول التفسیر ''کی تصنیف کے ذریعے علم تغیر کوایک چیتاں کے بجائے ایک با قاعدہ فن کی حیثیت اصول التفسیر ''کی تصنیف کے ذریعے علم تغیر کوایک چیتاں کے بجائے ایک با قاعدہ فن کی حیثیت شاہ صاحب کے جلیل القدر فرزندوں میں سے دولیعنی شاہ عبدالقادر اور شاہ رفیع الدین آنے قرآن مجید کے بامحادرہ اور فنی ترجے کرکے گویا اسٹو والدِم رحوم کے شروع کے ہوئے کام کومنطقی انتہا تک بہید کے بامحادرہ اور کون کہ سکتا ہے کہ آئے برعظیم یاک و ہند میں علم ونہم قرآن کا جوغلغلہ اور جہمہ ہے وہ سب بہیادیا — اور کون کہ سکتا ہے کہ آئے برعظیم یاک و ہند میں علم ونہم قرآن کا جوغلغلہ اور جہمہ ہے وہ سب بہیادیا — اور کون کہ سکتا ہے کہ آئے برعظیم یاک و ہند میں علم ونہم قرآن کا جوغلغلہ اور جہمہ ہے وہ سب

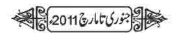


د ہلی کے اِسی عظیم خانوا دے کی مساعی کا نتیجہ نہیں۔

الغرض ویے تو امام الہند حضرت شاہ ولی الله دہلوی پُینید کاعلمی اصلاح وتجدید کا پورا کارنامہ ہی نہایت رفیع اور قابلِ قدر ہے اور واقعہ یہ ہے کہ اُن کی مساعی کو عالم اسلام میں یورپ کی پوری تحریک احیاء العلوم (Renaissance) کا ہم پلہ قرار دیا جاسکتا ہے 'لیکن ان کاعظیم ترین کارنامہ یہ ہے کہ اُنہوں نے تو جہات کو از سرِ نوقر آنِ حکیم کے علم وحکمت کی جانب منعطف کر دیا اور اللہ کی ری کے ساتھ اُنہوں نے تو جہات کو از سرِ نوقر آنِ حکیم کے علم وحکمت کی جانب منعطف کر دیا اور اللہ کی ری کے ساتھ اُنہوں نے تو جہات کو دوبارہ استوار کرنے کی سعی کا آغاز کرے گویا حضرت ابو بکر داللہ کی اس قول کے مطابق کہ "لکا یُصْلُح اُنجو گھلِدہ الاُنگھ آلابِمَا صَلَحَ بِم اَوَّلُهَا" اسلام کی نشأ ق ثانیہ کی سعی و جُہد کی راہ کھول دی۔ فجزاہ اللہ احسن الجزاء!

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ بہاں امام البندشاہ والی الله وہلوی عضله کی قرآنی خدمات پر جو جامع تصره شخ محدا كرام مرحوم في اليف رود كوثر على كيا إوه بدية قار كين كرديا جائ وهو هذا: "آپ كاسب سے اہم كام قرآن اور علوم قرآنى كى اشاعت ہے اور إس سليلے ميں آپ كابرا کارنامہ قرآن مجید کا فاری ترجمہ ہے۔ ہندوستان میں بہت کم لوگ عربی جانتے تھے۔ دفتری اور تعليمي زبان فاري هي كين إس زبان ميس قرآنِ مجيد كاكوئي ترجمه رائح نه تما(١) \_ چنانچه عام تعليم يافته مسلمان گلتان بوستان سكندر نامه اور شابهامه تو يرصة اور سجيخة اليكن قرآن مجيد ے جو ہدایات کا سرچشہ ہے ناواقف رہتے۔ برانے علاءاورخواص میں ہے قر آن مجیدا گرکسی نے بڑھا تو ناظرانه یعنی مفہوم ومعانی سمجھنے اور اُس کی روح وتعلیمات سے فیضیاب ہونے کے بغیر۔ اکبر کے ور بار میں جب مسلمان علاء اور پرتگیز مشنر یول میں مباحثہ ہوئے اور مشنر یول نے (جو کلام مجید ك لاطنى ترجى كى وجدے إس كے اندراجات سے خوب واقف تھ) كلام مجيد كے بعض حصول پراعتراض کیے تو اُس وقت پتا چلا کہ جن مسلمانوں نے عربی میں قر آن پڑھا بھی تھا اُنہیں بھی اِس کے مضامین اورا ندراجات سے پوری طرح واقفیت نیتھی۔ بسا اوقات سیہوتا کہ یا دری کلام مجید کے کسی بیان پراعتراض کرتے اورمسلمان کہددیتے کہ بیرتو قرآن میں ہے ہی نہیں اور پھر جب کلام مجید کھول کے دیکھا جاتا تو وہ حوالے نکلتے۔شاہ صاحب کو اِس بوابعجی کا احساس ہوا اور حج ہے واپس آنے کے پانچ سال بعد ۳۸ \_ ۱۷۳۷ میں آپ نے فاری زبان میں کلام مجید کا ترجمہ کیا۔ جب علماء کو اِس کا پتا چلا تو تلواری تھینج کرآ گئے کہ بیکلام مجید کی انتہائی ہے ادبی ہے۔ بعض

<sup>(</sup>۱) شیخ سعدی کا ایک تر جمداب بھی بازار میں ملتا ہے' لیکن شیخ سعدیؒ ہے اس کی نسبت مشتبہ ہے اور یقیناً بیر جمہ بھی بھی رائج نہیں ہوا۔ شاہ صاحب ہے پہلے مَلِک العلماء قاضی شہاب الدین دولت آبادی نے سلاطین جو نپور کے زمانے میں ایک تفسیر بحرمواج لکھی تھی' جس میں ہر آ ہے۔ کی تشری وتفسیر سے پہلے اُس کا تر جمد دیا تھا' لیکن ظاہر ہے اِس ترجے کی حیثیت محض تعنی اور جزوی تھی اور اُسے بھی بھی عام مقبولیت نصیب نہ ہوئی۔





سوائح نگار لکھتے ہیں کہ اِس مخالفت کی وجہ سے شاہ صاحب کی جان اِس طرح خطرے میں پڑگئی کہ اُنہیں کچھ عوصہ کے لیے دہلی سے چلے جانا پڑا۔ لیکن بالآخر شاہ صاحب کی جرائت اور فرض شناسی کامیاب ہوئی۔ اُنہوں نے لوگوں کو سمجھایا کہ کلام اللہ اِس لیے نہیں آیا کہ اِسے رلیٹی جز دانوں میں لپیٹ کرطاق پر تیم کا رکھا جائے یا جس طرح دوسری قومیں منتر پڑھا کرتی ہیں ہم اِسے طوطے کی طرح بغیر سمجھے پڑھ دیں۔ یہ کتاب انسانی زندگ کے متعلق اہم ترین تھائق کو بے نقاب کرتی ہے۔ طرح بغیر سمجھے پڑھ دیں۔ یہ کتاب انسانی زندگ کے متعلق اہم ترین تھائق کو بے نقاب کرتی ہے۔ بات کی اور تعمل اس کے نازل ہونے کا مقصد بیتھا کہ لوگ اِسے پڑھیں 'ان حقائق کو اپنی زندگ کا دستور العمل بنا کیں اور اِس کے لیے رائج الوقت زبانوں میں اِس کا ترجمہ ضروری ہے۔ چنا نچہ آ ہت آ ہت ہمترضین کی مخالفت کم ہوئی اور نہ صرف شاہ صاحب کے ترجمے نے رواج پایا' بلکہ اردواوردوسری معترضین کی مخالفت کم ہوئی اور نہ صرف شاہ صاحب کے ترجمے نے رواج پایا' بلکہ اردواوردوسری زبانوں کے ترجمے نے رواج پایا' بلکہ اردواوردوسری زبانوں کے ترجمے نے رواج پایا' بلکہ اردواوردوسری زبانوں کے ترجموں کی راہ پر اور قام د

قرآنِ مجید کامحض ترجمه کر دینا ہی اِس قدراہم کام تھا کہ اگر شاہ صاحب فقل اِس کار خیریر ا کتفا کرتے اور وہ ابتدائی دشواریاں دورکر دیتے جوعام علماء کی فرض ناشناسی اورکورانہ تقلید کی وجہ ے اُن کے رائے میں ماکل تھیں' تب بھی اسلامی تاریخ میں اُن کا نام درخشاں ستارے کی طرح چکتا'کین اُن کا تر جمہ بطور خود بلندیا ہیاور قابل قدر وعظمت ہے۔ ترجے کی مخالفت بیشتر تو تقلید اورامور بذہب میں مغز کوچھوڑ کراُستخوان کے پیچھے دوڑنے کی وجہ سے تھی' کیکن اِس میں شک نہیں کہ قرآن مجید کے ترجے میں ہزاروں دقتیں ہیں۔ترجے میں لفظی صحت کو برقر اررکھنا اور اِس کے ساتھ ساتھ قرآن کے بلیغ معانی اوراُس کی او بی شان کو اِس پر قربان نہ ہونے وینا اِس فقد رمشکل ہے کہ آج 'جب کہ جمیں قر آن مجید کے ترجموں میں دوسوسال کی مشق ہےاور قوم کے بہترین علماء واُدیاء نے اِس قومی خدمت پر توجہ کی ہے'ایک بھی ترجمہ ایسانہیں' جے تسلی بخش کہا جا سکے یا جس ے اصل کے زورِ بیان ُ فصاحت وبلاغت اور روحانی عظمت کاصیح اندازہ ہو سکے۔شاہ ولی اللہ ؒ کے ترجے کے متعلق بدتو نہیں کہا جاسکتا کہ اس ہے بہتر ترجمہ نہیں ہوسکتا اوراصل میں ضرورت بیہ ہے کہ متنداور بلندیا بیتر جے کے لیےعلاءاوراہل قلم کی ایک پوری جماعت پیفرض اوا کرئے لیکن ا کثر با توں میں وہ موجودہ اردوتر جمول ہے کہیں بہتر ہےاور اِس میں کوئی شک نہیں کہ قر آن مجید کا ترجمه کرنے والے میں جن خصوصیتوں کی ضرورت ہے وہ شاہ صاحب سے بڑھ کر آج تک کسی مترجم میں جع نہیں ہوئیں ۔مولا نانذ براحد کہتے ہیں:''فی الحقیقت قرآن کے مترجم ہونے کے لیے جتنی باتیں درکارتھیں ترجے سے ثابت ہوتا ہے وہ سب مولا ناشاہ ولی اللہ میں علی وجہ الکمال یائی جاتی تھیں ۔سب سے بردی بات بیر کہ مولا نا صاحب کی نظر تفاسیر اور احادیث اور دین کی کتابوں یرایی وسیج ہے کہ بس اُنہیں کا حقد تھا۔ ایسامعلوم ہوتا ہے کہ ہرایک آیت بلکہ ہرایک لفظ کی نسبت مُفترین کے جاتنے اقوال ہیں وہ سب اُن کے پیش نظر ہیں اور وہ اُن میں جس کو واضح یاتے ہیں اُسےاختیارکرتے ہیں۔''





شاہ صاحبؒ نے نہ صرف قرآن مجید کا ترجمہ کیا' بلکہ اِس مسئلے کے علمی پہلوؤں پر بھی ایک رسالہ ککھااور مقدمہ فی ترجمۃ القرآن المجید میں قرآن مجید کے متر جموں کی رہنمائی کے لیے کارآ مہ ہدایتیں درج کیں۔

شاہ صاحبؒ اپنی کتاب میں لکھتے ہیں:''اِس بندۂ ضعیف پرخداوند تعالیٰ کی بے شار نعتیں ہیں جن میں سب سے زیادہ عظیم الشان نعت رہے کہ اُس نے مجھے قرآن مجید سجھنے کی توفیق عطا فرمائی اور حضرت رسالت مآب مائی ہیں کے احسانات اِس کمترین اُمت پر بہت ہیں' جن میں سب سب براا حسان قرآنِ مجید کی تبلیغ ہے۔''

قرآن مجید کی تبلیغ شاہ صاحبؒ نے فظ ترجمہ کر کے ہی نہیں کی بلکہ علم تغیر کے متعلق کتابیں بھی کہ کھیں جن میں 'الفوز الکبیر فی اُصُول التفسید'' خاص طور پر قابلِ ذکر ہے۔ اِس کتاب کے چار باب ہیں 'جن میں علوم قرآنی اور مطالعہ قرآن کے مختلف پہلوؤں پر تبعرہ کیا ہے۔ دوسرے باب میں آپ نے مسلد ننخ پر مجہدانہ انداز سے نظر ڈالی ہے اور وہ آیات منسونہ جن کی تعداد بعض لوگوں کے نزد یک پانچ سو کے قریب تھی اور جن کی تعداد علامہ جلال الدین سیوطیؒ نے تعداد بھی مقرر کی تھی عارسے زیادہ شلیم نہیں کیں۔

الفوز الكبير كربعض اندراجات سے خيال ہوتا ہے كہ شاہ صاحب قر آنی ارشادات كو وسيع سے وسيع مفہوم دینا چاہتے تھے۔ وہ مختلف آیتوں اور سورتوں کے متعلق اسباب نزول كاخيال رکھتے ہيں كہ إس سے كلام مجيد كے اصلی مقصد پر پردہ نہ پڑ جائے۔ چنا نچہ باب اوّل ميں لکھتے ہيں: (ترجمہ)

''عام مفترین نے ہرایک آیت کو خواہ مباحثہ کی ہو یا احکام کی ایک قصے کے ساتھ ربط دیا ہے اور
اس قصے کو اِس آیت کے لیے سبب نزول مانا ہے' لیکن حق بیہ ہے کہ نزول قر آئی ہے مقصو واصلی
نفوسِ بشرید کی تہذیب اور اُن کے باطل عقائد اور فاسد اعمال کی تردید ہے۔ اِس لیے آیات
مناظرہ کے نزول کے لیے متکامین میں عقائد باطلہ کا وجود اور آیات احکام کے لیے اُن میں
اعمالِ فاسدہ اور مظالم کا شیوع اور آیات تذکیر کے نزول کے لیے اُن کا بغیر ذکر آلاء اللہ وایام
اللہ اور موت وواقعات بعد الموت کے بیدار نہ ہونا 'اصلی سبب ہوا۔ خاص واقعات کو جن کے
بیان کرنے کی زحمت اٹھائی گئی ہے' اسبابِ نزول میں چنداں وظل نہیں۔ مگر سوائے چند آیات
یاس سے بیان کرنے کی زحمت اٹھائی گئی ہے اسبابِ نزول میں چنداں وظل نہیں۔ مگر سوائے چند آیات
کے جن میں کسی ایسے واقعہ کی جانب اشارہ ہے جورسول اللہ مگاڑی کے نمانے میں یا اِس سے
پیشتر واقع ہوا ہو۔''

الفوز الكبيركى دوسرى خصوصيات شاہ صاحب كى انصاف پسندى اوراخلا قى جرأت ہے۔ مثلاً عام طور پرمسلمان زمانۂ جاہليت كعربوں سے فقط برائياں اورعيب ہى منسوب كرتے ہيں'كين شاہ صاحب نے إس معالم ميں بھى'' انصاف بالائے طاعت'' كے اصول كولمح ظركھا اور تصوير





کے دونوں پہلوپیش کیے۔ اِسی طرح عام مسلمانوں کا خیال ہے کہ یہودیوں اورعیسائیوں نے اپنی اصل نہ ہبی کتاب کو بدل ڈالا ہے 'لیکن شاہ ولی اللّٰہؓ اِس کے قائل نہ تھے۔ وہ لکھتے ہیں:''یہودی تحریف ِ فظی' تورات کے ترجے وغیرہ میں کیا کرتے تھے نہ کہ اصل کتاب میں' کیونکہ فقیر کے نزدیک ایسا ہی محقق ہوا ہے اور ابن عماسؓ کا بھی یہی قول ہے۔''

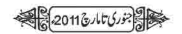
بعض مفترین نے اہل کتاب سے قصے لے کر اُنہیں قرآئی تفاسیر اورعلوم اسلامی کا جزوبنادیا ہے۔ اِس کے خلاف شاہ صاحب نے جابجا آواز بلندگی ہے۔ مثلاً الفوز الکبیر ہیں لکھا ہے: ''یہاں پر بیہ جان لینا مناسب ہے کہ حضرات انبیاءِ سابقین کے قصے احادیث ہیں کم ندکور ہیں اور اُن کوہ لیے چوڑے تذکرے جن کے بیان کرنے کی تکلیف عام مفسرین کرتے ہیں 'وہ سب اِللہ ما شاء الله علماءِ اہل کتاب ہے منقول ہیں''۔ اِسی کتاب میں آگے چل کر پھر لکھتے ہیں: ''اسرائیلی روایات کانقل کرنا ایک ایس بلا ہے جو ہمارے دین ہیں داخل ہوگئی ہے۔ حالانکہ صححے اصول بیہ کہ اُن کی نقصہ ہیں شاہ صاحب کو بہت نا پہند تھے۔ فرماتے تھے: ''اور محمد بن اسحاق واقدی کلبی نے قصہ آفرین ہیں جس فقد رافراط کی ہے (یعنی وہ ہرایک آیت کے تحت میں ایک قصہ لائے ہیں ) محد ثین کے ہیں جس فقد رافراط کی ہے (یعنی وہ ہرایک آیت کے تحت میں ایک قصہ لائے ہیں ) محد ثین کے خور کے اساد میں خامیاں ہیں۔ اِن لوگوں کی اِس افراط کو علم تفیر کے لیے شرط بچھنا صری خلطی اور اِس کے حفظ پر فیم کتاب اللہ کوموقوف کرنا دراصل کتاب اللہ سے اپنا حضہ کھونا ہے۔''

مفترین کی یمی ژولیدہ نولی تھی جس کی وجہ سے شاہ صاحب نے اپنے وصیت نامے میں بھی کھھا کہ قر آن اور اِس کا ترجمہ تغییر کے بغیر ختم کرنا چا ہیے اور چھر اِس کے بعد تغییر اور وہ بھی تغییر جالین (بقدر درس) پڑھائی جائے۔ (جونہایت مختصر ہے اور جس کے الفاظ قر آن کے الفاظ جتنے ہیں۔) وہ لکھتے ہیں: ''قر آنِ عظیم اِس طرح پڑھائیں کہ صرف قر آن اور ترجمہ بغیر تغییر کے ہیں۔) وہ لکھتے ہیں: ''قر آنِ عظیم اِس طرح پڑھائیں کہ صرف قر آن اور ترجمہ بغیر تغییر کے (بڑھا جائے) گر جہاں شانِ نزول یا قاعدہ نحو مشکل ہو وہاں تظہر جائیں اور بحث کریں' بعد اِس کے تغییر جلالین بقد رورس بڑھادیں۔'' (ترجمہ)

(ماخوذاز: "رعوت رجوع الى القرآن كامنظرو پس منظر")

**☆**— **☆**— **☆** 

قرآن تھیم کی مقدس آیات اوراحادیث نبوی آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت وتبلیغ کے لیے شائع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔للبذا جن صفحات پر بیرآیات درج ہیں ان کوضیح اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی سے محفوظ رکھیں۔





## قرآن علیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ

از: ڈاکٹر اسراراحکرؒ ترتیب وقد دین:سید بر ہان علی ۔ حافظ محمد زاہد

### شورهٔ پلس

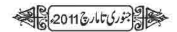
اس سورہ مبارکہ سے ہر مسلمان کوقلبی اُنس ہے۔خصوصاً اس لیے کہ نبی اکرم مُلَّا اللّٰی اِس کوقر آن مجید کا قلب قرار دیا ہے۔ اس کو پڑھتے اور سنتے ہوئے حقیقاً ایسامحسوں ہوتا ہے کہ جیسے دھر کتا ہوا دل ہو۔ اس کا اپنا ایک اسلوب ہے جگانے اور ہوش میں لانے والا انداز۔ غالبًا یہی سبب ہے کہ جان کنی کے عالم میں حضور مُلَّا اللّٰی اُسلوب ہے کہ جان کنی کے عالم میں حضور مُلَّا اللّٰی اُسلوب ہے کہ جان کنی کے عالم میں حضور مُلَّا اللّٰی اُسلوب ہے کہ جان کنی کے عالم میں حضور مُلَّا اللّٰی اُسلوب ہوئے کہ اس عالم فانی حضور مُلَّا اللّٰی کے وقت ایمانی کیفیات واحساسات اگر د ہے ہوئے ہیں تو وہ بیدار ہوجا کیں اور مرنے والا ایک زندہ اور محترک ایمان لے کر دوسرے عالم میں داخل ہو۔

''یلیں'' حروف مقطعات ہے اس سورہ کا آغاز ہور ہاہے۔''یلیں ''کے بارے میں گمان ہے کہ بیہ نبی کریم طَالِیْنِ کے خطاب ہے۔ بعض حضرات کے نز دیک بیر حضور طَالِیْنِ کے ناموں میں سے ایک نام ہے۔ اسلوب بیان اس کی تائیر بھی کررہاہے:

﴿ لِيس ﴿ وَالْقُرُانِ الْحَكِيمِ ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ تَنْزِيْلَ المُرْسَلِيْنَ ﴿ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ تَنْزِيْلَ الْعَرِيْرِ الرَّحِيْمِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا مُنْ الْمُرْسَلِيْنَ ﴾ الْعَزِيْرِ الرَّحِيْمِ ﴿ لِتُنْفِرُونَ ﴾

'' یکس 'قتم ہے اِس قرآن کی جو حکمت والا ہے' کہ یقینا آپ اللہ کے رسولوں میں سے ہیں۔سیدھی راہ پرگامزن ہیں۔ اِس قرآن کا نزول اُس ذات کی طرف سے ہے جو زبردست اور رحیم ہے (بیآپ پر اس لیے نازل کیا گیا ہے ) تا کہ آپ خبر دار کریں اُس قوم کوجن کے آباء واُجداد کوخبر دار نہیں کیا گیا' سووہ بے خبر ہیں۔''

یداشارہ ہے بنی اسلعیل کی جانب کہ جن میں بوجوہ نبوت ورسالت کا سلسلہ ایک عرصے تک بندر ہا۔ گویا اہل عرب کہ جوحضرت اسلعیل کی اولا دہیں'ان کےحق میں ایک کلمہ کہا جار ہاہے کہ اُن کی غفلت کی وجہ رہے کہ







تقریباً • • ۲۵ برس کے دوران کوئی نبوت یا کوئی رسالت اس قوم میں نہیں رہی 'کدان کوخبر دار کیا جا تا اور غفلت ہے بیدار کیا جا تا۔ پیغفلت اس انتہا کو پہنچ گئی ہے کداب جبکہ ان کے سامنے دعوت حق آگئی ہے تو بیاس کا اٹکار کر رہے ہیں۔ چنانچے اگلی آیات میں ارشادہے:

''البتہ ثابت ہوگیا اللہ کا قول ان کی اکثریت پر (ایعنی پیلوگ قانونِ اللّی کی زدمیں آگئے) اوراب بید
ایمان لانے والے نہیں ہیں۔ہم نے ان کی گردنوں میں طوق ڈالے پڑے ہوئے ہیں جوان کی ٹھوڑیوں
عکر دنوں میں طوق پڑے ہونے کی وجہ ہے وہ تن گئی ہیں اور سراکڑ گئے ہیں) اور ہم نے ایک دیواران کے
مردنوں میں طوق پڑے ہونے کی وجہ ہے وہ تن گئی ہیں اور سراکڑ گئے ہیں) اور ہم نے ایک دیواران کے
سامنے اورایک دیواران کے پیچھے کھڑی کر دی ہے' پھر ہم نے ان کو پوری طرح ڈھانپ دیا ہے' ہیں اب
مید کیلنے والے نہیں ہیں۔ان کے لیے برابر ہے خواہ آپ ان کو تجر دار کریں یا نہ کریں بیا گیا ہے اس کو
سے ۔البتہ آپ خبر دار کر سے ہیں اُن کو جو اتباع کریں اس ذکر کا (یعنی جو قر آن نازل کیا گیا ہے اس کو
سمجھیں اور اس کی پیروی کریں) اور بن دیکھے رحمٰن کی خشیت دل میں رکھیں۔ ایسے لوگوں کو خوشخری
سنائیں مغفرت کی اور باعزت اجرکی۔'' (آیا ہے ۱۱)۱)

دوسرے رکوع میں اُس بستی کا ذکر ہوا جس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے دورسول بھیج 'جن کی تکذیب کی گئ' پھر اللہ نے تیسرارسول بھیجا۔لیکن ان سے کہا گیا :

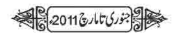
﴿ مَاۤ ٱنْتُهُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مِّفُكُ الْوَعَا ٱنْزَلَ الرَّحُمُنُ مِنْ شَيْءٍ لِإِنْ ٱنْتُمُ إِلاَّ تَكُدِبُوْنَ ﴿ ﴾ ""تم توجم بصيبى بشر بو (اس ليے بم تهيں رسول نيس مانة) اور رحمٰن نے پچينيس اتارا مم محض جموث بولتے ہو۔"

### آ گے فرمایا گیا کہ:

''ایک شخص شہر کے کنارے سے دوڑتا ہوا آیا اوراُس نے اپنی قوم کوتلقین کی' کہ رسولوں کا کہنا ما نواوران کا اجاع کر وجوتم سے کوئی اجرت طلب نہیں کر رہے ہیں اور خود ہدایت یا فتہ ہیں۔اور کیا ہے جھے کہ میں اُس کی بندگی نہ کروں جس نے جھے پیدا کیا ہے اور اسی کی طرف تم لوٹائے جاؤگے۔ کیا میں اس کے سواکسی اور کواللہ بنالوں کہ اگر رحمٰن مجھے کوئی تکلیف دینا چاہے تو مجھے ان کی سفارش پچھے کام نہ آئے اور نہ وہ مجھے کو جھڑ اسکیں۔'' (آیات ۱۹ تا ۲۳۳)

یہ ایک اچھا خاصا خطبہ ہے جوان صاحب نے دیا اور آخر میں فیصلہ کن انداز میں کہا:
''من رکھو کہ میں تو تمہارے رب پر ایمان لے آیا۔ (یہ بات اس قوم پر اتن گراں گزری کہ فوراً اس شخص کو شہید کر دیا گیا) اس شخص ہے کہا گیا کہ داخل ہو جاؤ جنت میں! (یہ الفاظ دل پر نقش ہو جانے چاہئیں کہ شہادت کی حقیقت بہے کہ اِدھر آ کھے بند ہوئی اور اُدھر جنت میں کھل گئی فوراً ہی جنت میں دا ملے کا پر وانہ مل جاتا ہے ) اس نے کہا کاش میری قوم کو معلوم ہو جاتا کہ کس طرح میرے رب نے میری مغفرت کی اور مجھے عزت والوں میں بنا دیا۔'

سور کا لیمین اور سورة السجد ه کامعاملہ بیہ ہے کہ ان دونوں سورتوں میں مضامین استے گتھے ہوئے ہیں اور ان





کا آبگ اور بہاؤ (flow) اتا تیز ہے کہ ان میں سے کوئی چیز منتخب کر کے علیحہ ہ نکال کر بیان کرنا بہت مشکل کا م ہے چنا نچہ پوری سورۃ کمل طور پر بیان ہونی چاہیے۔ البتہ پانچویں رکوع کی ایک آیت نبی اکرم کا بھی ان اس میں بایں الفاظ آئی ہے: ﴿ وَمَا عَلَمُلُهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَعِيْ لَهُ الْنِ هُوَ اللَّا ذِنْحُو وَقُوْلُ اَنَّ مَیْبَیْقُ ﴾ ''اورہم نے میں بایں الفاظ آئی ہے: ﴿ وَمَا عَلَمُلُهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَعِيْ لَهُ اللّهِ فَا اللّهِ ذِنْحُو وَقُولُو اَنَّ مَیْبَیْقُ ﴾ ''اورہم نے ان کوشعر گوئی نہیں سلھائی اور خہی بیان کے شایانِ شان ہے۔ بیتو خالص تھیجت ہے اور واضح قرآن' ۔ اس طرح کامضمون سورۃ الشعراء میں بھی آچکا ہے کہ اگر تمہارا خیال ہے کہ ہمارے نبی کا لینٹی اس الکی خام خیالی خیالی ہے۔ شاعروں کا کرداراس سورۃ میں کھول دیا گیا تھا۔ یہاں فرمایا گیا کہ ہم نے ان کوشعر سکھایا ہی نہیں۔ عرب میں شاعری کو بڑا المبند مقام حاصل تھا اور بیابات اچھی نہیں تجی جاتی تھی کہ کوئی شخص شاعر نہ ہو جاب کہ کہ مارے کہ کوئی شخص میں ہوئی شخص شاعر نہ ہو جابی تھی ۔ بیتو قرآن میں کی طبیعت مبارکہ کوشعر ہے کوئی مناسبت تھی ہی نہیں سیاس کے اگر بھی آپ کوئی شعر پڑھتے بھی تو اس میں کوئی فلطی ضرور ہو جاتی تھی ۔ نوبی ان کے قب کہ جوز ندہ ہیں جن کی روح ابھی اُن کے قلب ہی وہی نہیں ہوئی خبر داراور ہوشیار ہوجا کیں اور کا فرول پر جبت قائم ہوجائے۔ (آیا ہے ۲۹ تا ۲۰۷)

سورة کے آخریں انسان کا نقشہ تھینچا گیا ہے کہ کیا ہے ویکھانہیں ہے کہ ہم نے اس کومنی کی ایک بوند سے
پیدا کیا' پھر وہ تھلم کھلا جھڑ الوبن گیا (ہم سے جھڑ تا اور جخت بازی کرتا ہے ہماری کتا ہے کور دکرتا ہے اور ہمار سے
رسول کا استہزا کرتا ہے ) ہمار سے لیے مثالیں بیان کرتا ہے اور اپنی خلقت کو بھول گیا ہے کہ اس کی خلقت کیسے
ہوئی اور اس کی اصل حقیقت کیا ہے۔ بڑے دھڑ لے سے کہتا ہے کہ جب بڈیاں گل سڑ جا ئیں گی تو کون ان کو
زندہ کرے گا؟ اے نی تُلُورِیُّ کہ دیجیے کہ ان کو وہ بی زندہ کرے گا جس نے پہلی مرتبدان کو پیدا کیا تھا۔ وہ تو ہر
طرح کا پیدا کرنا خوب جانتا ہے۔ وہ بی تو ہے جس نے تمہمارے لیے سبز درخت سے آگ پیدا کردی پھرتم اس
سے (اور آگ کی) سلگا لیتے ہو۔ کیا جس ہتی نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا وہ اس پر قادر نہیں کہ اس جیسی
کا سکات وہ ہارہ پیدا کردے؟ کیوں نہیں' یقیناً وہ ماہر خلاق ہے۔ وہ تو جب سی چیز (کے پیدا کرنے) کا اراوہ کر
لیتا ہے تو کہتا ہے کہ ہوجا اور وہ ہوجا تی ہے۔ پاک ہے وہ ذات جس کے قضہ میں ہرچیز کی حکومت ہے اور اس کی

### سورة الصَّافات

یہ سورہ مبارکہ بھی پانچ رکوموں پر مشتل ہے کیکن اس میں آیات چھوٹی ہیں اور روانی بہت تیز ہے۔ سورہ کیلین کے بھی پانچ رکوموں میں ۱۸۲ آیات کیلین کے بھی پانچ رکوموں میں ۱۸۲ آیات ہیں جبکہ اس سورہ مبارکہ کے پانچ رکوموں میں ۱۸۲ آیات ہیں۔ سورۃ کا آغاز فرشتوں کی قسموں سے ہور ہاہے جس کا اصل مفادگوا ہی ہے۔ فرمایا:

﴿ وَالضَّفَّتِ صَفَّالَ فَالرُّجِرْتِ زَجُوَالَ فَالتَّلِيْتِ ذِكْرًا ﴿ إِنَّ اِلْهَكُمْ لَوَاحِدُ ﴿ رَبُّ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴿ ﴾

"وقتم ہے اُن فرشتوں کی جومفیں باندھے حاضر رہتے ہیں اور جوجھڑ کتے ہیں جیسا کہ جھڑ کئے کاحق ہے







( یعنی اُن کے ذریعے سے عذاب نازل کیا جاتا ہے ) اور جوذ کر کی تلاوت کرتے رہتے ہیں ( اُن سب کو گواہ کر کے بیہ بتایا جار ہاہے کہ ) تمہار امعبود بس ایک ہی ہے۔ جو آسانوں اور زمین اور جو پچھان کے درمیان ہے اس کارب ہے اور رب ہے مشرقوں کا۔''

اگلی آیات میں اس بات کا تذکرہ ہے کہ شیاطین کواتن قدرت نہیں دی گئی کہ وہ فرشتوں کی مجلس میں پہنچ کر کوئی وتی الہی کی بات من پائیں۔وہ آسان کے کسی بھی کونے ہے اُن کی مجلس کے قریب جانے کی کوشش کرتے ہیں تو فرشتے ان کود تھے مارکر بھادیتے ہیں۔اگر کوئی شیطان جن ایک آدھ بات اس بھاگ دوڑ میں من لیتا ہے تو فرشتے شہاب ٹاقب کے ساتھ اس کا پیچھا کرتے ہیں۔(آیات ۲ تا ۱۰)

آیت ۲۶ میں رسالت کا ذکر ہوا ہے۔ فرمایا: ﴿ وَیَقُوْلُوْنَ اَئِنَا لَتَادِ کُوْا الْهَتِنَا لِشَاعِدٍ مَّجْنُوْنِ ﴿ ﴾ "اوروہ لوگ (استہزائیہا نداز میں ) کہتے ہیں کہ کیا ہم چھوڑ دیں اپنے معبود دل کوایک شاعرود کوانے کے کہنے پڑ'۔اس کے جواب میں فرمایا: ﴿ بَلُ جَآءً بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ الْمُوْسَلِيْنَ ﴾ " (حقیقت یہ ہے کہ) وہ حق لے کرآیا ہے اوراس نے تمام رسولوں (اوران کی تعلیمات) کی تصدیق کی ہے۔"

اگلی آیات میں منکرین کے انجام کا تذکرہ ہے کہ یا در کھوتم اپنے انکار کی پاداش میں ایک در دناک عذاب کا مزاضرور چکھو گے اور تہمیں تمہارے اعمال کے مطابق بدلہ دیا جائے گا'سوائے ان لوگوں کے کہ جن کو اللہ نے اپنے خالص کرلیا ہے۔ (آیات ۳۸۔۴۸) اس سورۃ میں اس آیت ﴿ إِلاَّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ كَلَّ اللّٰهِ الْمُخْلَصِيْنَ ﴾ کی تکرارے۔

تیسرے رکوع میں حضرت نوح علیہ کا مختصر ذکر کرنے کے بعد حضرت ابراہیم علیہ اکا ذکر کیجے تفصیل ہے آیا ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ اگل کا ذکر کیجے تفصیل ہے آیا ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ اگل کی تقریباً سماری زندگی امتحانات میں ہی گزری۔ اپنی برادری کو بتوں کو تو ٹردیا۔ قوم نے آگ میں ڈالا تو بلاتا ال کو دپڑے۔۔ وہ منع نہ ہوئے توسنم خانے میں جاکران کے سارے بتوں کو تو ٹردیا۔ تو م نے آگ میں ڈالا تو بلاتا ال کو دپڑے۔۔ منظر کو دپڑا آتش نمرود میں عشق ہے تھی ہے تو تماشائے لب بام ابھی





جس كا آپ كوهم مور بائ آپ مجھان شاء الله صبر كرنے والوں ميں سے پائيں گے۔ پھر دونوں نے سرسليم فم كرديا۔ يہ ہے اسلام كى حقيقت كه الله كے ہر حكم كے آگے سركو جھكا دينا۔ يه اس قدر سخت اور كر المتحان تھا كہ متحن (الله تعالى) خود پكار أشاكه واقعى يه برا سخت امتحان تھا: ﴿إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْبَكُوُ الْمُبِينُ ﴾ " بي شرح سخت) امتحان ہے۔ "(آيات 20 ـ 111)

اس کے بعد انبیاء کرام کے ناموں کا ایک گلدستہ ہے' یعنی حضرات آنحلیٰ 'یعقوب' مویٰ' ہارون' الیاس' لوط اور پونس (ﷺ) کا ذکر آیا ہے۔ ہرایک کے ہارے میں دودو تین تین آیات آئی ہیں۔

سورہ مبارکہ کی آخری آیات فلے فیرسالت کے اعتبار سے نہایت اہم ہیں۔ رسالت کے منصب پر فائز کیے جانے والے اپنے بندول کے بارے میں ارشاد ہوا:

﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ۞ اِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُوْرُوْنَ۞ وَانَّ مُجْنَدَنَا لَهُمُ الْعَلِيُوْنَ۞﴾

''اور بے شک طے شدہ ہے ہمارا قانون اپنے ان بندوں کے بارے میں جورسول ہیں' کہ لاز ماان کی مدو کی جائے گی'اور ہمارالشکری غالب رہے گا۔''

نبوت اور رسالت کے مابین ایک فرق منفق علیہ ہے کہ نبوت عام ہے اور رسالت خاص۔ ہر نبی رسول نہیں ہوتا لیکن ہر رسول لازمانی ہوتا ہے۔ تو رسولوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا بید وعدہ ہے کہ ان کی مدد ہو کر رہے گی اوروہ عمی مغلوب نہیں ہول گے۔

آخرى تين آيات برى بيارى اورجامع بين جواكثر لوكون كوياد بون گى: ﴿ سُبُحُنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَمُ عَلَى الْمُوْسَلِيْنَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ ﴾

'' پاک ہے تیرارب جوعزت اوراختیار والا ہے ان تمام چیزوں سے جویدلوگ بیان کررہے ہیں (جو گھٹیا تصورات انہوں نے اللہ کی ذات سے وابستہ کر لیے ہیں اللہ ان سے پاک ہے)۔ اور سلام ہو تمام رسولوں پرُ اورکُل جمد وثنا اُس اللہ کے لیے ہے جو تمام جہانوں کارت ہے۔''

### سورة ض

یں سورہ مبارکدان تین سورتوں میں سے ایک ہے جن کا آغاز صرف ایک جن مقطعہ سے ہوتا ہے: ض اقل اور ن ۔ یہ بات نوٹ کرلیں کہ پورے قرآن مجید میں ایک حرف کو کہیں آیت نہیں بنایا گیا۔ دورِ نبوت کی ابتدا میں محد رسول اللہ مُنافیظ کی دعوت پر جب سردارانِ قریش میں تھلبلی مچی ہوئی تھی ان حالات میں بیسورۃ نازل ہوئی۔ آغاز میں فرمایا: قرآن کی فتم جوذکر 'قیبحت اور یا دو ہائی سے بحرا ہوا ہے' کہ جن لوگوں نے کفر کیا ہوہ غرورا ور گھمنڈ میں ہیں اور ان میں عداوت کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی ہے۔ حالا نکہ ہم نے ان سے پہلے کتنوں کو ہلاک و برباد کیا پھروہ پکارنے گے اور ان کے یاس نجات کا وقت نہ رہا۔ انہیں اس بات پر تعجت ہوتا ہے کہ ان





کے پاس انہی میں سے ایک خبر دار کرنے والا آیا ہے جس کو بید منکرین ساحر اور جھوٹا کہنے کی جسارت کر رہے ہیں۔وہ ان کوایک اللہ واحد کی دعوت ویتا ہے تو بیاس کو بڑی تنجب والی بات بچھتے ہیں اور کہتے ہیں چلوچلوا پنے معبودوں پرڈ نے اور جے رہوئی تیناس کے پیچھے کوئی مقصد ہے۔ہم نے تو اس سے پہلے ایسی باتیں نہیں سنیں ' یہ یقیناً کوئی مقصد رکھتے ہیں اور اپنا غلبہ چاہتے ہیں اور گھڑی ہوئی ہاتیں پیش کررہے ہیں۔ (آیات ا۔ 2)

دوسرے رکوع میں حضرت داؤ دعائیہ کا تفصیل ہے تذکرہ ہے اور خاص طور پران کے ایک فیصلے کا ذکر ہے۔ فرمایا:

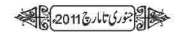
''اور کیا پیچی ہے آپ کو خبر اُن دعوے والوں کی جب وہ دیوار پھاند کرعبادت خانے میں داخل ہوئے سے۔ جب وہ داؤد کے سامنے ہوئے تو وہ ان سے گھبرایا۔ وہ بولے آپ گھبرائیے مت! ہم تو دوفریقِ مقدمہ ہیں' ہم میں سے ایک نے دوسرے پرزیادتی کی ہے تو آپ فیصلہ کردیں ہمارے درمیان حق کے مقدمہ ہیں' ہم میں سے ایک نے دوسرے پرزیادتی کی ہے تو آپ فیصلہ کردیں ہمارے درمیان حق کے ساتھ اور بے انسانی نہ سے چھے اور ہمیں سیدھی راہ بتا دیجے۔ بیمیرا بھائی ہے' اس کی 99 دنبیاں ہیں اور میری ایک دنمی اور بیری اور میری ایک دنمی اور بیکہتا ہے کہ اپنی ایک و نمی بھی دے دو اور زبردئی کرتا ہے جھے پر۔ آپ نے فرمایا: بیہ واقعتا ناانسانی کرتا ہے جھے تیری دنمی مانگ کر۔'' (آپات ۲۲۔۲۲)

بعدازاں حضرات سلیمان اورالیوب (عیلم) کا مخضراً ذکر ہوا ہے۔ پانچویں رکوع میں قضد آوم واہلیس بیان ہوا ہے۔ قر آن حکیم میں اس مقام پر بیواقعہ ساتویں اور آخری بار آیا ہے۔ یہاں پر شیطان کا قول نقل ہوا ہے: ﴿ أَنَا حَدِيْرٌ مِنْ مُنْ مِنْ مَنْ وَ حَکَفَتَهُ مِنْ طِنْنِ ﴿ ﴾ '' میں اس سے بہتر ہوں' تو نے مجھے آگ سے اور اس کومٹی سے بہتر ہوں' تو نے مجھے آگ سے اور اس کومٹی سے بنایا ہے ( تو پھر میں اس کو کیوں سجدہ کروں ) ''۔ بیتھا وہ غرور اور تکبتر جو آدم کوسجدہ کرنے میں مانع ہوا۔ پھر اس نے دھمکی دی اللہ کی عزت کی قتم کھا کر کہ میں ان سب کو گراہ کر کے رہوں گا سوائے ان بندوں کے جن کوتو نے خالص کرلیا ہے اپنے لیے۔ ان پر میرا کوئی واؤ نہیں چلے گا۔ اللہ رب العزت نے فر مایا کہ میں بھی جہنم کو بھر کر رہوں گا تجھ سے اور تیرے پیروکاروں کہ جن بات یہ ہے اور میں تو حق ہی کہتا ہوں کہ میں بھی جہنم کو بھر کر رہوں گا تجھ سے اور تیرے پیروکاروں سے ۔'' ( آیات ۲ کے ۱۸ )

آخری آیات میں نبی اگر م تافیخ کے کہلوایا جارہا ہے کہ ان سے کہد دیجیے کہ میں تم سے کوئی اُجرت طلب نہیں کر رہا ہوں اور نہ ہی میں بناوٹ اور تکلّف وتصنّع والا انسان ہوں ۔ میری زندگی تنہار سے سامنے ہے ۔ اور رپہ (قرآن) تو تمام جہان والوں کے لیے یا د دہانی ہے ۔ عنقریب تنہیں معلوم ہوجائے گا کہ جو خبریں اس میں دی جارہی ہیں وہ سب حق ہیں ۔ (آیات ۸۸ - ۸۸)











## ترجمهٔ قرآن مجید

مع صرفی و نحوی تشریح افادات:حافظ احمدیار مرحوم

ترتيب وتدوين: لطف الرحمٰن خان

سورة النساء

### آيتاا

يُوْصِيَكُمُ اللهُ فِنَ اَوْلادِكُمُ لِللَّكَرِمِثُلُ حَظِّ الْأَنْثَيَيْنَ ۚ فَإِنْ كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ مُثَلُقًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ فَلُكُمَّا السُّدُسُ مِمَّا فَلُكَا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَكَ وَوَرِثَةَ اَبَوْمَهُ فَلِأُمِّهِ التُّلُثُ ۚ فَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَكَ وَوَرِثَةَ اَبَوْمَهُ فَلِأُمِّهِ التُّلُثُ ۚ فَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَكَ وَوَرِثَةَ اَبَوْمَهُ فَلِأُمِّهِ التُّلُثُ وَلَنَ كَانَ لَهُ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَكَ قِلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهًا حَلِيْهًا فَكِيْمًا وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهًا حَلِيْهًا فَكِيْمًا وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهًا حَلِيْهًا فَكِيْمًا وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهًا حَلِيْهًا فَلَا عُلِي اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهًا حَلِيْهًا فَيَا اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَلِيْهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَيْهًا حَلِيْهًا عَلَيْهًا عَلَيْهًا اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ

### ثلث

ثَلَثَ يَغُلُثُ (ن) ثَلْقًا : كى چِز كاتيسراحسدلينا ايكتها لَي لينا-

قَلَاثُ (اساءالعدو): تين \_ ﴿ خَلُقًا قِنْ ، بَعُدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمْتٍ قَلْتُ ﴿ (الزمر: ٦) ' أيك پيدائش كے بعد دوسرى پيدائش تين اندهروں ميں'' \_ ﴿ فَصِيامُ ثَلْقَةِ آيّامٍ فِي الْحَبِّ ﴾ (البقرة: ٩٦) ' ' تو تين دن كاروزه ركهنا ہے تج ميں \_''

قَلَاثُوْنَ: تمیں ﴿ وَوَعَدُنَا مُوسَلَى قَلْمِیْنَ لَیْلَةً ﴾ (الاعراف: ٢٤١) ' اورجم نے وعدہ کیا موی سے تمیں راتول کا۔''

فُلُكُ السي چيز كاتيسراحقة أيك تهائى - آيت زيرمطالعه

قَالِتٌ : رَتيب مِن تيسرا \_ ﴿ قَالُوْ ا إِنَّ اللَّهُ قَالِتُ ثَلْقَةٍ ﴾ (المائدة: ٧٣) 'انهول في كها كمالله تين كا







تيرا-"

ثُلُاثُ: كَمُرار كاعدو ہے۔ تین تین ۔ سورۃ النساء کی آیت ۳ دیکھیں۔

### ث ن ی

تَنَى يَكُنِيْ (ضَ) ثَنْيَا : كَنْ چِيزُ كُوتِهِ كُرِنا ُ وو بِراكِرنا \_ ﴿ إِنَّهُمْ يَكُنُونَ صُدُوْرَهُمْ ﴾ (هو د: ٥)' بے شک وہ لوگ دہرا كرتے ہيں اپنے سينوں كو۔''

ثَانِ (فَاعِلُ كَاوِزِن ) : (1) وہراكرنے والا۔ (۲) ترتيب ميں دوسرا۔ ﴿ ثَانِيَ عِطْفِهِ ﴾ (الحج: ٩) ' اپنی گردن كود ہراكرنے والا ہوتے ہوئے '۔ ﴿ إِذْ ٱلْحُوْجَةُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا ثَانِيَ اثْنَيْنِ ﴾ (التوبة: ١٠) ' جب ثكالا آپ كوان لوگوں نے جنہوں نے كفركيا ' دوكا دوسرا ہوتے ہوئے۔''

اِثْنَانِ مُوَنْثُ اِثْنَتَیْنِ (ان میں ہمزة الوصلَ ہے) :اساء العدد میں سے ہے۔ دو۔ ﴿ لَا تَشَخِدُ وٓ اللّٰهَیْنِ الْنَعْنِ ﴾ (النحل: ٥) ''تم لوگ مت بناؤ دواللہ''

مَثْنَى (مَفْعَلُ كاوزن باورتكراركاعدو) : وودو سورة النساء آيت اويكهيس

مَثَانِیْ (مَفَاعِلُ کے وزن پریہ مَثُنگی کی جمع ہے) : بار بار دہرانا 'کھراسم المفعول کے طور پر استعال ہوتا ہے۔ بار بار دہرایا جانے والا۔ ﴿وَلَقَدُ الْمَثَانِ مَنْ عَلَى الْمَثَانِيٰ ﴾ (الحدر: ۸۷)' اور بے شک ہم نے دیا ہے آ کے کوسات یعنی سات آ بیتی بار بار دہرائی جانے والی۔''

اِسْتَفْنی یَسْتَفْنی یَسْتَفْنِی (استفعال) اِسْتِفْنَاءً :کی اصول ہے کی کوالگ کرنا مشتیٰ کرنا۔ ﴿إِذْ اَفْسَمُوْا لَيُصُومُنَهَا مُصْبِحِيْنَ ﴾ وَلَا يَسْتَفْنُوْنَ ﴿ وَلَا يَسْتَفْنُوْنَ ﴿ وَلَا يَسْتَفْنُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَفْنُونَ ﴾ والقلم "جبان لوگول فِقتم کھائی کہوہ لاز ما کا ٹیس گاس کو (یعنی کھیت کو) جم ہوتے ہی۔ اور انہوں نے استثنا نہیں کیا 'یعنی ان شاء اللہ نہیں کہا۔''

### ن ص ف

نَصَفَ يَنْصُفُ \_ نَصَفَ يَنْصِفُ (ن \_ض) نَصْفًا :كى چِز كابرابر دوحسول مِن بونا\_(١) آدها بونا\_(٢) برابر بونا\_

نِصْفٌ : آدها حصد آيت زير مطالعه

اَنْصَفَ (افعال) اِنْصَافًا: کسی چیز کے برابر دوجھے کرنا۔ (۱) آ دھا کرنا۔ (۲) برابر کرنا 'انصاف کرنا۔ اس باب ہے کوئی لفظ قرآن مجید میں استعال نہیں ہوا۔

### س د س

سَدَسَ يَسْدُسُ \_ سَدَسَ يَسْدِسُ (ن ص ) سَدُسًا : چِماْ ونا چما حصد لينا \_

سُدُسٌ : چھٹا حصہ ( یعنی کسی چیز کے برابر چھ ھے کیے جائیں تو ایک حصہ پوری چیز کا چھٹا حصہ ہوگا )۔ آیت زیرمطالعہ۔

سَادِسٌ : ترتب من چار ﴿ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ (الكهف:٢٢) "وولوك كمين عليه الكهمين الكهف المارية الما





ء خ و

آجٌ : ید دراصل آخوؓ ہے جو قاعدے کے مطابق تبدیل ہو کر آجٌ استعال ہوتا ہے (آسان عربی گرامر مصد سوم پیرا گراف ۱۱۳ کے)۔ بھائی نسبی دودہ شریک اور معنوی ہر طرح کے بھائی کے لیے آتا ہے۔ جب یہ مضاف بنتا ہے تو اس کی رفعی نصی اور جری حالت آخُون اُخَا اور آخِی ہوتی ہے۔ ﴿إِنْ يَسْسِوقُ فَقَدُ سَرَقَ اَخْ لَهُ مِنْ قَبُلُونَ ﴾ (یوسف:۷۷) ''اگراس نے چوری کی تو چوری کر چکا ہے اس کا بھائی اس سے پہلے۔'' ﴿إِذْ مَنْ قَبُلُونَ ﴾ (الشعراء: ۱۰) ''جب کہاان سے ان کے بھائی نوحؓ نے۔'﴿ فَالُوْلَ ازْجِهُ وَاَحَاهُ ﴾ (الاعراف: ۱۱) ''انہوں نے کہا کہ ٹال دواس کو اور اس کے بھائی کو۔' ﴿ فَمَنْ عُفِی لَهُ مِنْ آخِدُیهِ شَیْءٌ ﴾ (البقرة: ۱۷۸) ''تو وہ جومعاف کیا گیا جس کے لیے اس کے بھائی کی طرف سے پھے بھی۔''

اَخَوَانِ : بِهِ أَخٌ كَا سَنْنِهِ بِ- ﴿ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ اَخَوَيْكُمْ ﴾ (الحسرات: ١٠) " پَسِ ثُمْ لوگ سلح كراؤ اسے دونوں بھائيوں كے مابين \_''

َ اِخُوَانٌ : بِهِ أَخٌ كَ جَمْعَ ہے۔﴿إِنَّ الْمُعَبَّدِرِيْنَ كَانُوْٓ الخُوَانَ الشَّيْطِيْنِ ﴾ (بنى اسراء يل:٢٧)' يقيتاً بِجاخر ﴿ كَرِنْ وَالْے شَيْطَانُوں كِ بِهَا لَي بِيں۔''

اِخْوَةٌ (اسم الجمع): اس ميں بھائي بين سبشامل بيں۔ ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ اِنْحَوَّهُ ﴿ (الحجرات: ١٠) " كَيْمِيْسِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَوْمَنَ آپي مِين بِهائي بين بين -"

اُخُتُّ جَ اَخَوَاتٌ : بَهِن \_ ﴿ يَنَا نُحْتَ لِهُوُونَ ﴾ (مريم: ٢٨)''اے ہارون کی بهن۔'' ﴿ أَوْ بُيُوْتِ اِخْوَانِكُمْ اَوْ بُيُوْتِ اَخْوَانِكُمْ اَوْ بُيُوْتِ اَخْوَانِكُمْ اَوْ بُيُوْتِ اَخْوَانِكُمْ اَوْ بُيُوْنِ كَا لَهُمُ وَلَ بِهِنِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّ

-دَرَى يَدُويْ (ضَ) دِرَايَةً : کسی چیز کاعرفان حاصل کرنا ٔ جاننا ، سجھنا۔ آیت زیرمطالعہ۔

اَدُرَى يُدُرِى (افعال) إِدُرَاءً: كَن كُوكى چيز كاعرفان وينا۔ ﴿ لَوُ شَاءَ اللّٰهُ مَا تَلُوتُهُ عَلَيْكُمْ وَ لَآ اَدُرْمَكُمْ بِهِ ﴿ ﴾ (يونس: ٦١) "اگرالله چاہتا تو میں اسے پڑھ کر نہ سنا تاتم لوگوں کواور نہ وہ باخبر کرتاتم کواس ہے۔ " وَمَا اَدُرْمِكَ اور وَمَا يُدُرِيْكَ عربی محاورے ہیں۔ ان كالفظى ترجمہ ہے" اور اس نے كيا بتايا تم كؤ'۔" اوروہ كيابتا تاہے تم كؤ' ليكن اس ميں ان كامفہوم ہے" اور تم كيا جانو۔ اور تم كيا جا سنتے ہو'۔

قركىب: "مِثْلُ حَظِّ الْأَنْفَيَيْنِ" مركب اضافى ئ أور مبتداً مؤخّر ئ اس كى خبر محذوف ئ جبكه "لِللَّكِرِ" قائم مقام خبر مقدّم ہے۔" فُلْفًا مَا" بھى مركب اضافى ئ اس ليے" فُلْفَانِ" كا نون اعرابى گرا ہوا ہے۔" وَرِثَ" كا فاعل "أبَواهُ" ہے۔" دِيْنِ" كى جر بتا رہى ہے كہ يہ 'مِنْ بَعْدِ" برعطف ہے۔" الباّء مُحُمْ وَاَبْنَاءً مُحُمْ" مبتدا بيں اور آ كے پورا جمله اس كی خبر ہے۔" نَفْعًا" تميز ہے اور فَرِيْضَةً حال ہے۔





اللهُ : الله فَإِنْ كُنَّ : كِهرا كرمول فَوْقَ الْمُنتَيِّنِ : دوسے اوپر ثُلُقًا : اس كا ووتها لَي تَوَك :اس في جيور ا وَاحِدَةً : الكِ (مؤنث) النَّصْفُ : آ دها لِكُلِّ وَاحِدٍ: برايك كے ليے الشُّدُسُ : جِمثا حصر ب تَوَك : ال في حجمور ا لَهُ:اس كى فَإِنُّ : كِلِراكر لَّهُ:اس کی وَّوَرِثُهُ : اوروارث بول اس ك فَلِكُمِيِّهِ : نواس كى مال كے ليے ہے فَإِنْ كَانَ: كِهرا كرمول الحُوَةُ : بِهَا لَي بَهِن الشُّدُسُ: جِعثًا حصه يُّوْصِين :اس نے وصیت کی اَوْ دَيْنِ: ياكس قرض (كادائيك) ك بعد وَأَبْنَا وَفُكُمْ : اورتبهار عيث أيُّهُمْ :ان ميس عون لَكُمْ : تمبارے ليے فَرِيْضَةً : فرض موت موے إِنَّ اللهُ : بِشك الله حَكِيْمًا: حَكَمت والاہے

يُوْصِيْكُمُ : تاكيدكرتائة كو فِيْ أَوْلاَدِكُمْ بْمَبارى اولاو (كبارك) مين لِلدَّكِر : مُكرك لي مِفْلُ حَظِّ الْأَنْفَيَيْنِ : ودكونث ك حصك ماند نساءً: كهورتين فَلَهُنَّ : توان كے ليے ب مَا :جو وَإِنْ كَانَتْ : اورا كرمو فَلْهَا : تواس كے ليے ب وَ لِأَبُولَيْهِ : اوراس ك مال باب ك ليے مِّنْهُمَا :ان دونوں میں سے مِمّا :اس میں سے جو إِنْ تَكَانَ : الرَّهُو وَلَدٌ : كُونَى اولا و لَّهُ يَكُنُ : نه ہو وَلَكُمْ : كُونَى اولا د ابَوْهُ:اس كے مال باب الثُّلُثُ : الكِتهائي لَهُ:اس کے فَلِأُمِّيهِ : تُواسِ كَي مال كے ليے ہے مِنْ المِعْدِ وَصِيَّةِ :اس وصيت كے بعد بها : جس كي اَبِمَا وُكُمْ جَهارے مال باپ لاَ تَدُرُونَ : تمنيس جانة اَفُوبُ : زیادہ قریب ہے نَفْعًا : بلحاظ نفع کے مِّنَ اللهِ : الله (كي طرف) \_ كَانَ عَلِيْمًا : جانة والاب

نوت ا: آیت زیرمطالعہ میں گفتی کے پچھالفاظ آئے ہیں ان کو اسماء العدد کہتے ہیں۔ان کے استعال کے پچھ واعد ہیں جن کی تفصیل کتاب 'عربی کا معلم' 'حصہ چہارم میں دی ہوئی ہے۔ان میں سے چندابتدائی ہاتیں درج ذیل ہیں:

(۱) پہلے میں بھولیں کہ آج کل عربی میں گنتی لکھنے کے جو ہندہے ہیں کینی اے۳۔۳ وغیرہ ان کوار قام ہند میہ کہتے ہیں۔ کہتے ہیں۔عربی کے اصل ہندے 1-2-3 وغیرہ ہیں اور ان کوار قام عربیہ کہتے ہیں۔اللِ یورپ نے اندلس کے مسلمانوں سے میہندہے کیھے تھے۔

(۲) ایک اور دوکی گنتی کے لیے اسم العدداور معدود مرکب توصفی کی طرح آتے ہیں اس لیے جنس کے لحاظ سے بھی ایک دوسرے کے مطابق ہوتے ہیں۔ جیسے قلم واجد ورقد ورقد واجد اور قلمان اثنان ورقتان اثنتان۔

" (٣) تین ہے دس تک کی گنتی کے لیے اسم العد دمضاف اور معدود مضاف الیہ کی طرح آتے ہیں اور جنس میں ایک دوسرے کے برعکس ہوتے ہیں۔ جیسے تیشعکہ مُعَلِّمِینَ اور تِنسْعُ مُعَلِّمَاتٍ۔

(٣) اگر ہم کہیں کہ '' گھڑسوار دود و'تین تین' چار چار ہوکر آئے'' اور اس کاع بی ترجمہ اس طرح کریں جاء ت الْفُرْسَانُ اثْنَیْنِ اثْنَیْنِ اَلْفَاۃً اَلْفَاۃً اَرْبَعَۃً اَرْبَعَۃً تو بیر جمہ درست ہوگا' لیکن عربی میں اس کا رواج نہیں ہے۔ نوٹ کریں کہ اس ترجے میں اساء العدد حال ہونے کی وجہ سے حالت نصی میں آئے ہیں۔ عدد کے تکرار کے لیے ایک ایک کامفہوم ادا کرنے کے لیے عام طور پر فُوادَ آتا ہے۔ دودو کے لیے افکانِ کو مَفْعَلُ کے وزن پر مَشْلی لاتے ہیں۔ جبکہ تین تین سے نوٹو کے لیے اسم العدد کو فُعَالٌ کے وزن پر استعال کرتے ہیں۔ جیسے فُلُک وُر وُبُاعُ وَغِیرہ۔

نود ان کے حوالے سے اسلام کے تاب اس سورہ میں مختلف مقامات پر وراشت کے متعلق متعدّد آیات آئی ہیں۔ ان کے حوالے سے اسلام کے قانون وراشت کو بیجھنے کے لیے ضروری ہے کہ الی تمام آیات کو بیجا کر کے متعلقہ احادیث اور فقہاء کے اقوال کی رشنی میں ان کا مطالعہ کیا جائے کئی ایک آیت یا چند آیات کے حوالے سے قانون وراشت کو بیجھنے کی کوشش ایک سعی لاحاصل ہے۔ اس لیے ان اسباق میں قانون وراشت کی وضاحت شامل نہیں ہوگی۔

### آيت

وَلَكُمْ نِصُفُ مَا تَرَكَ اَزُوا جُكُمُ إِن كُمْ يَكُن لَهُنَّ وَلَدٌ ۚ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرَّبُعُ مِمَّا تَرَكُن مِنْ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُوْصِيْنَ بِهَا آوُ دَنْنٍ ﴿ وَلَهُنَّ الرَّبُعُ مِمَّا تَرَكُنُمُ إِنْ لَكُمُ ل وَلَدٌ ۚ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الشَّمُنُ مِمَّا تَرَكُنُ لَتُمُ مِّنْ بَعُدِ وَصِيَّةٍ تُوْصُونَ بِهَا آوُ دَنْنٍ ﴿ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُؤْرِثُ كَلَمَ السَّدُسُ فَا لَا أَوْ الْمَرَاةُ وَلَهُ آخُ او الْحُدُ قَالَا السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُؤْرِثُ كَلَمَ السَّدُسُ وَالْمُولَةُ السَّدُسُ وَالْمُولَةُ السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ اللَّهُ وَالْمُولُ وَاحِدُ اللَّهُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ اللَّهُ السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ اللَّهُ السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ اللَّهُ وَاللَّهُ السَّدُسُ وَالْمُولُ وَاحِدٍ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ وَاحِدُ اللَّهُ السَّدُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ السَّدُولُ وَالْمُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلَ وَاحِدٍ اللَّهُ وَاللّ





فَإِنْ كَانُوَا الْمُثَرَمِنْ ذَلِكَ فَهُمُ شُرَكَاء فِي التُلْثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوْطَى بِهَا او دَيْنٍ عَيْرَ مُضَاتٍ وَصِيَّةً مِّنَ اللهِ وَالله عَلِيْمٌ حَلِيْمٌ ۚ

<u>ر ب ع</u>

رَبِّعَ يَرْبُعُ (ن) رَبْعًا :كى چيز كاچوتقاحسدلينا ايك چوتقائي لينا\_

اَزْبَعْ: اسماء العدويس سے ہے۔ چار۔ ﴿ وَمِنْهُمْ مَّنْ يَتَمْشِيْ عَلَى اَرْبَعِ ﴾ (النور: ٥٤) "اوران ميں سے وہ بھی ہے جو چلتا ہے چار پر لینی چارٹا تگول پر۔"

اَرْبَعِيْنَ : عِالِيس \_ ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَلَى اَرْبَعِيْنَ لَيْلَةً ﴾ (البقرة: ١٥) 'اورجب بم في وعده كيا موى السيال الول كا-"

رُبُعٌ السي چيز كاچوتها حصة ايك چوتهائي - آيت زيرمطالعه

رَابِعٌ : ترتیب میں چوتھا۔ ﴿ سَیَقُولُونَ فَلْفَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ (الكهف: ٢٢) ' وه لوگ كهيں كے تين ميں اور چوتھاان كاكتا ہے۔''

رُبّاعُ (كراركاعدو) : چارچار سورة النساءكي آيت ويكهيس

كال

تكلُّ يكِكُ وض كَلَّا: (١) تفكنا (بهت كام كرني كى وجد ) والداوراولا وكي بغير مونا

كُلُّ (اسم ذات بهى ہے) : تھكا دينے والى چيز بوجھ - ﴿ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْلَلُهُ ﴾ (النحل:٧٦) ' اوروه ايك بوجھ ہے اينے آتقاير ـ ''

کلّا: بوجھ یا تھکاوٹ کی نفی سے عام ہے۔ کسی بھی چیز کی کامل نفی کے لیے آتا ہے۔ ہر گزنہیں۔ ﴿ کُلَّا اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَالَيْقُولَ ﴾ (مریم: ۷۹) '' ہر گزنہیں۔ ہم کھیں گے اس کوجووہ کہتا ہے۔''

مُحُلُّ: (۱) سب كسب برايك و ﴿ بَلُ لَهُ مَا فِي السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ \* كُلُّ لَهُ قَيْتُوْنَ ﴿ ) (البقرة) " بلكه اس كابى به وه جوآ سانول اورزيين ميل بدسب كسب اس كى بى فرما نبردارى كرنے والے بس ـ "

تُحَلَّمَا:اس میں ماظر قیہ ہے اور کُلَّ اس کا مضاف ہے۔ظرف کے کرار کا مفہوم دیتا ہے۔ جب بھی جب بھی جب بھی۔ ﴿ کُلَّمَاۤ اَضَآءَ لَهُمْ مَّشُوْا فِنْهُو ﴾ (البقرة: ۲۰)' جب بھی روشنی ہوتی ہے ان کے لیے تو وہ لوگ چلتے ہیں اس میں۔''

كَلَاللة اليم ميت جس كي اولا داوروالد زنده نه بول \_ آيت زيرمطالعه

قركىيب: 'تَرَكَ ''كافاعل' 'أزُواجُحُمْ '' عاقل كى جَع كمتر ب جس كافعل واحد ندكر اور واحد مؤتث وونوں طرح آسكتا ہے۔ البتہ آگے 'ایکُنْ ''اور 'لَهُنَّ ''آیا ہے۔ اس سے معلوم ہوا كہ يہاں ''أزُواجُكُمْ '' (تمہارے جوڑے) سے مرادتہارى بيوياں ہیں۔ 'دَيْنِ '' كى جر بتارى ہے كہ يہ 'وَصِيَّةٍ ''پر

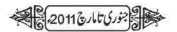




عطف ہے۔' وَإِنْ كَانَ '' مِيْنِ ' كَانَ تامّه '' ہے۔' رَجُلُ '' اور' أوِ امْرَاَةٌ '' اس كے فاعل بين اور كره موصوفه بيں۔' يُوْرَثُ كَلَالَةً ''صفت ہے۔ ثلاثی مجرد میں' وَرِثَ '' لازم ہے' جس كا مجبول نہيں بن سكتا۔ اس ليے ''يُوْرَثُ '' باب افعال كا مجبول ہے۔ اس كا نائب فاعل اس ميں شامل' مُعُوّ '' كی ضمير ہے جو' رَجُلُ '' اور '' اُمُورَاَةٌ '' كے ليے ہے۔' 'كَلْلَةً '' ان كا حال ہے۔' 'كَانُوْا '' كا اسم اس ميں شامل' نُهُمْ '' كی ضمير ہے جو' آئے '' اور '' اُمُحُوّ '' ہے۔ ' وَصِيّةٍ '' كا حال ہونے كی وجہ سے ' نَعْیُر مُنْ مُنْ اِیا ہے۔ میں آیا ہے۔ میں آیا ہے۔ میں آیا ہے۔

#### ترجمه:

وَلَكُمْ : اورتمهارے لیے نِصْفُ مَا :اس كا آوها بجو تَوَكَ : حِجُورُ ا أَذُواجُكُمْ : تهارى بيويون في إِنْ :اگر لَّهُ يَكُنُ : ندمو وَلَدٌ : كُونَى بِحِه لَّهُنَّ :انكا فَإِنْ : كِيراكر گانَ : ہو وَلَدٌ : كُونَى بَيْهِ لَهُنَّ :انكا الرُّبُعُ مِمَّا:اس مِن سے چوتھائی حصرے جو فَلَكُمُ : توتمهار \_ ليے ثَرَّ كُنَّ : انہول نے چھوڑا مِنْ الله وصِيّة :اس وصيت ك بعد بِهَآ:جس كي یُوْصِیْنَ : انہول نے وصیت کی أَوْ دَيْنِ : ياكسى قرضے كے بعد وَلَهُنَّ : اوران كے ليے الرُّبُعُ مِمَّا:اس مِيس سے چوتھائی حصہ ہے جو تَوَكُّتُمُ : ثم نے چھوڑا لَّهُ يَكُنُ : ندبو إِنْ :اكر وَلَدٌ : كُونَى بَيِهِ لَّكُمْ :تمهارا فَإِنْ : كِلراكر گانَ : ہو وَلَدٌّ : كُونَى بَحِه لَكُمْ : تنهارا الشَّمْنُ مِمَّا: ال مِن عن عن تفوال حصد بجو فَلَهُنَّ : توان كے ليے قَرَّ كُتُهُمْ :تم نے جھوڑ ا مِّنْ المَعْدِ وَصِيَّةِ :اس وصيت كے بعد بِهَآ: جس كي تُوْصُونَ : تم نے وصیت کی أوْ دَيْنِ : ياكسى قرضے كے بعد وَإِنَّ : اوراكر دَجُلُّ : كُونَى ايسامرد يُوْرَثُ : جس كاوارث بناياجا تاب كَلْلَةً :اس حال ميس كه وه كلاله تفا







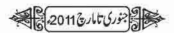
أو امْرَأَةُ : ياكونى اليي عورت مو وَّلَهُ : اوراس كا أخ : ايك (اخيافي) بمائي أو :يا اُخُتُ : ایک (اخیافی ) بہن ہے فَلِكُلِّ وَاحِدٍ: تَوْہِراكِ كے ليے منهما :ان دونول میں ہے الشُدُسُ : حِمثًا حمدب كَانُوْ ا : وه (لوگ) يول فَإِنْ : كِيراكر فَهُمْ : تووه (لوگ) أَكْثُورَ مِنْ ذَٰلِكَ :اس عزياده فِي الثُّلُثِ : ايك تَهَالَى مِن شُوَكَاءُ : شريك بين يُّوْصلى: وصيت كَا كُنُ مِنْ المِعْلِدِ وَصِيتَةِ :اس وصيت كے بعد اَوُ دَيْنِ : ياكسى قرضے كے بعد بهة: جس كي غَيْرُ مُضَارٌ : بغيرنقصان دين والى موتى موك وَصِيَّةً: تاكيد بوت بوئ وَاللَّهُ : اورالله مِّنَ اللهِ : الله ( كاطرف) = حَلِيْمٌ: برد بارے عَلِيْمٌ : جانے والاہے

نوٹ الغوی اعتبار سے الیی میت کو بھی کلالہ کہتے ہیں جس کا والدا وراولا دخہ ہؤا ورمیت کے والدا وراولا دکے علاوہ جو وارث ہوں' ان کو بھی کلالہ کہتے ہیں ۔لیکن اس آیت اور اس سورۃ کی آخری آیت کا سیاق وسباق بتارہا ہے کہ ان میں کلالہ کا لفظ میت کے لیے آیا ہے۔اس کے علاوہ رسول اللہ گالٹیٹر کے سے گلاکہ ڈے متعلق دریافت کیا گیا تو آیٹ نے فرمایا کہ''وہ' جومرااس حال میں کنہیں ہے اس کی کوئی اولا داور نہ ہی والد''۔(مفردات القرآن)

### آيات ۱۳ يما

تِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولُهُ يُدُخِلُهُ جَدَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْقَا الْأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيهَا \* وَذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ وَمَنْ يَعْضِ اللهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَكَّ حُدُودَةُ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا \* وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿

توكیب: "مَنْ "شرطیه بـ شرطهون كی وجه نے "یطینع" كے بجائے مضارع بجز وم "یطعن" آیا ہـ پھر
اے اگلے لفظ یعنی اللہ ہے ملانے کے لیے قاعدے کے مطابق زیردی گئی ہے۔ "یُذ خِلْهُ" بواب شرط ہونے كی
وجہ ہے مجز وم ہوا۔ "بحثیت" "اس كا مفعول ثانی ہے اس لیے حالت نصب میں آیا ہے اور تكره مخصوصہ ہے۔
"خلیدین "حال ہے۔ "الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ" فَبر معرفہ ہے اور اس كی ضمیر فاصل محذوف ہے۔ "یعیص "اور
"کیتعد " شرط ہونے كی وجہ ہے حالت جزم میں ہیں۔ "یدیدخِلْهُ" كامفعول ثانی "نازًا" ہے اور "خوالدًا" حال
ہے۔ "عَذَابِ مُنْهِیْنْ" "مبتداموفرنكرہ ہے اور اس كی فبرمحذوف ہے۔
(بقیہ ضفہ 50 پر)



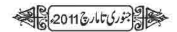


## حضورً الله على بيشين گوئياں اور علم الغيب مرتن بر د فيسر محريونس جنوعه

عَنُ آبِى مُوسَى الْاشْعَرِى ﴿ قَالَ : كُنتُ مَعَ النَّبِي عَلَيْ فِي حَائِطٍ مِنَ حِيْطَانِ الْمَدِيْنَةِ وَ فَحَاءَ رَجُلِ فَاسْتَفَتَحَ وَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : ((إِفْتَحُ لَهُ وَبَشِرْهُ بِالْجَنَّةِ)) فَفَتَحُتُ لَهُ فَإِذَا أَبُوبَكُم وَ فَحَاءَ رَجُلِ فَاسْتَفَتَحَ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : ((إِفْتَحُ لَهُ وَبَشِرْهُ بِمَا قَالَ النَّبِي عَلَيْ : ((إِفْتَحُ لَهُ وَبَشِرْهُ بِمَا قَالَ النَّبِي عَلَيْ فَحَمِدَ اللَّهُ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بَلُوى تَصِيبُهُ )) فَإِذَا عُمُراتُهُ بِمَا قَالَ النَّبِي عَلَيْ اللَّهُ فَمَ مَا اللَّهُ الْمُسْتَعَانُ (رواه البحارى و مسلم) النَّبِي عَلَيْ عَلَيْ اللهُ الْمُسْتَعَانُ (رواه البحارى و مسلم)

اس حدیث کے راوی حضرت ابومویٰ الاشعری دلیٹیؤ صحافی رسول اور متناز تاریخی شخصیت ہیں۔ کے میں فتح خیبر کے موقع پراپ قبیلے کے افراد کے ساتھ حلقہ بگوش اسلام ہوئے۔ • اھ میں رسول اللّه مَالَیْتُومِ نے انہیں معاذ بن جبل دلیٹیؤ کے ساتھ تبلیغ کے لیے بمن بھیجا۔ عہد فاروقی میں پہلے بھرہ اور بعد میں کوفہ کے عامل رہے۔ جنگ صفین میں حضرت علی دلیٹیؤ کی طرف ہے ثالث مقرر کیے گئے۔ آپ کا شارفقہائے صحابہ میں ہوتا ہے۔

رسول الله من الله من الله على الله الله على الل







ابوموی اشعری بڑھی ہے جن کوآپ نے دروازے پر محافظ اور نگران کے طور پر کھڑا کیا تھا۔ای دوران کسی شخص نے اندرآ نے کی اجازت چاہی آپ نے ابوموی اشعری کوفر مایا کہ آ نے والے کے لیے دروزہ کھول میں اوراس کو جنت کی بشارت دیں۔ جب ابوموی اشعری نے دروازہ کھولاتو دیکھا کہ ابوبکر اندرآ ناچاہ رہ ہیں۔ آپ نے ان کورسول اللہ مُناکھی نے فر مان کے مطابق جنت کی بشارت دی جس پر انہوں نے اللہ کی حمہ بیان کی اور کلمات شکر اوا کیے اور اندرآ گئے۔ دوبارہ کسی نے دروازہ کھولنے کی استدعاکی اور اب کے بھی ابوموی استعری نے رسول اللہ مُناکھی کی اجازت سے دروازہ کھولاتو عمراندرآ کے اور رسول اللہ مُناکھی کے فر مان کے مطابق اشعری خنت کی بشارت دی گئی۔ اس پر انہوں نے بھی الحمد للہ کہا۔ بعد از ان تیسری مرتبہ دروازہ کھولاگیا تو اجازت کے دوازہ کھولاگیا تو اجازت کے دوبارہ کسی جنت کی خوشخری کے ساتھ انہیں مصیبت اورا بتلاء کی خربھی دی گئی۔ اجازت کے خوشخری پر انہوں نے الحمد ملاع پر اللّٰہ المستعان کہ کر اللہ سے مدومانی۔

اس حدیث میں رسول الله مُثَاثِیْنِ نِی تین صحابہ کرام ڈیکٹئر کو جنت کی خوشخبری دی۔اس کے علاوہ مختلف مواقع یرآب نے کچھ دوسرے اصحاب کو بھی جنت کی بشارت دی تھی مشہور صدیث میں آپ مَالْ يَعْفِرُ اللهِ فَا اصحاب کو جنت کی بشارت دی جنهیں''عشرہُ مبشّرہ'' کہتے ہیں۔ان میں ان متیوں اصحاب کے علاوہ سات دوسرے اصحاب بھی شامل ہیں۔ رسول اللهُ مُنَافِیْزِ کے تمام صحابی فضیلت مآب ہیں۔ قرآن میں جابجا ان کی تعریف ہے۔ جنگ بدر میں شامل ہونے والے مجاہدین کومغفرت کی خوشخری دی گئی ہے۔ سورۃ الفتح میں بیعت رضوان كا ذكر ہے جس ميں شامل صحابہ كرام شائل كو ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّٰهُ عَن الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (آيت ١٨) كے الفاظ میں رضائے اللی کا تمغیل چکا ہے۔ ای سورت میں رسول الله ماللين الله الله مالله کا تعریف ان الفاظ میں کی گئی ہے: ﴿ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (آيت ٢٩) كه كفار كم مقابل مين جانباز مرآ پس مين رحم ول بين \_ مشہور محدّث حافظ البولغيم نے اپني كتاب ' محلية الاولياء ' ميں حضرت عبدالله بن مسعود ظافيز كا قول نقل كيا ہے كه الله تعالى نے اپنے بندوں كے قلوب پرنظر ۋالى اوران سب ميں اپنے علم كے مطابق حضرت محمد مَا الله عَمْ الله عَمْ الله اوراینی رسالت کے ساتھ آ پ کومبعوث فر مایا۔ پھر آ پ کے بعدلوگوں کے قلوب پرنظر ڈالی تو پچھالوگوں کو آ پ کے اصحاب اور اینے دین کے ناصر و مددگار اور آپ کے وزراء و نائبین کے طور پر منتخب فرمایا۔ گویا صحابہ كرام ع الله كالله كي چيده اور منتخب بندے ہيں۔اى طرح حضرت عبدالله بن عمر علي كا قول ہے كه اصحاب رسول اس أمت كے بہترين لوگ ہيں۔قرآن وحديث كو دين كے اوّلين ماخذتشليم كرنے والے تمام اہل أيمان كا عقیدہ ہے کہ کوئی غیرصحابی خواہ کسی درجے کامتقی ومحن ہووہ کسی ادنی درجے کے سحابی کے برابر بھی ٹہیں ہوسکتا۔ كيونكه صحابي وه خوش نصيب شخص ہے جس نے ايمان كي حالت ميں رسول الله طالقية كما مبارك چيره ديكھا اورايمان کے ساتھ ہی اس دنیا ہے رخصت ہوا۔

باغ کے اندر دافطے پر جب رسول الله مُطَالِقُتُا کی طرف سے ان تینوں اصحاب کو جنت کی بشارت دی گئی تو ہر ایک نے اللہ کی حمد بیان کی گویا آپ کی بشارت کوئل جانا۔ وہ جانتے تھے کدرسول الله مُثَالِقِیْمُ اللہ کی وثی سے ہی دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰی ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحُی یُّوْسِطِی ﴾ (النجم )





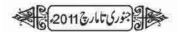
'' آ پاپی خواہش سے زبان کوجنبش نہیں دیتے مگروہ وی الہی ہی ہوتی ہے''۔زیر درس صدیث کے مطابق افرادِ اُمّت بران اصحاب ثلاثہ کے جنتی ہونے پریفین کرنالاز می ہوگیا۔

جب حضرت عثان غنی طائن کو بشارت دی گئی تو ساتھ ابتلاء و آز مائش کی خبر بھی دی گئی جس پر انہوں نے الحمد لللہ المستعان بھی کہا ' یعنی مجھ پر جوابتلاء آئے گی اُس میں میں اپنے اللہ ہی ہے مد دچاہتا ہوں۔ گویاان کویفین ہوگیا کہ جس طرح جنتی ہونے کی بشارت سے اور درست ہاسی طرح آزمائش میں مبتلا ہونا بھی لیتن ہے۔ پھر تاریخ شاہد ہے کہ جس طرح کی ابتلاء میں حضرت عثان طائن ڈالے گئے ولی آزمائش نہ ابو بکر طائن کو پیش آئی نہ عمر طائن کو اور حضرت عثان طائن کی اس بتلاء ہے حفوظ نہ درہ سکے۔ اقبال نے سے کہا ہے ۔

گفتهٔ او گفتهٔ الله بود گرچه از حلقوم عبدالله بود!

حضرت ابوبکراورعمر پیچی کو جنت کی بشارت اور حضرت عثمان پیپیؤ کو جنت کی بشارت کے ساتھ ابتلاء کی خبر بھی انباء الغیب میں سے ہے۔اس طرح غیب کی خبریں آئے نے اور بھی کئی موقعوں پر بتائی ہیں۔ای طرح آپ منافظ نے موت کے بعد کی زندگی کے بارے میں بہت ی باتیں بتائی ہیں جن کوافراد اُمت حق جانتے ہیں۔ بيسارى غيب كى خبرين بين مكراس سے كسى كوبيشبه برگزنبين مونا جا سيے كه آپ على الله الغيب يعنى غيب دان تھے کیونکہ عالم الغیب صرف ایک اللہ ہے جیسا کہ قرآن مجید میں وضاحت کے ساتھ بار ہااس حقیقت کو بیان کیا كيا بـ ـ سورة الانعام آيت ٥٠ اورسورة حود آيت ٣١ كـ الفاظ ايك جيس بين ﴿ قُلْ لا أَفُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَانِنُ اللهِ وَلَا اَعْلَمُ الْعَيْبَ ﴾ '' (ا \_ يَغِير) كهرو يجيمِ مِن ثم كوينبين كهتا كدمير \_ ياس الله كِثراني بين اورنه مين غيب جانتا مون "رسورة النمل مين ارشاد موا: ﴿ قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّلْمُوتِ وَالْآرْضِ الْعَيْبَ إِلاَّ اللهُ و ﴿ آیت ۲۵)'' کہدوو کہ جولوگ آسانوں اور زمین میں ہیں اللہ کے سواغیب کی بانتیں نہیں جانتے''۔ " عَالِمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ" كَ الفاظ قرآن مين صرف الله ك ليه بي استعال موع بين اوركي دفعه آئ ہیں کھلوق میں ہے سے کے لیے بیالفاظ نہیں آئے کیونکداللہ ہی عالم الغیب والشھادہ ہے اس کے سوااور کسی کی پیصفت نہیں۔ ہاں اپنے بندوں میں ہے جس کو جا ہے وہ غیب کی خبریں بتادیتا ہے۔ جیسا کرقر آن مجید میں رسول اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ مِنْ اللهُ عَنْ أَنْهَاءِ الْعَيْبِ مُوْجِيْهِ إِلَيْكَ ﴾ (آل عمران:٣٨) " يغيب ک خبریں ہیں جوہم آپ کی طرف وی کرتے ہیں' ۔ گویا جوغیب کی خبریں آپ نے دی ہیں' وہ اللہ نے آپ کو کے پاس غیب کی تخیاں ہیں جن کواس کے سواکوئی نہیں جانتا۔"

عان لینا چاہے کہ اللہ کا ہر کا م حکمت پر بنی ہے 'کیونکہ وہ انحکیم ہے۔ کوئی عبث کا م اس کی شانِ رفیع کے شایاں نہیں ۔ اللہ نے رسول اللہ تا اللہ علوم عوا فر مائے جوان کے لیے مناسب اور ضروری تھے۔ غیر ضروری علوم خواہ وہ لوگوں کے نزدیک کتنے اہم ہوں اللہ نے اپنے پیغیر کوئییں دیے۔ عرب کا بچہ بچے شعر کہنا تھا گر اللہ تعالیٰ نے آپ کوشعر کہنا نہیں سکھایا۔ سورہ لیمین میں ہے: ﴿ وَمَا عَلَمْ لُهُ اللّهِ عَوْدَوَمَا يَنْبَعِيْ لَهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَمْ لُهُ اللّهِ عَدْدَوَمَا يَنْبَعِيْ لَهُ اللّهِ عَدْدَوَمَا يَنْبَعِيْ لَهُ اللّهِ اللّهِ عَدْدَوَمَا يَنْبَعِيْ لَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال





نے انہیں شعر گوئی نہیں سکھائی اور نہ وہ آپ کے شایاں تھی''۔اسی طرح خواندہ ہونا عام لوگوں کے لیے گتنی بڑی خوبی م خوبی ہے گر آپ لکھنا پڑھنا نہیں جانتے تھے۔آپ نے دنیاوی علوم مثلاً سائنس' تاریخ وغیرہ کی کتابیں نہیں پڑھی تھیں' مگراللہ نے تمام ضروری علوم کے لیے آپ کا سید کھول دیا تھا۔غیب کاعلم اللہ تعالیٰ کا خاصہ ہے اور اسی کوزیب دیتا ہے۔اللہ کا کوئی ہمسرنہیں' لہذا غیب کاعلم مخلوق کے لیے نہ مفید ہے نہ مناسب۔

ہاں غیب کی جوخبریں آئے کے شایانِ شان تھیں وہ ضرور آپ کو بتا دی گئیں۔ آپ کوخواہ مخواہ عالم الغیب کہنے ہے آپ کی رفعت شان میں فرق آتا ہے مثلاً بئر معونہ کا واقعہ دیکھے لیجے۔ بنوسلیم کی ملکیت مدینہ کا ایک كنوال تھا 'اس كے آس ياس كے علاقے كو بھى بر معونہ كہتے تھے۔ بنوعامر كا ايك سردار رسول الله مَا اللَّهِ كَا خدمت میں حاضر ہوااور تعلیم وتبلیغ کے لیے بچھ مسلمانوں کوساتھ جیجنے کی درخواست کی ۔ آ ب نے برضاور غبت سترصحابه کرام ڈوکھی کاایک وفداس کے ساتھ بھیج دیا۔وہ لوگ جھوٹے تھے۔ جب صحابہ کرام ٹیکٹر معونہ پینچے تو وہاں كرردارن ايخ قبيلكوان يرحمله كرن كوكها مسلمانول في مقابله كيا مكر حضرت كعب بن زيد كرسواسب شہید کردیے گئے۔رسول الله مُلا الله عَلَيْ الله مُلا الله عَلَيْ الله مُلا الله عَلَيْ الله مَلِي الله عَلَيْ الله مَلا الله عَلَيْ الله مَلِي الله مَلْ الله مَلِي الله مَلْ الله مَلْ الله مَلِي الله مِلْ الله مَلْ الله مِلْ الله مِلْ الله مَلْ الله مِلْ الله مَلْ الله ليے بددعا كرتے رہے۔ ظاہر ہے كما كررسول الله فاليونا كوان كى سازش كاعلم ہوتا تو آ پ سز صحابه كرام وفائلة كوان کے پاس نہ جیجتے۔ بیدوا قعداوراس طرح کے اور کئی واقعات ظاہر کرتے ہیں کہرسول اللّٰمُظَالِيُّ کُوغیب کی ان ہا توں کا ہی علم تھا جن کے بارے میں اللہ آپ کوخبر دے دیتا۔علم غیب اللہ تعالیٰ کا خاصہ ہے اور جس طرح اللہ تعالیٰ ا پنی ذات میں لاشریک ہے اس طرح وہ اپنی صفات میں بھی کیتا ہے۔اللہ تعالیٰ کی ہرصفت کی طرح اس کاعلم بھی یے شک اور بے حدوحیاب ہے اورمخلوق میں سے کوئی بھی عالم الغیب نہیں' جس کے پاس جو بھی علم یاصلاحیت ہے وہ اللہ ہی کی عطا کردہ ہے۔قر آن اور حدیث میں عالم الغیب کے الفاظ صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لیے آئے ہیں۔ رسول الله مثال فی استقبل کے بارے میں جو باتیں بتائی ہیں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی کی بنیا دیر بتائی ہیں'اس کیے وہ ہو بہواس طرح واقع ہوئیں اور ہول گی جس طرح آپ نے فرمائی ہیں۔اس حدیث میں حضرت عثمان غني ظائن کوآ ڀ نے ايک عظيم آ زمائش اور مصيبت کي خبر دي تھي للندا پيشين گوئي آ ڀ کي شهادت کے واقعہ کی صورت میں یوری ہوئی 'جبکہ حضرت ابو بکراور حضرت عمر عظی کے ساتھ ایسا کوئی واقعہ پیش نہیں آیا۔

یہاں ایک بات یہ بھی یا در کھنے گی ہے کہ تینوں حضرات کورسول الله مُنَّ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنَّ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنَّ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مُنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِلْمُ الللّٰلِمُ اللّٰلّٰ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ





# قديم مصاحف قرآنيه: ايك تجزياتي مطالعه

#### حافظ محمرزبير

قدیم مصاحف کے مطالع میں اہم ترین سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کی مصحف کے قدیم ہونے کے دلائل کیا ہو سکتے ہیں؟ مختلف علماء نے کسی مصحف کے زمانۂ کتابت کو معلوم کرنے کے لیے دو ذرائع کا ذکر کیا ہے جو درج ذیل ہیں:

(۱) عربی زبان کی کتابت میں حروف خطار سم اور تحریر کی خصوصیات اور ان کے ارتقاء کے متعدد مراحل کی روشی میں کسی مصحف کے زمانے کا تعین کیا جا سکتا ہے۔ عربی زبان کے حروف کی کتابت کے ارتقائی مراحل جانے کے لیے آٹارِ قدیمہ ایک اہم مصدر میں 'مثلاً حجاج بن یوسف کے زمانے میں جاری کیے گئے دراہم پر موجود عربی تحریر اس دور میں سکتے جاری کرنے کی ڈائیوں کی تحریریں' بنوا میہ کے دور کے سکوں کی تحریریں' مروان بن حکم کے بنائے گئے فئی پر موجود عربی تحریریں' بنوا میہ کے دور میں قائم کیے گئے قبیصح وہ کی عربی تحریریں وغیرہ۔ عربی زبان کے حروف اور سم کے ارتفائی مطالعہ کے لیے درج ذیل مصادر کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے:

الكتابات في العصر الراشدي المسكوكات (٢٠ - ١٥هـ)

البرديتان المؤرختان (٢٢هـ)

مصادر الحروف العربية على النقود الأموية المعربة وغير المعربة (١٣٢-٤١هـ)

الدراهم الإسلامية الساسانية للحجاج بن يوسف الثقفي في المتحف العراقي

كتابة قبة نسيج من الحرير للخليفة مروان بن الحكم (٢٦هـ)

كتابة قبة الصخرة (من الفيفساء) مؤرخة (٧٢هـ)

كتاب دراسات في تاريخ الخط العربي منذ بدايته إلى نهاية العصر الأموى صلاح الدين المنجد

أصل الخط العربي و تطوره حتى نهاية العصر الأموى سهيلة ياسين جامعة بغداد

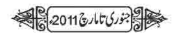
مصاحف صنعاء من القرن الأول الهجري و الثاني والثالث مجموعة مقالات متنوعة كويت

صبح الأعشى للقلقشندى

الفهرست لابن نديم

The Quranic Art of Calligraphy and Illumation, Martin Lings, Wester Ham Press, England.

The Abbasid Tradition Qurans of the 8th to 10th Centuries, François Derocthe.







(۲) کاربن ٹمبیٹ کے ذریعے بھی کسی مصحف کے زمانہ کے بارے میں معلومات جمع کی جاتی ہیں۔اس طریقے کے ذریعے ان اشیاء کے زمانہ فنا کو معلوم کیا جاتا ہے جن میں کوئلۂ کٹڑی ' ہڑی' درختوں کے پتے یا چہڑا وغیرہ استعال ہوا ہو۔ چونکہ قدیم مصاحف چڑوں پر لکھے جاتے تھے البنداان کے زمانہ کتابت کو معلوم کرنے کے لیے اس طریقے کو بھی کثرت سے استعال کیا جاتا ہے۔ بیا طریقہ فزئس' کیسٹری اور میکنالوبی کے ارتقاء کی پیداوار ہے' لہذا ایک سائنسی طریقہ ہے' اگر چہ بیاس قدر متند نہیں ہے جس قدر پہلا طریقہ اس کی وجہ بیہ کہ کاربن ٹمیٹ کے ذریعے کسی شے کی موت کا زمانہ معلوم ہوتا ہے نہ کہ پیدائش کا۔اس کا طریقہ کا زمانہ معلوم کیا میں قدیم نسخے کا ایک ورق لے کراس ورق کے ضائع ہونے والے بعض حصے کا ضائع ہونے کا زمانہ معلوم کیا جاتا ہے' لیکن وہ مصحف کلھا کب گیا' یہ معلوم کرنا مشکل ہوجا تا ہے۔

ان دو ذرائع میں درج ذیل کااضا فہ بھی کیا جاسکتا ہے:

(۳) چوتھی صدی ہجری ہے چود ہویں صدی ہجری کے مابین لکھے جانے والے مصاحف کے آخریس بعض اوقات کا تب کا نام اور تاریخ کتابت بھی درج ہوتی ہے جس سے اس مصحف کی کتابت کے زمانے کے بارے میں یقینی علم حاصل ہوتا ہے۔

( س ) کسی مصحف کے آخر میں بعض اوقات کا تب کا نام درج ہوتا ہے۔ اس کا تب کی تاریخ پیدائش و وفات ہے بھی اس مصحف کے زمانے کانعین کیا جاسکتا ہے۔

(۵) تاریخی اخباروآ ثارے بھی کسی مصحف کی زمانہ کے بارے میں ظن کی حد تک علم حاصل ہوتا ہے۔

### قديم مصاحف كااجمالي تغارف

مسلمان محقین کی تحقیق کے مطابق اس وقت عالم اسلام اور عالم کفر کی لا بھر یہ یوں میں تقریباً 191 یسے ناور مصاحف موجود ہیں جو پہلی پانچ صدی جحری کے دورا ہے میں لکھے گئے ہیں۔ان مصاحف میں ہے عراق میں مصاحف موس ۱۶ مصر میں ۱۴ مصر میں ۱۶ مصر میں ایک ایک نے موجود ہے۔ ان میں سے بعض نسخ کامل ہیں جبکہ بعض ناقص صنعاء ' بین سے حال ہی میں دریافت شدہ ایک صد سے زائد قدیم مصاحف ان کے علاوہ ہیں۔ ذیل میں ہم ممالک کے اعتبار سے بعض قدیم شخ قرآ نہ کا تعارف پیش کررہے ہیں۔

## ترکی میں قدیم مصاحف

(۱) خط کوئی میں ایک مصحف توپ کا پی سرائے میوزیم' استبول میں موجود ہے جس کا نمبر' 1' ہے۔اس مصحف پر لکھا ہے کہ اس مصحف کو حضرت عثان واٹھؤٹے نے ان قراء صحابیہ کی املا پر لکھا تھا جنہوں نے اللہ کے رسول ٹاٹھؤٹا سے قرآن حاصل کیا تھا۔ بعض محققین کا کہنا ہے ہے کہ بیصحف بذائے قدیم تو ہے کین حضرت عثال نے کوئی مصحف نہ لکھا تھا' لبذااس کے کا تب کوئی اور ہیں۔







- (۲) خط کونی میں ایک نسخہ توپ کا پی سرائے میوزیم میں موجود ہے جو چمڑے پر لکھا ہوا ہے۔ اس کے اوراق کی تعداد ۱۳۷ ہے۔ اس کا نمبر 36E.H.29 ہے۔ اس کے آخر میں ہے کہ یہ حضرت علی طالب کی کتابت ہے۔ ا
- (س) توپ کا پی سرائے میوزیم ہے کمتی لائبریری 'امانة خوینة 'میں بھی ایک نادرنسخ موجود ہے۔اس نسخ پر کھا ہے کہ است ۵۲ ہے۔اس اسنخ بیل کا تب کے نام اسنخ پر کھا ہے۔اس کا نمبر '40' ہے۔اس نسخ میں کا تب کے نام اور تاریخ کی اصافہ بعد میں کسی نے کیا ہے۔ لہٰذا بعض محققین کا کہنا ہے کہ بینسخداس تاریخ سے بعد کے زمانے میں کھا گیا ہے۔
- (٣) 'امانة حزينة 'ميں ايک نسخ کے آخر ميں لکھا ہے کہ اس کے کا تب جعفر بن محمد بن رين العابدين بن الحسين بن علی بن ابی طالب (متوفی ١٣٨ه ) ہيں۔اس کے اوراق کی تعداد ١٦٢ اے۔ نامکمل مصحف ہے۔اس کا نمبر '39 ہے۔
- (۵) آثارِ اسلامیہ میوزیم' استنول میں چڑے پر لکھا ہوا ایک مصحف موجود ہے' جس کا نمبر'457 ہے۔ شروع' درمیان اور آخر ہے اس کے پچھاوراق غائب ہیں۔اس مصحف کے بارے میں قدیم مصاحف کے ماہر ڈاکٹر صلاح الدین المنجد کا کہنا ہے کہ میں نے جتنے بھی قدیم مصاحف کا مشاہدہ کیا ہے' بیان میں ہے سب سے زیادہ قدیم معلوم ہوتا ہے۔ڈاکٹر المنجد کے بقول یہ مصحف اپنے انداز تحریر کی روشی میں پہلی صدی ہجری کے اواخر میں لکھا گیا ہے۔
- (۱) جامعها سنبول کی لائبرری میں ایک مصحف معروف عربی خطّاط ابن بواب بغدادی (متوفی ۱۳۳ ھ) کے خط سے لکھا ہوا موجود ہے۔ اس کا نمبر '449 ہے۔
- (۷) ندکورہ بالا لائبریری میں خط کوفی میں ۱۲ سو میں لکھا ہوا ایک مصحف بھی موجود ہے جس کا نمبر 'A6778'ہے۔

## برطانيه مين قديم مصاحف

- (۱) بر پہھم میں چڑے پر خط کوئی میں لکھا ہوا ایک قدیم نا در نسخہ موجود ہے جس کے بارے میں محققین کا کہنا ہے کہ بید دوسری صدی ہجری کا نسخہ ہے۔اس کے اور اق کی تعداد ۳۹ ہے۔ بیدا یک ناکھل نسخہ ہے۔اس کا نمبر 1563 اسے۔ ای طرح دوسری صدی ہجری کا ایک اور قدیم نسخہ چڑے کے اور اق پر ککھا ہوا ہے۔اس کے موجود صفحات کی تعداد ۹ ہے۔اس کا نمبر 1572 اسے۔
- (۲) پانچویں صدی جری سے متعلق ایک نسخہ پرنسٹن یو نیورٹی کی لائبریری میں موجود ہے۔اس کے اوراق کی تعداد ۲۰ اس کانبر 1156 اسے۔
- (۳) برطانوی میوزیم کندن میں چڑے پر لکھا ہوا ایک نامکمل نسخہ موجود ہے جس کے اوراق کی تعداد ۱۱۲ کے ۔ ماہرین فن کے مطابق بیداُ موی دورِخلافت کے آخری وَورکا نسخہ معلوم ہوتا ہے۔ برطانوی میوزیم میں بید





سب سے قدیم مخطوطہ ہے۔

(۴) علاوہ ازیں میوزیم میں ۴۰۴ ھ میں لکھا ہوا ایک مصحف بھی موجود ہے جس کے کا تب کا نام سعد بن محمد بن اسعد کرخی ہے۔ ۴۲۷ ھ میں لکھا ہوا ایک نسخہ بھی یہاں موجود ہے۔

## عراق میں قدیم مصاحف

دوسری صدی ہجری کا کوئی خط میں لکھا ہوا ایک نسخه عراقی میوزیم لا بسریری' بغداد میں موجود ہے۔اس مصحف کے ۳۰ اوراق موجود ہیں۔ایک ناکمل مصحف ہے۔ای طرح تیسری صدی ہجری کا ایک اور نامکمل مصحف بھی اس لا بسریری میں موجود ہے۔

روضة حضرت حسين دالي 'كربلا مين ايك قديم مصحف موجود ہے۔ يہ چڑے پر خط كو فى مين لكھا ہوا ہے۔ امام سجائة (متو فى ۱۱ اھر) كى طرف منسوب ہے۔ المحضو ق العباسية 'مين دوسرى اور تيسرى صدى ہجرى كے كئ ايك قديم مصاحف موجود ہيں۔

## تيونس ميں قديم مصاحف

- (۱) دار الکتب الوطنية "تينس ميں چراے پر لکھا مواايک قديم نسخه موجود ہے جو ٢٩٥٥ ه ميں لکھا گيا۔ يہ نسخه خطكو في ميں ہے۔
- (۲) اس لا بحریری میں معزبن بادلیں صنہاجی (متوفی ۴۹۴ه ه) کا نسخہ بھی موجو دہے جو خط کوفی میں چڑے پر لکھا ہوا ہے۔ ان کے علاوہ بھی اس لا بحریری میں گئی ایک قدیم مصاحف موجود ہیں۔
- (٣) نيلے رنگ كے چڑے پر خط كوفى ميں ايك نسخه قيروان ميں موجود ہے۔ يہ تيسرى صدى جرى كا مصحف ہے۔

## آئر لینڈ میں قدیم مصاحف

تشستوبیتی الابرری ڈبلن میں چڑے پر لکھا ہوا ایک نسخہ موجود ہے جوتیسری صدی ہجری کا ہے۔ اس کے ۱۹ وراق موجود ہیں۔اسی طرح اس لا بسر رہی میں خطے نشخ میں ۲۸۷ صفحات پر مشتمل ایک قدیم نسخہ بھی موجود ہے جس کے کا تب ابن اواب بغدادی (متونی ۱۳۹۱ھ) ہیں۔اس کا نمبر ۱۸: ۱۲ ہے۔اسی طرح ۴۲۲ ھیں ککھا ہوا ایک قدیم نسخ بھی یہال موجود ہے۔

## ہندوستان میں قدیم مصاحف

- (۱) رضالا ئبرىرى ٔ رامپور میں نفیس وعدہ کتابت میں ایک نسخہ موجود ہے۔ یہ ۳۴۳ صفحات پر مشتل ہے۔ چیڑے پر خط کو فی میں لکھا ہوا ہے۔اس کی کتابت حضرت علی بن ابی طالب دلائیے کی طرف منسوب ہے۔
- (۲) قدیم خط شخ میں لکھا ہوا ایک نفیس نسخہ بھی اس لا بسریری میں موجود ہے۔اس کی کتابت امام جعفر الصادق میشند کی طرف منسوب ہے۔اس کے صفحات کی تعداد ۱۳۷2 ہے۔





(۳) ایک بہت ہی نادرنسخہ بھی اس لا بھر رہی میں موجود ہے۔اس کے کا تب معروف بغدادی خطاط محمہ بن علی بن صن بن مقلہ (متو فی ۹۱۰ ھے) ہیں۔ بینسخہ ۲۱۵ اوراق پر مشتل ہے۔

## مراکش کے قدیم مصاحف

خطے کوئی میں چڑے پر لکھا ہوا پانچویں صدی ججری کا ایک مصحف قصرِ شاہی کر باط میں موجود ہے۔اس کا نمبر 3594 ناہے۔

## یمن کے قدیم مصاحف

امام بیخیٰ لائبریری میں آیک قدیم نسخه موجود ہے جس کے آخر میں لکھا ہے کہ اس کے کا تب حضرت علی بن ابی طالب دلائٹ ہیں۔علاوہ ازیں صنعاء کے وہ مصاحف بھی ہیں جو حال ہی میں دریافت ہوئے ہیں۔ہم آگے چل کران پرمستقل عنوان کے تحت کلام کریں گے۔

## تاشقند کے قدیم مصاحف

خط کونی میں چڑے پر لکھا ہوا ایک قدیم مصحف الإدارة الدینیة الإسلامیة الا بھریری میں موجو دہے۔ اس کے بارے معروف ہے کہ بید حضرت عثمان ڈاٹٹؤ (۳۵ھ) کا وہ مصحف ہے جس کی تلاوت کے دوران ان کو شہید کیا گیا تھا۔اس مصحف پرخون کے دھبوں کے نشانات بھی ہیں۔اس کے صفحات کی تعداد ۳۵۳ہ ہے۔ نقطوں سے خالی ہے۔اس کے بارے ڈاکٹر المنجد کا کہنا ہیہ ہے کہ بید دوسری یا تیسری صدی ہجری کا مصحف ہے۔

## ایران کے قدیم مصاحف

- (۱) فخرالدین نصیری لائیرین تهران میں ایک قدیم نسخه موجود ہے جس کے کا تب محمد بن الحسین بن علی (۲) متوفی اسمال مسحف ہے اور خط کوفی میں ہے۔
- (۲) دارالکتب الرضویه (مکتبه استان قدس) مشهدین ۱۳ اوراق پرمشمل ایک قدیم نسخه موجود ہے جس کی کتابت حضرت حسین بن علی پیان کی طرف منسوب ہے۔ ڈاکٹر المنجد کے بقول بیدوسری صدی ہجری کامصحف معلوم ہوتا ہے۔ اس کانمبر '14 'ہے۔
- (۳) اسی لائبریری میں '12' نمبر ضخ کی کتابت بھی حضرت حسین بن علی ٹاٹھ کی طرف اسم ھیں منسوب ہے جبکہ ڈاکٹر المنجد کے بقول مید دوسری صدی ہجری کے اواخریا تیسری صدی ہجری کی ابتدا کا مصحف معلوم ہوتا ہے۔
  (۳) چڑے پر لکھا ہوا تیسری صدی ہجری کا ایک مصحف بھی یہاں موجود ہے۔ علاوہ ازیں '15' نمبر نسخے کی کتابت حضرت علی بن الحصین بن علی کی طرف منسوب ہے جبکہ ڈاکٹر المنجد کے بقول میری صدی ہجری کا
- مخطوطہ ہے۔ (۵) روضۂ حیدر پیش خط کو فی میں چمڑے پر لکھے ہوئے کئی ایک نامکمل مصاحف موجود ہیں جن کی کتابت کی نسبت حضرت علی ڈاٹیئے کی طرف کی جاتی ہے۔۱۲۴ اوراق پرمشمثل ایک نامکمل نسخے کی کتابت کی نسبت





حضرت حسن بن علی ﷺ کی طرف بھی کی گئی ہے۔

(١) خطكوني ميل كلها جوالك نسخ بهي يهال موجود بجوتيسرى صدى جرى كاب-

(2) ا۳۰ ھیں لکھا گیانسخ بھی موجود ہے جس کے کا تب کا نام محمد بن انحسینی المجاھدی ہے۔علاوہ ازیں ۱۹۳ ھیں خط کو فی میں لکھا ہوا ایک مصحف بھی موجود ہے جس کے کا تب علی بن محمدث ہیں۔

## مصرمیں قدیم مصاحف

- (۱) جامع از ہر میں رواق المعادبة الائبریری میں ہرن کے چمڑے پر لکھا ہوا ایک قدیم مصحف موجود ئے جو ۲۵۔ ۳۱ ھے کے مابین لکھا گیا ہے۔اس کے صفحات کی تعداد ۱۰۰۰ ہے۔
- (۲) دوقد یم مصاحف مکتبہ از ہریئہ قاہرہ میں موجود ہیں۔ پہلاسورۃ الانفال سے سورۃ الرعد تک جبکہ دوسرا سورۃ المؤمنون سے سورۃ سبا تک ہے۔ دوسرے نسخ کے آخر میں کتابت سے فراغت کی تاریخ ۱۸ ذوالقعدہ ۲۵ میں موئی ہے۔ بیدونوں نامکمل مصاحف ہیں۔
- (۳) ایک بہت ہی قدیم ننے 'دار الکتب المصریة' میں موجود ہے۔ ہرن کے چڑے پر خط کوئی میں کھا ہوا ہے۔ اس میں نہ نقاط ہیں نہ اعراب' نہ سورتوں کے نام ہیں اور نہ ہی آیات کی تعداد جیسا کہ پہلی صدی ہجری کے رسم کا معاملہ رہا ہے۔ اس کے کا تب ابوسعید حسن بھری میں گئا یک اور بھی قدیم مصاحف موجود ہیں۔
  گئا یک اور بھی قدیم مصاحف موجود ہیں۔

(۴) ھہل حینی میں ایک بہت ہی قدیم نسخہ موجود ہے جس کی نسبت حضرت عثمان الماثیّٰ کی طرف کی جاتی ہے۔ ہے۔ بعض محققین کے زدیک پہنسخہ پہلی یا دوسری صدی ہجری کا ہے۔

## فلطين كے قديم مصاحف

مسجد اقصلی کی لائبر رہی میں ایک قدیم نسخہ خط کوفی میں موجود ہے جس کے کا تب محمد بن الحن بن الحسن بن علی بن ابی طالب ہیں۔علاوہ ازیں چڑے پر رمضان ۱۹۸ھ میں لکھا ہوا ایک مصحف بھی یہاں موجود ہے۔

#### افغانستان کے قدیم مصاحف

(۱) کابل میوزیم میں ایک نسخه موجود ہے جو چڑے پر خطکونی میں ککھا ہوا ہے۔ یہ تیسری صدی ہجری کا ایک ناکمل معرف ہے جو کہ اور ۳۲ صفحات پر شمل ایک ناکمل نسخہ بھی یہاں موجود ہے۔ یہ بھی تیسری صدی ہجری کا ہے۔ اس کے علاوہ بھی کئی ایک ناکمل قدیم مصاحف یہاں موجود ہیں۔ موجود ہے۔ یہ بھی تیسری صدی ہجری کا ہے۔ اس کے علاوہ بھی کئی ایک ناکمل قدیم مصاحف یہاں موجود ہیں۔ (۲) ہرات میوزیم لا بحریری میں خطکونی ولنخ میں لکھا ہوا ایک نسخ موجود ہے جس کے کا تب محر بن علی بن مقلم معروف بغدادی خطاط (متوفی ۹۴۰ھ) ہیں۔ یہ نسخہ سے ساتھ اور اق پر مشتل ہے۔

## يأكستان ميس قديم مصاحف

تیشنل میوزیم ، کراچی میں ایک نادرنسخد موجود ہے جس کی نسبت حضرت عثمان دائی کے دور خلافت کی







## طرف کی جاتی ہے۔ یہ مخطوط ہرن کے چڑے پر خط کو فی میں لکھا ہواہے۔ امریکہ میں قدیم مصاحف

(۱) ہارورڈ یو نیورٹی کے میوزیم میں خطے کوفی میں لکھا ہوا ایک نسخہ موجود ہے جو تیسری صدی ہجری کا ہے۔ علاوہ ازیں چوتھی صدی ہجری میں چڑے پر لکھے ہوئے گئی ایک نسخ بھی یہاں موجود ہیں۔

(۲) بیئر بونٹ مورگان لا بریری نیویارک میں تیسری صدی کا ایک نامکمل نسخ موجود ہے۔ پین خط کو فی میں چیزے برکھا ہوا ہے اور اس کے اااصفحات موجود ہیں۔اس کا نمبر 'M657' ہے۔

## سعودي عرب مين قديم مصاحف

مکتبہ عارف حکمت کدینہ منورہ میں شتر مرغ کے چمڑے پر لکھا ہوا ایک نسخہ موجود ہے جو ۴۸۸ھ میں لکھا گیا ہے۔اب بینسخه شاہ عبدالعزیز لائبریری میں منتقل ہو گیا ہے۔

## فرانس میں قدیم مصاحف

نیشنل لائبرری ، پیرس میں خط کوفی میں چمڑے پر لکھے ہوئے آٹھویں اور نویں صدی ہجری کے متعدد مصاحف موجود ہیں۔ یہ مصاحف '5179,5178,5124,5123,5122,5103' نمبروں کے تحت موجود ہیں۔اس کے علاوہ بھی یہاں کئی ایک مصاحف موجود ہیں۔

## شاہ عبدالعزیز لائبریری کے قدیم مصاحف

شاہ عبد العزیز لائبریری کی بنیاد ۱۳۹۳ھ (۱۹۷۳ء) میں شاہ فیصل بن عبد العزیز آل سعود نے رکھی اوراس کا افتتاح ۱۳۴۳ھ (۱۹۸۲ء) میں شاہ فہد بن عبد العزیز نے کیا۔ بید لائبریری مدینہ منورہ میں شارع اُمّ المؤمنین خدیج پر واقع ہے۔ بید لائبریری بحث و تحقیق' اسلامی کتب اور مخطوطات کے ذخائر کے اعتبار سے دنیا کی چند ایک لائبریوں میں شار ہوتی ہے۔ اس لائبریری میں ۱۴ ہزار مخطوط فے (manuscripts) موجود ہیں۔ علاوہ ازیں مخطوطات کی فوٹو کا پیاں اور مائیکر وللمز اس کے علاوہ ہیں۔ اس لائبریری کا ایک ہال دنیا کی نادر کتابوں پر مشتل ہے اور اس میں تقریباً ۲۵ ہزار کتب ہیں۔

اس لا بریری میں محتبہ المصحف الشویف کے نام ہے ایک ذیلی لا بحریری موجود ہے جس میں قرآن کے ۱۵۷۸ نادر مخطوط موجود ہیں۔ان میں ۱۸۴ سے ہیں جوقر آن کی تدوین کے تاریخی مراحل کی کڑیوں کو ایک تناسل کے ساتھ بیان کرتے نظر آتے ہیں۔ یہ مصاحف پانچویں صدی ججری سے لے کرچودھویں صدی ججری تک بھیلے ہوئے ہیں۔سب سے زیادہ مصاحف ااویں صدی ججری کے ہیں۔ان کی تعداد تقریباً و کے ہے۔

اس لا بریری میں سب سے قدیم مصحف ۴۸۸ ھا ہے جو ہرن کے چڑے پر لکھا ہوا ہے۔اس کے کا تب علی بن محمد بطلبوی ہیں۔اس کے بعد ۴۷۹ ھ میں ابوسعد محمد اسلعیل بن محمد کے ہاتھ سے لکھا ہوا مصحف بھی موجود ہے۔ جدید ترین مصحف ۴۰۷ ھ کا ہے جو محمد میں فضل اللہ افغانی کے ہاتھ کا لکھا ہوا ہے۔ اس لا بسریری میں





غلام محی الدین کے ہاتھ ہے، ۲۰۱ھ میں لکھا ہوا ایک بہت بڑ امصحف بھی موجو دہے جس کا وزن ۱۵۴ کلوگرام ہے۔اس کا سائز 'cm' 80x 142.5 سے۔

#### مصاحف عثمانيه

مصحف عثانی کس میں میں کھا گیا تھا؟ اس بارے میں علماء کا اختلاف ہے۔ رائے قول کے مطابق اس کی سکیل ۲۰۰ ججری میں ہوئی تھی۔ ای طرح حضرت عثان بڑائٹ کے مصاحف کتنے تھے؟ اس بارے میں بھی علاء کا اختلاف ہے۔ امام دانی "اور امام زرکش کے قول کے مطابق ان کی تعداد چارتھی جن میں سے ایک حضرت عثان بڑائٹ کے پاس مدینہ میں تھا۔ جبکہ بقیہ تین کوفہ بھرہ اور دمشق میں جھیجے گئے تھے۔ ابن ابی داؤر اپنی کتاب میں ان کی تعداد کے بارے بعض قراء وعلماء سے دوروایات لائے ہیں۔ ایک روایت کے مطابق ان کی تعداد چارتھی جبکہ دوسری روایت کے مطابق سات تھی جو مکہ شام بمن بحرین بھرہ کو فداور مدینہ کے لیے تھے۔ تاریخ بعقوبی میں ان کی تعداد و بھی بیان ہوئی ہے جبکہ ابن جزری نے ان کی تعداد آ ٹھے بیان کی ہے۔ جمہور علماء کے قول کے مطابق ان مصاحف کی تعداد ابھی۔ یان موئی ہے جبکہ ابن جزری نے ان کی تعداد آ ٹھے بیان کی ہے۔ جمہور علماء کے قول کے مطابق ان مصاحف کی تعداد ابھی۔ یان موئی ہے دوسرے عثان نے اپن رکھا تھا اسے دمصحف امام کا نام دیا گیا۔

حضرت عثمان دالليز كے بارے ميں تاریخی روایات سے بيہ بات ثابت ہوتی ہے كہ جب بلوائيوں نے ان کے گھر کا محاصرہ کرلیا تو وہ اپنے گھر میں محصور ہو کررہ گئے ۔جس دن اور جس وقت ان کی شہادت واقع ہوئی ہے' اُس وقت وہ قرآن کی تلاوت فرمار ہے تھے اور ان کے خون کے قطرے ان کے سامنے موجود مصحف میں سورہ البقرة كي آيت ﴿فَسَيَكُفِينُكُهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّيمِينُ الْعَلِيْمُ ﴾ يركر \_أس وقت \_ مصحف امام ك بارے میں کی ایک اختلافات أمتِ مُسلمہ کی تاریخ میں چلے آرہے ہیں۔ اِس وقت بھی تقریباً یا نچ مصاحف کے بارے میں پہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ وہ مصحف امام میں اوران میں سے ہرایک برخون کے قطر نے بھی موجود ہیں۔ يبلام صحف جس كے بارے ميں بير كمان ہے كه و مصحف امام ہے مصحف مصر ہے۔ اس يرخون كے قطرات کے نشانات بھی موجود ہیں۔معروف مصری مؤرخ ابوالعباس مقریزی (متوفی ۸۴۵ھ) نے اس بات کا تذکرہ کیا ہے کہ پیمصحف ۵محرم ۲۷۸ھ کو عباسی خلیفہ مقتدر باللہ کے خزانے سے جامع عمرو بن العاص میں منتقل کیا گیا۔ بعد ازاں یہ صحف مررسہ قاضی فاضل میں پڑار ہا۔اس کے بعد بیاس تعے میں منتقل کر دیا گیا جوسلطان غوری نے تغییر کیا تھا' جہاں یہ ۵ کا اھ تک رہااور بالآخر مختلف مراحل ہے گزرتا ہوا ۴ میں دیوان اوقاف' مصرمیں پہنچ گیا۔اب مصحف مسجد حینی مصرمیں موجود ہے۔بعض محققین کا کہنا ہیہ کداس مصحف کامصحف امام ثابت ہونا ایک مشکل امر ہے۔ ہاں! اس بات کا امکان موجود ہے کہ بیان مصاحف میں سے ایک ہوجنہیں حضرت عثمان واللين في مختلف علاقول كي طرف بهيجا تقاليكن اس امكان كا بھي يوں ردكيا كيا ہے كد حضرت عثمان دلالينان خيلين في مصرى طرف كوئي مصحف بهيجاى نهيس تفاراس ليه بعض محققين نے بدرائے اختياري ہے كه بدان مصاحف میں سے ہوسکتا ہے جومصاحف عثانیہ میں ہے کی مصحف کی نقل تھے۔

مصحف بصرہ دوسرامصحف ہے جس کے بارے میں مصحف امام ہونے کا گمان کیا جاتا ہے۔ ابن بطوط نے





ا پے سفر نامہ میں اس کا ذکر کیا ہے کہ انہوں نے مجدا میر المؤمنین بھر ہمیں حضرت عثان داشتو کا وہ صحف دیکھا ہے جس پر الن کے خون کے دھتبول کے نشانات موجود تھے۔ اس مصحف کی حفاظت پر سلاطین کی طرف سے 'بنوزیان' مقرّر تھے۔ ابوالحس علی مرینی نے ۲۳۸ھ میں بنوزیان سے میصحف واپس لے لیا تھا۔ اس کے بارے میں بھی محققین کی تحقیق ہے کہ جو مصحف ابن بطوط نے بھر ہمیں دیکھا ہے وہ مصحف امام نہیں تھا بلکہ ان مصاحف میں سے ایک تھا جن کو حضرت عثمان دائشتا نے مختلف شہروں کی طرف بھیجا تھا۔

مصحف تا شفند کے بارے میں بھی یہ گمان کیا جاتا ہے کہ یہ مصحف امام ہے۔ یہ مصحف تا شفند میں 'مکتبة الإدارة الدینیة 'میں محفوظ ہے۔ اس کے اوراق کی تعداد ۳۵ ہے اور یہ صحف نقاط واعراب وغیرہ سے ضالی ہے۔ یہ صحف تا شفند کیسے پہنچا؟ اس کے بارے میں دوآراء پائی جاتی ہیں۔ایک رائے کے مطابق مصر کے مملوک بادشاہ میرس نے یہ صحف قبیلة ذهبیة کے سردار برکت خان کو ہدید دیا تھا اور یہ ۱۲۲ ہے میں سمرقند پہنچا۔ برکت خان کے بارے میں معروف ہے کہ وہ پہلامتگول سردار ہے جس نے اسلام قبول کیا تھا۔ دوسری پہنچا۔ برکت خان کے بارے میں معروف ہے کہ وہ پہلامتگول سردار ہے جس نے اسلام قبول کیا تھا۔ دوسری رائے کے مطابق بیرہ ہی مصحف ہے جے این بطوط نے بھرہ میں دیکھا تھا اور تیمورلنگ (221۔ 20 میں مشابہت سمرقند لے آیا تھا۔ اس رائے کے قائلین کا یہ بھی کہنا ہے کہ مصحف امام اور سمرقند کے مصحف کے رسم میں مشابہت بہت زیادہ ہے لہذا اس کے مصحف امام ہونے کے امکانات قوی ہیں۔

پہلی رائے پر بیاعتراض کیا گیا ہے کہ معری طرف حضرت عثان طائٹ نے کوئی مصحف بیجائی نہیں تھا تو یہ معمرے سرقد کیے آگیا؟ مھرے مصحف کی حقیقت اس کے سوا کچھ نہیں ہے کہ عبد العزیز بن مروان (متونی بعد ۸۰ھ ) نے مھر کے لیے حضرت عثان طائٹ کے سرکاری شخ کے مطابق پہلی مرتبہ ایک نقل تیار کروائی تھی جو مصحف مصرکے نام ہے معروف ہوئی ۔ دوسری رائے پر بیاعتراض سامنے آیا ہے کہ سرقد کے مخطوطے کے رسم مصحف مصرکے نام ہے معروف ہوئی ۔ دوسری یا تیسری صدی جری کے مصاحف میں سے ایک مصحف ہے البذا اس کی نسبت حضرت عثان طائٹ کے مید دوسری یا تیسری صدی جری کے مصاحف میں اس قدر سیدھی ہیں کہ محسون ہوتا ہے کہ میں بیان کی مدر سے قائم کی گئی ہیں۔ تا شقند کا مصحف ش زاید بن سلطان آل نہیان کی سر پرسی میں مطبعہ المنار ومشتی سے شائع ہو چکا ہے۔ اس مطبع کا ایک صفحف گا ایک صفحف امام ہے۔ شیخ اساعیل بن عبد الجواد الکیا کی مصحف عثانی دیکھنے کا دعوئی کیا ہے۔ ان کے بقول اس مصحف میں انہوں نے خون مصحف عثانی دیکھنے کا دعوئی کیا ہے۔ ان کے بقول اس مصحف میں انہوں نے خون محمد کے قار بین کی رائے ہے کہ مصحف میں بہلی صدی جری کے بعد لکھا گیا ہے۔

مصحف استنول پانچوال مصحف ہے جس کے بارے میں مصحف امام ہونے کا گمان کیا جاتا ہے۔اس مصحف کے اوراق پر خون کے دھبول کے نشانات آج تک واضح طور پر موجود ہیں ۔بعض ماہرین کا کہنا ہے کہ بیسر خ نقاط خون کے قطروں کے نشانات نہیں ہیں۔مضمون کے آخر میں ہم مصحف عثمان پر گرے ہوئے خون کے دھبول کی ایک تصویر دے رہے ہیں۔ دیکھے عکس ۲۔



1947ء میں مجد جامع کبیر'صنعاء' یمن میں بالائی منزل کی ایک دیوار کی مرمت کے دوران مز دوروں کو قر آن اور عربی کتب کے بہت سے قدیم نسخے ملے۔اُس وقت انہوں نے ان نسخوں کی اہمیت نہ جانی اورانہیں ۲۰ کے قریب ٹماٹر کی بوریوں میں بندکر کے معجد کے ایک مینار کی سیڑھیوں کے پاس رکھ دیا۔

کافی عرصے بعد یمن میں محکمہ آ خار قدیمہ کے صدر جناب قاضی اساعیل اکوع نے ان پارچہ جات کی اہمیت محسوس کی اوران کے معائنے کے لیے مغربی جرمنی سے عربی حروف کی پیچان کے ماہر جرمن مستشرق ڈاکٹر پیون (Dr. Gerd Puin) کوبلوایا۔ ڈاکٹر پیون نے ۱۹۸۳ء سے لے کر ۱۹۹۹ء تک ۴۰ ہزار صفحات میں سے ۱۹ ہزار صفحات قدیم مصاحف کے تھے۔ ڈاکٹر پیون کے بقول کاربن مساحف میں پہلی اور دوسری صدی ہجری کے نسخ بھی شامل ہیں۔ مسید کے نتیج میں بیمعلوم ہوا کہ ان مصاحف میں پہلی اور دوسری صدی ہجری کے نسخ بھی شامل ہیں۔ بہر حال اس کام کے دوران قدیم مصاحف کے تقریباً ۱۹ ہزار صفحات کوصاف مرتب اور منظم کیا گیا جو اِس وقت جامع کمیر کے سامنے قائم شدہ دار المعنصوطات میں موجود ہیں۔ ڈاکٹر حمدون غسان کے بقول اب تک قریباً ماہر کا سے ذاکر حمدون غسان کے بقول اب تک تقریباً ۱۰۰۰ سے ذاکر حمدون غسان کے بقول اب تک

ڈاکٹر پیون نے علم تاریخ قراءات 'قرآنی رسم الخط میں اختلافات کے علم اورعلوم قرآنیہ سے جہالت کی بنیاد پراپی اس تحقیق سے منفی نتائج برآ مدکرنے کی کوشش کی 'جس میں اس کوکوئی خاطر خواہ کا میابی حاصل نہ ہو سکی۔ڈاکٹر پیون نے اپنے موضوع تحقیق سے تجاوز کرتے ہوئے انتہائی سطحی انداز میں قرآن کی 'عربی مین' کو بھی بدف تنقید بنایا ہے۔وہ لکھتا ہے:

"My idea is that the Koran is a kind of cocktail of texts that were not all understood even at the time of Muhammad. Many of them may even be a hundred years older than Islam itself. Even within the Islamic traditions there is a huge body of contradictory information, including a significant Christian substrate; one can derive a whole Islamic anti-history from them if one wants. The Qur'an claims for itself that it is 'mubeen,' or clear, but if you look at it, you will notice that every fifth sentence or so simply doesn't make sense. Many Muslims will tell you otherwise, of course, but the fact is that a fifth of the Qur'anic text is just incomprehensible. This is what has caused the traditional anxiety regarding translation. If the Our'an is not comprehensible, if it can't even be understood in Arabic, then it's not translatable into any language. That is why Muslims are afraid. Since the Qur'an claims repeatedly to be clear but is not; there is an obvious and serious contradiction. Something else must be going on."

امام ابن تیمیّهٔ نے رسالہ اصول تفسیر میں اس بات کو اچھی طرح واضح کیا ہے کہ قرآن میں تفسیر کا اختلاف







اختلافِ تنوّع ہے نہ کہ اختلافِ تضاد ۔ لہذا ظاہر 'نص' مفتر' محکم' خفی' مشکل' مجمل متشابۂ عبارتِ نص دلالتِ نص' اقتضائے نص' دلالتِ اولی اور مفہوم مخالف جیسی اصولی ابحاث کے تناظر میں اگر قرآن کی تفییر کے ممکنہ متنوّع پہلو سامنے آتے ہیں تواس میں تو قرآن کا ایجاز ہے نہ کنقص کلام ۔ صحابۂ اور تابعین کے زمانے میں قرآن میں اختلافِ تضادنہ ہونے کے ہرابر ہے ۔ تضاد کا اختلاف مابعد کے ادوار میں نمایاں ہوا ہے جب باطنیۂ روافض' صوفیاء' خوارج' معتز لہ اور دوسر کلا می فرقوں نے اپنے نہ ہی اور سیاسی نظریات کی تائید کے لیے قرآنی آیات کو تختہ مثق بنایا۔ مصاحف صنعاء اور معاصر مصاحف کا تقابلی مطالعہ

جرمن منتشرقین کے منفی پروپیگنڈا کے نتیج میں بعض علاء نے مصاحف صنعاء کے بارے میں سیح معلومات عوام الناس اور علمی حلقوں تک پہنچانے کے لیے تحقیق کا فریضہ سرانجام دیا۔ ڈاکٹر غسان حمدون نے 'و ذار ہ الثقافة والسیاحة الهیئة العامة للآثار والمخطوطات والمتاحف' المجمهوریة الیمنیة سے اجازت لے کران قدیم مصاحف کا مطالعہ کیا اوران کے بعض صفحات کا معاصر مصاحف کے ساتھ تقابل بھی پیش کیا ہے۔ کہلی صدی ہجری اور معاصر مصحف کا تقابلی جائزہ

المخطوطات القرآنية في صنعاء من القرن الأول و الثاني الهجويين ص٩- ديك عسر ٥٠٠ و يك عسر ٥٠٠ و المنافي الهجويين ص٩- ييسورة الاعراف كي آيات ٣٠٠ و اكثر پيون كي تحقيق كے مطابق بي تصوير پهلي صدى اجري كر مصحف كي ہے۔ بيسورة الاعراف كي آيات ٢٠٠ كي درميان سے آيات كے درميان سے آيات كے درميان سے آيات كے درميان سے مصحف ميں سوائے ايك كلمه كے اوركوئي فرق نہيں ہے۔ وكل ما كا كلمه مخطوط ميں منفصل ہے جبكہ مطبوع مصحف ميں بيايك ہى حرف كي صورت ميں محلما موجود ہے۔ اس سے نفس مخطوط ميں رئولي فرق نہيں رئولي فرق نہيں رئولي دو الاحرام الخط كي اس فتم كے اختلافات كي مصحف مجمع مع بين نجاح اور امام داني رحم الله ميں بھي مل جائيں گے۔ يہي وجہ ہے كہ مصحف مديند (يعني مصحف مجمع الله ميں بعض كلمات كرسم الخط ميں اختلاف كي صورت ميں علاء نے ترج ح كے اصول قائم كي ہوئے ہيں ۔ مصحف مديند كي مصحف مديند كي تحربيں ہيں بھي بعض كلمات كرسم الخط ميں اختلاف كي صورت ميں علاء نے ترج ح كے اصول قائم كي بوئيں ۔ مصحف مديند كي تحربيں ہيں۔

"وأخذ هجاؤه مما رواه علماء الرسم عن المصاحف التي بعث بها الخليفة الراشد عثمان بن عفان رضى الله عنه إلى البصرة والكوفة والشام ومكة والمصحف الذي جعله لأهل المدينة والمصحف الذي اختص به نفسه وعن المصاحف المنتسخة منها. وقد روعي في ذلك ما نقله الشيخان أبو عمرو الداني وأبوداود سليمان بن نجاح مع ترجيح الثاني عند الاختلاف."

المخطوطات القرآنية في صنعاء من القرن الأول و الثاني الهجويين من السار و يَصَّعَل ١٠٠٠ بيلي صدى بجرى معصف اورمعا صرمصحف ك تقابلي مطالعه كي ايك اورمثال طاحظه فرمائين:

المخطوطات القرآنية في صنعاء من القرن الأول و الثاني الهجريين 'ص٣- و يَصِحَكَس ٥-مِمْطُوط سورة لقمان كي آيت٢٠ سے لے كرآخرآيت تك اورسورة السجدة كے شروع سے لے كرآيت ٢ كے







درمیان تک پرمشتل ہے۔ ڈاکٹر پون کی تحقیق کی مطابق یہ پہلی صدی ججری کا مخطوطہ ہے۔ بعض حروف پر نقط انجام بھی موجود ہیں۔ اس مخطوطے میں یہ کلم منفصل آن ما اکتھا موجود ہیں۔ اس مخطوطے میں یہ کلم منفصل آن ما اکتھا ہوا ہے جبکہ معاصر مصحف میں بیمتصل یعنی 'انما' ہے اور اس اختلاف سے نفس کلام میں کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔ المحطوطات القو آنیة فی صنعاء من القون الأول و الثانی المهجویین' ص ۱۵۔ ۱۲۔ و کی مسلم کا مسلم کے انتقابلی جائز ہ

"Some of the parchment pages in the Yemeni hoard seemed to date back to the seventh and eighth centuries A.D., or Islam's first two centuries; they were fragments, in other words, of perhaps the oldest Korans in existence. What's more, some of these fragments revealed small but intriguing aberrations from the standard Koranic text. Such aberrations, though not surprising to textual historians, are troublingly at odds with the orthodox Muslim belief that the Koran as it has reached us today is quite simply the perfect, timeless, and unchanging Word of God."

یے تقیدہ مسلمان اہلِ علم میں سے کسی کا بھی نہیں ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ مسلمان عوام بھی اپنے تحقیدے میں اہلِ علم ہی کے تابع ہیں۔ آج اگر کسی ہر بلوی ویو بندی یا اہلِ حدیث عامی کو قرآن کی کسی ایسی قراءت کے بارے میں معلوم ہوتا ہے جس سے وہ پہلے واقف نہیں تھا تو اس کی حقیقت جانے کے لیے وہ اپنے مسلک کے اہل علم ہی کی طرف رجوع کرتا ہے اور اہل علم کے اطمینان دلانے پراسے اطمینان حاصل بھی ہوجا تا ہے۔ پس قرآن کے بارے میں اصل عقیدہ اہل علم کا ہے اور جمیع اہل علم اور فقہی مکا تب فکر حفیہ مالکیہ 'شافعیہ منابلہ' اہل الحدیث اور





اہل الظاہر وغیرہ قرآن کی متواتر قراءات کے اختلافات کے قائل ہیں۔ اسی طرح رسم الخط کے ماہر علاء رسم الخط کے انہر علاء رسم الخط کے اختلافات کے اختلافات اور ان کی باریکیوں سے بھی واقف ہیں۔ پس مستشر قین جب قرآن میں اس قسم کے اختلافات فابت کرتے ہیں تو ماہر بین فن کاعوی روبہ بی ہوتا ہے کہ ابھی بیچ ہیں اس فن کی باریکیوں سے واقف نہیں ہیں جلد ہی سمجھ جا کیں گے۔ جبکہ مستشر قین اپنے اس منفی پروپیگنڈے سے عوام الناس کے عقیدے کو متزلزل کرنا چاہتے ہیں۔ بیدوقت کی ایک اہم ضرورت ہے کہ رسم عثانی 'قراءات' آیات کی تعداد علم الضبط کے اختلافات کو آسمان فہم انداز میں دنیاوی طور پر پڑھے لکھے عوامی حلقوں میں جدید اسلوب بیان میں عام کرنے کی کوشش کی جائے تا کہ اس فتم کے اختلافات کے سامنے آنے پر لوگ ان کو قبول کرنے کے لیے ذہنا تیار ہوں۔ دوسری اہم ضرورت اس امر کی ہے کہ حروف خط رسم الخط اور تحریر کے متعلقہ علوم میں ماہر بین فن پیدا کیے جوائی تا کہ اُمت مسلمہ کوقر آئی مخطوطات کی تحقیق و تدوین اور تہذیب و تقیح کے لیے ایسے غیر مسلم مستشر قین کی خدمات کی ضرورت ہی نہ پڑے جوائی تحقیق کو اسلام و شمنی کے لیے استعال کرتے ہیں۔

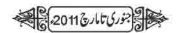
مختلف صدیوں کے قدیم مصاحف کی تصاویر

مختلف صدیوں میں لکھے گئے مصاحف میں سے چندایک کی تصاویر پیش کی جارہی ہیں۔ چھٹی صدی ہجری کامصحف: مصاحف قدیمہ' ص۲- دیکھے عکس ۱۰ آٹھویں صدی ہجری کامصحف: مصاحف قدیمہ' ص ۱۱۔ دیکھے عکس ۱۱۔ دسویں صدی ہجری کامصحف: مصاحف قدیمہ' ص ۲۰۔ دیکھے عکس ۱۱۔ گیار ہویں صدی ہجری کامصحف: مصاحف قدیمہ' ص ۲۰۔ دیکھے عکس ۱۲۔ بار ہویں صدی ہجری کامصحف: مصاحف قدیمہ' ص ۲۰۔ دیکھے عکس ۱۲۔

## مصادرومراجع

يه صفهون درج ذيل مصاور ومراجع سے اخذ واستفادہ پر بنی ہے:

- المحطوطات القرآنية في صنعاء من القرن الأول والثاني الهجريين داكتر غسان حملون.
- ۲- المصاحف المحطوطة في القرن الحادي عشر الهجرى بمكتبة المصحف الشريف في مكتبة الملك
   عبد العزيز دكتور عبد الرحمن بن سليمان المزيني المكتبة الشاملة.
- 3 Aqdam ul Makhtootat Al-arbia fi Maktabat el Aalam, Unknown, Retrieved 10 December, 2010, from "http://www.alyaseer.net/vb/showthread.php?t=5199"
- 4 Azwa Ala Mushaf e Usman Wa Rehlata ho Sharqan wa Garban, Dr. Sahr Al-sayyad Abdul Aziz Salim, Retrieved 10 December, 2010, from "http://elislam.8k.com/Tagweed/ketab7/T7.HTM"
- Sana'a manuscripts, Unknown, Retrieved 30 December, 2010, from "http://en.wikipedia.org/wiki/Sana%27a manuscripts"
- 6 Retrieved 30 December, 2010, from http://makhtoot.com/vb/t428.html





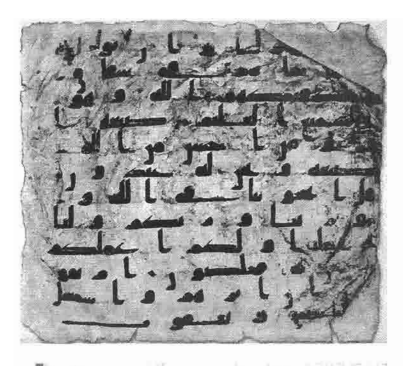




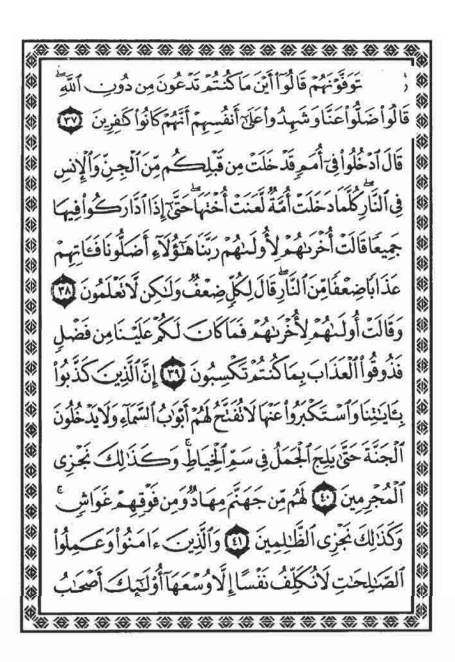












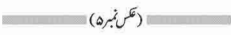


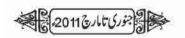










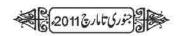






(4) 邻 參 (4) ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلَّ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞ لِلَّهِ مَافِي ٱلسَّمَوَاتِ 総総 総 爹 総総 ᢀ 総総 (8) ᢀ مَّانَفِدَتَ كَلِمَنْتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيدٌ ۖ ۞ مَّاخَلْقُكُمْ 総総 ᢀ (%) 総総 كُمُ إِلَّاكَ نَفْسِ وَحِدَةً إِنَّا لَلَّهُ سَمِيعُ أَبَهِ (1) **総** ٱَلۡمَتَرَأَنَّٱللَّهَ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْدِ 等 徐 徐 (1) **後** وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُكُلُّ يَجْرِئَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَ (4) 옝 ᢀ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ١٠ فَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَٱلْحَقُّ وَأَنَّمَايَدْعُونَ 缈 缈 鄉 **锁** مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلَىٰ ٱلْكَبِيرُ ۞ ٱلْمُرْزَأَنَّ 鄉 (1) ᢀ ٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيَكُمْ مِّنْ ءَايَنِتِهِ ۚ إِنَّ (4) 鄉 (4) فِى ذَالِكَ لَآيَنتِ لِّـ كُلِّ صَبَّارِشَكُورِ ۞ وَإِذَاغَشِيَهُم مَّوْجٌ (%) **参** 參 **徽** كَٱلظُّلُل دَعَوُا ٱللَّهَ مُخَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَّنهُمْ 鄉









(عکس نمبرے)







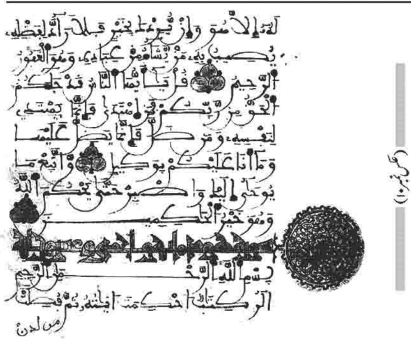








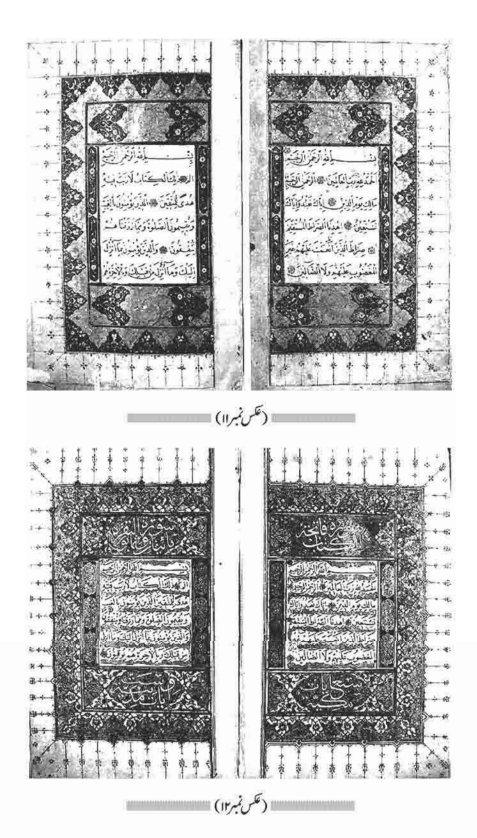


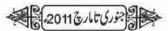


1

جورى تار 20116 چې چې او درى تار چې او درى تار چې درى تار چې درى تار چې د درى تار چې د درى تار چې د درى تار چې

المحكمت قرآن الم







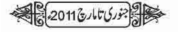


وَكَدُلِدَ مَكَ لِيُرْمُتَ مِنْ الأَرْضِ وَلِنَعَلِمَهُ مِنَ عَرُولِ لَاجَادِيْ وَاللهُ عَالِبُ عَلَى مُرْهِ وَلِكِرَاكِمَ عَرَاللهُ عَنِي الْجَنْبِينَ ﴿ وَرَاوَدُ الْجَهُونِ فَيْبَا عَرَفْهِ وَفَلَقْتِ الْإِنَّاتِ وَقَالَتْ حَتِ الْفَكَا عَرَفْهِ وَفَلَقْتِ الْإِنَّاتِ وَقَالَتْ حَتِ الْفَكَا عَرَفْهِ وَفَلَقْتِ الْإِنْ الْمَوْلَ وَقَالَتْ حَتِ الْفَكَا عَرَافِهُ اللهِ الل

رَاوِحَدَالِيُلِنَدَ مِنْ الْمِرْمِ مَعْلَوَهُ مَرَا يَسْمُرُونَ ﴿ وَمَالَوْالْمَا هُوعِنَا مَنْ يَكُونُ ﴿ فَالْمِا مَا وَمِنَ هَا مَا لَذِنْ تُوعَالَتُ مِنْ مِنْ لِمَا وَلَمُكُا صادِ مِنَ ﴿ وَجَادُ عَلَى مَيْهِ مِنْ مَنْ الْمَوْمِ مَنْ الْمَوْمُوكُا مَا دِمِنَ ﴿ وَجَادُ عَلَى مَيْهُ مِنْ مَنْ الْمَعْمِلُ مِنْ اللّهِ مِنْ الْمَوْمُوكُا مَا رَحْمُ وَاللّهُ وَمَا مَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## (عکس نبر۱۳) بقیه زجمه قرآن مجید

حُدُوْدُ الله : الله كا حدين بين يُطِع : اطاعت كرك گا وَرَسُوْلَة : اوراس كرسول كى جَنَّتٍ : ايسے باغات مين مِنْ تَحْتِهَا : يَنِي ہے جن كے خليديْن : بميشدر ہنے والے بين وَمَنْ : اور جو وَمَنْ : اور جو وَيَتَعَدَّ : اور تجاوز كرك گا يُذْخِلُهُ : تو وہ واخل كرے گااس كو وَلَدُّ : اوراس كے ليے بى وَلَدُّ : اوراس كے ليے بى





# شربعتِ اسلامی میں شراب نوشی کی سزا<sup>(۲)</sup> مانظ ندیاحماثی

حدِّثرب اور حدِّسُكر

حنفیہ کے نزد کیک جرام مشروبات کے پینے پر دوقتم کی حدلا گوہوتی ہے: ایک حدیثر باورایک حدیثر۔
حدیثر ب صرف فحر کے پینے پر لا گوہوتی ہے ، چاہے قلیل مقدار میں ہویا کثیر مقدار میں اور چاہاں کے
پینے سے نشہ ہویا نہ ہؤاور حدسکر فحر کے ماسوانشہ آور مشروبات کے پینے پر لا گوہوتی ہے بشر طیکہ ان مشروبات کے
پینے سے نشہ ہوجائے ، بصورت دیگر ان کے پینے پر حد لا گونہیں ہوتی ۔ جبکہ جمہور فقہاء فمراوراس کے علاوہ دیگر
جرام مشروبات کے درمیان اس لحاظ سے کوئی فرق نہیں کرتے ۔ ان کا کہنا ہے کہ ہروہ شروب جس کی کثیر مقدار
نشہ آور ہوتو اس کی قلیل مقدار بھی حرام ہے اور اس کے پینے والے پر حد ہے۔ بالفاظ دیگر فحراور دیگر حرام
مشروبات کا حکم ایک ہی ہے کہ دونوں کی کثیرا درقلیل مقدار حرام ہے اور جس طرح فحر کی قلیل مقدار پینے پر حد ہے ۔
چاہے وہ نشہ آور نہ بھی ہوای طرح دیگر حرام مشروبات کے قبیل مقدار پینے پر بھی حد ہے ، چاہے وہ نشہ نہ کرتی ہو۔
جاہے وہ نشہ آور نہ بھی ہوای طرح دیگر حرام مشروبات کے قبیل مقدار پینے پر بھی حد ہے ، چاہے وہ نشہ نہ کرتی ہو۔

((كُلُّ مُسْكِو خَمْوٌ وَكُلُّ خَمْدٍ حَرَامٌ)) (٢١) "برنشآ ورچرِخْرباور برخرحرام ب-"

## نشه كاضابطه

امام ابو صنیفہ بُرینید کا کہنا ہے کہ موجب للحدنشہ وہ ہے جوعقل کوزائل کردئ بایں طور کہ عقل بالکل کا م چھوڑ دے نہ تو آسان وزمین میں کوئی فرق کر سکے نہ مرد وعورت میں اور نہ کوئی بات مجھ سکے ۔ جبکہ صاحبین اور باتی ائمہ کے نزدیک سٹکران (نشے میں مدہوش) کی تعریف میہ ہے کہ جس کی گفتگو کا اکثر حصہ بندیان پر مشتمل ہؤ کیونکہ عرف عام میں مشکو ان اس مخف کو کہا جاتا ہے جو بندیان بکتا ہوا ور اس کی گفتگو مختلط (گڈٹہ) ہو۔ حنفیہ کے نزدیک فتوی صاحبین کے قول پر ہے۔ (۲۳)

## نشهآ ورمشروبات

نشهآ ورمشروبات درج ذیل بین:

خر سكر فضيح الزبيب طلاء بإذق منصف مثلث جمهوري خليطان مزرجعة ابتعر

علامه کاسانی نے "بدائع الصنائع" میں مذکورہ بالااقسام میں ہے ہرایک فتم کی درج ذیل تحریف بیان کی ہے:





(١) سكو كجوركاشيرة بصوفت ال مين خوب جوش آجائ اور كارها موجائ اورجها ك الحدكرا بلخ ككـ

(٢) فضيح \_ نيم پخته مجورول كاشيره جباس مين خوب جوش آكر كا زها بواور جها ك اله كرا بلخ لك\_

(٣) طلاع ـ انگور كاشيرة جس كوا تنايكا ياجائ كدو وتهائي جل جائ اورمسكر بن جائـــ

(٣) منصف انگوركاشيره بس كواتنا يكاياجائ كداس كانصف حصه جل جائ اورنشد آور موجائ ـ

(۵) بادق۔انگورکاشرہ جس کوا تناپکایاجائے کہاس کا نصف ہے کم حصہ جل کرنشہ آورہوجائے۔

(۲) جمعوری انگور کاشیره جس کواتنا پکایا جائے که اس کا دوتهائی حصه جل جائے اور پھراس میں دوتهائی جلے ہوئے حصے کے مقداریانی ڈال کر ہلکا ساجوش دے کرنشہ آور بن جائے۔

(2) نقیع الزبیب کشش جس کو پانی میں بھگودیا جائے حتی کہ اس کی مٹھاس پانی میں شامل ہو جائے اور گاڑھا ہوکراس میں ہے جھاگ اٹھنے لگے۔

گاڑھاہوکراس میں سے جھاگ اٹھنے گئے۔ (۸) **ظیطان** ۔ خشک مججوروں (چھوہاروں) اور کشمش کا آمیزہ یا نیم پختہ اور پختہ مججوروں کا آمیزہ جس میں جوش آکر گاڑھاہوجائے۔

(9) مزر مکئ کا نبیز جب وہ نشر آ ورجو جائے۔

(١٠) جعة - گندم اور جوكانبيزجب وه نشرة ور موجائ

(۱۱) بقع شهر کانبیزجب وه نشرآ ور بوجائے۔

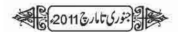
(۱۲) خصورانگورکا کچاشیرہ جب اس کو جوش آجائے اور گاڑھا ہو کر جھاگ اٹھ جائے۔ صاحبین کے نزدیک جھاگ اٹھ جائے۔ صاحبین کے نزدیک جھاگ اٹھنا شرطنبیں جھاگ اٹھے یا ندا ٹھے اس پر خمر کے احکام لاگوہوں گے۔ ان کے بقول خمر میں بنیادی چیز نشدلانے والی کیفیت (اسکار) ہے اور یہ کیفیت جھاگ آئے بغیر بھی ہو کتی ہے جبکہ امام صاحب فرماتے ہیں کہ اسکار میں کمال اور پچھنگی قذف بالز بدے ہوتی ہے البذا جھاگ آئے بغیراس کو خرنہیں کہا جاسکتا۔ (۱۲)

شیخین (امام ابوحنیفیهٔ اورامام ابویوسف ؓ) کے نز دیک حلال مشروبات (۲۰)

(1) کھجوراور کشمش کی نبیذان میں ہے ہرایک کواگرادنی مقدار میں پکایا جائے۔ شیخین کی رائے میں اس کا پینا بلالہووطرب بطور دوا' کھانا ہضم کرنے اور اللہ کی اطاعت کے لیے حصولِ قوت کی غرض سے جائز ہے جب تک وہ نشہ آور نہ ہو' یعنی صرف اتنی مقدار بینا جائز ہے جونشہ آور نہ ہو لیکن جب چینے والے کو کمان غالب ہو جائے کہ اگلاگلاس یا پیالہ نشہ آور ہے تو وہی آخری پیالہ اور گلاس پینا حرام ہوگا۔

(٧) تشمش اور تھجور کا آمیزہ اگراس کواد فی مقدار میں پکایا جائے' اس کا بینا بھی لہو وطرب کی نیت ہے نہیں' بلکہ قوت حاصل کرنے کی نیت سے جائز ہے۔

(۳) شہدُ انجیرُ گندم اور جوار کی نبیز حلال ہے جاہے پکایا جائے یا نہ بشرطیکہ اس کا پینالہو وطرب کی نبیت سے نہ ہو۔ شہد کی نبیز کو جب مسکر ہوجائے" جعد "اور جوار کی نبیز کو جب مسکر ہوجائے" جعد "اور جوار کی نبیز کو جب مسکر ہوجائے" مسکر ہوجائے" مسکر ہوجائے" مرز" کہا جاتا ہے۔ یہ ند کورہ بالا نبیزیں جب تک ان میں نشہ لانے کی کیفیت نہ ہوا مام ابوحنیفہ "





کے نزویک جائز ہیں۔(۲۶)

(\$) انگور کا شیرہ اتنا پکایا جائے کہ دو تہائی حصہ جل جائے اور ایک تہائی رہ جائے 'اس کا بینا بطور دوا' کھانا ہضم کرنے اور قوت حاصل کرنے کی نیت سے حلال ہے۔

ندکورہ بالا چاروں مشروبات کے حکم کے بارے بیں حفیہ نے امام محد میں رائے اختیار کی ہے جومطلقاً حرمت کی ہے۔ ابن قدامہ نے لکھا ہے:

كل مسكر حرام قليله وكثيره وهو خمر٬ حكمه حكم عصير العنب في تحريمه٬ ووجوب الحد على شاربه وروى تحريم ذلك عن عمر و على وابن مسعود وابن عمر وابي هريرة وسعد بن ابي وقاص وأبي بن كعب وانس وعائشة (رضى الله عنهم) وبه قال عطاء وطاوُّس و مجاهد والقاسم وقتادة وعمر بن عبد العزيز ومالك والشافعي وابوثور و ابوعبيد واسحاق وقال ابوحنيفة في عصير العنب اذا طبخ فذهب ثلثاه ونقيع التمر والزبيب اذا طبخ وان لم يذهب ثلثاه ونبيذ الحنطة والذرة والشعير ونحو ذلك نقيعًا كان او مطبوخًا كل ذلك حلال الا ما بلغ السكر فاما عصير العنب اذا اشتد وقذف زبده او طبخ فذهب اقل من ثلثيه ونقيع التمر والزبيب اذا اشتد بغير طبخ فهذا محرم قليله وكثيره لما روى ابن عباس عن النبي عَلَيْكُ قال : ((حُرِّمَتِ الْخَمْرُ بِعَيْنَهَا وَالْمُسْكِرُ مِنْ كُلِّ شَرَابِ)) (٢٧) " برنشهٔ ورشے حرام بے خواہ قلیل مقدار میں ہویا کثیر مقدار میں اور ہرنشہ آ ورخر ہے اوراس کا حکم حرمت اور پینے والے پر وجوب حد کے حوالے سے ای طرح ہے جس طرح انگور کے شیرے کا ہے اور ہرنشہ آور شے کی حرمت اور اس کے بینے برحد کا وجوب درج ذیل حضرات ہے منقول ہے۔ صحابہ کراٹے میں ہے: حضرت عمرُ حضرت عليُ عبدالله بن مسعودُ عبدالله بن عمرُ ابو بريرهُ سعد بن إلى وقاصُ ألى بن كعبُ انسُ ، عا کشہ چاہی ۔اور تابعین میں ہے عطاء' طاؤس' مجامِد' قاسم' قادہ' عمر بن عبدالعزیز اور تبع تابعین میں ہے امام ما لك امام شافعي ابوثور ابوعبيدا وراسحاق (فينيز) -جبكه امام ابوصنيفه مُينين كاقول بي كدا كرانگور كاشيره اتنا یکایا جائے کہ اس کا دو تہائی حصہ جل جائے اور چھو ہاروں اور شمش کویانی میں بھگو کر اگر یکایا جائے اگرچہ دو تہائی ہے کم حصہ جل جائے اس طرح گندم مکئی اور جو کا نبیز میاہ کیا ہو یا یکا یا ہوا حلال ہیں ا بشرطیکہ نشہ آ ورنہ ہوں'اورانگور کا شیرہ اگر گاڑھا ہوکراس ہے جھا گ اٹھنے گئے یااس کوا تنا یکایا جائے کہ دو تہائی ہے کم حصداس کا جل جائے'اس طرح یانی میں بھگوئے ہوئے چھو بارے اور مشمش اگر بغیر یکائے گاڑھے ہوجائیں تو پیسب کے سب حرام ہیں جا ہے قلیل مقدار ہو یا کثیر۔اور دلیل عبداللہ بن عباس الله كى روايت ب جس مين نبى كريم من التي كايرار شارفق كيا كياب:

'' خمر کی ذات (بعینہ) حرام ہے ( چاہے قلیل مقدار میں ہویا کثیر مقدار میں ) اور ہرمشروب میں سے نشہ لانے والی مقدار حرام ہے۔''(۲۸)

الحاصل: حنف کے نز دیکے خرکے علاوہ مسکرات میں حد کا تعلق نشہ کے ساتھ ہے۔ چنا نچہ پانی میں بھگوئے ہوئے چھوہارے اور کشمش اگر جوش مارکر گاڑھے ہوجا کیں تو اس کی قلیل اور کثیر دونوں مقدار حرام ہوگی لیکن اس





کانام نبیذ ہوگانہ کہ خمراورنشہ ورہونے کی صورت میں نجاست غلیظہ ہونے کے ساتھ اس کے پینے والے پر حدیمی لگائی جائے گی ۔ کیونکہ رسول اللہ کُلُونُ کُلُ کا ارشاد ہے: ((اَلْمُحَمُّورُ مِنْ هَاتَیْنِ الشَّحَرَتیْنِ)) اور بیفر ماتے ہوئے آپ نے انگوراور کھجور کی طرف اشارہ فر مایا۔ اوراگر دونوں کا پانی پکایا جائے تو پینے والے کوجس مقدار میں پینے پرنشہ نہ ہونے کا گمان غالب ہوتو اتنی مقدار میں اس کا پینا بغیر لہو وطرب کی نیت کے جائز ہوگا ۔ جہاں تک گندم' انجیر' چاول' جو کمکی اور شہد کے نبیذ کا تعلق ہے تو امام صاحب کے نزد کیک حلال ہے چاہے کیا ہو یا پکایا ہوا ہو۔ البتداس کی مقدار مسکر حرام ہوگی اور اگرینے والے کونشہ ہوجائے تو اس پر حدیمی لگے گی۔ (۲۹)

خلاصہ بید کہ عراقبین 'ابراہیم المختی 'سفیان توری' عبدالرحمٰن بن ابی لیلی' شریک ابن شبر مه امام ابوحنیفہ پیسیم تمام فقہاء کوفداورا کثر علاء بھرہ کا ندہب ہیہ کہ تمر کے علاوہ نشہ آور نبیذیں بعینہ حرام نہیں بلکہ ان کی مقدار کثیر جونشہ آور ہو حرام ہے۔ جبکہ صحابہ اور تا بعین میں ہے جمہور فقہاء 'ائمہ ٹلا شاور حنفیہ میں سے امام محمد بن الحسن کا مذہب (فقد حنفی میں فتو کی ان بی کے قول پر ہے) ہیہ ہے کہ '' ہر مسکر خمر ہے اور ہر خمر حرام ہے'' منحر کی تحریف میں اس اختلاف کا سبب اس بارے میں وارد آٹار کا اختلاف ہے۔

جمہور کے مسلک (ہرنشہ ورچیز حرام ہے اوراس کی مقد ارقلیل وکثیر دونوں حرام ہیں) کے دلاکل

(1) حضرت جابر دالليو كي روايت ہےكہ:

''ایک یمنی محض نے رسول الله مُنافِیْتِ ہے جوار کی شراب (جے وہاں کے لوگ پیتے تھے اور جس کو' مزر' کہتے تھے ) کے متعلق دریافت کیا ( کہ حلال ہے یانہیں؟) آپ مَنافِیْتِ نے دریافت فرمایا کہ اس سے نشہ ہوتا ہے؟ عرض کیاباں فرمایا: ہرنشد آور چیز حرام ہے۔''(۲۰)

(٢) عبدالله بن عمر على كى روايت بكرسول الله تاليك فرمايا:

((كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ وَكُلُّ مُسْكِرٍ خَرَامٌ))

'' ہرنشہ آور چیز خمر ہا در ہرنشہ آور حرام ہے۔''

اوران ہی ہے مروی ایک دوسری روایت کے الفاظ یہ ہیں:

((كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ وَكُلُّ خَمْرٍ حَرَامٌ)) (١٦)

" برنشها ورف فرے اور برفر حرام ہے"۔

(٣) صحیحین کی روایت از ابن عمر ایجا ہے:

قَامَ عُمَرُ عَلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ : اَمَّا بَعُدُ ' نَوَلَ تَحْرِيْمُ الْحَمْرِ وَهِيَ مِنْ خَمْسَةٍ: الْعِنَبِ وَالتَّمْرِ ' وَالْعَسْلِ ' وَالْحِنْطَةِ ' وَالشَّعِيْرِ ' وَالْحَمْرُ مَا خَامَرَ الْعَقْلَ (٣٢)

'' حضرتُ عمر طالتی نے منبر پر کھڑ کے ہو کر فر مایا کہ خمر کی حرمت نازل ہوگئ تھی جبکہ خمران پانچ چیز وں سے بنتی تھی انگور' کھجور' شہر' گیہوں اور شہد۔ اور خمراس کو کہتے ہیں جوعقل کوخراب کردے۔''

(٤) حضرت نعمان بن بشير والله كي روايت ہے كدرسول الله مَا لَيْنَا لَيْنَا الله مَا لَيْنَا الله مَا الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مَا الله مِن الله الله مَا الله مِن الله مَا الله مَ







﴿ إِنَّ مِنَ الْعِنَبِ خَمْرًا وَإِنَّ مَنَ التَّمْرِ خَمْرًا وَإِنَّ مِنَ الْعَسَلِ خَمْرًا وَإِنَّ مِنَ الْبُرِّ خَمْرًا وَإِنَّ مِنَ الْعَسَلِ خَمْرًا وَإِنَّ مِنَ الْبُرِّ خَمْرًا وَإِنَّ مِنَ الشَّعِيْرِ خَمْرًا)﴾ (٣٣)

" بے شک خمز انگور مجور شہر کیبوں اور جو سے بنتی ہے۔"

نعمان بن بشر طَائِنُ بى كى دوسرى روايت كالفاظ درج ذيل بين كديس نے رسول الله كَالْتَيْمُ كَوْفر ماتے ہوئے سنا: ﴿ إِنَّ الْخَمْرَ مِنَ الْعَصِيْرِ وَالزَّبِيْنِ وَالتَّمْرِ وَالْحِنْطَةِ وَالشَّعِيْرِ وَالدُّرَةِ وَالِّذَيْ اَنْهَاكُمْ عَنْ كُلِّ مُسْكِر ))

" بِشَكِ خَرِ (الْكُوركِ) شيرے كشش كھجور كيبول جواور كمكى سے بنتى ہے اور ميں ہرنشرآ ورشے سے حتيبين منع كرتا ہوں \_"

(٥) حضرت جابر والله كالروايت بي كدرسول الله مَا الله عَلَيْ فَيْم في مايا:

((مَا اَسْكُرَ كَثِيْرُهُ فَقَلِيْلُهُ حَرَامٌ)) (٢٤)

''ہروہ شے جس کی کثیر مقدار نشہ کرے تواس کی قلیل مقدار بھی حرام ہے۔''

(1) حضرت عائشہ فی اے روایت ہے کہ میں نے رسول الله مُاللَّقِيم كوفر ماتے ہوئے سنا:

((كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَاهٌ وَمَا اَسْكَرَ الْفَرَقُ مِنْهُ فَمِلْءُ الْكَفِّ مِنْهُ حَرَاهٌ)) (٣٠)

"جس مشروب کاایک فرق (ایک مخصوص پیانه) نشه کرے تواس کا بھیلی بھر پینا بھی حرام ہے۔"

(٧) حضرت عائشہ فی سے روایت ہے کہ رسول الله مُنافِظ ہے جع (شہدی بنی ہوئی شراب) کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ مُنافِظ من نے مرمایا:

((كُلُّ شَرَابِ ٱسْكُرَ فَهُوَ حَرَامٌ)) (٢٦)

"برمشروب جونشرك حرام ب-"

(A) حضرت ابوموی اشعری بی شور سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ متافیظ سے شہد کی بنی ہوئی شراب کے متعلق سوال کیا تو آ ی متافیظ نے فرمایا:

((ذَاكَ البِثْعُ)) قُلْتُ وَيُنْتَبَدُ مِنَ الشَّعِيْرِ وَالنُّرَةِ ۚ قَالَ : ((ذَٰلِكَ الْمِزْرُ)) ثُمَّ قَالَ : ((اَخْبِرْ قَوْمَكَ اَنَّ كُلَّ مُسْكِمٍ حَرَامٌ)) (٣٧)

" بین ہے۔ میں نے کہا کہ جو اور کئی ہے بھی نبیذ بنایا جاتا ہے۔ آپ تا این کا این اس کو مزر کہا جاتا ہے۔ پھر آپ نے فر مایا: اس کو مزر کہا جاتا ہے۔ پھر آپ نے فر مایا: اپنی قوم کو بتا دو کہ ہرنش آ ورحرام ہے۔ "

(٩) حضرت جابر دالت كى روايت ب:

اَنَّ رَجُلًا قَلِمَ مِنْ جَيْشَانَ وَجَيْشَانُ مِنَ الْيَمَنِ فَسَأَلَ النَّبِيَّ عَلَيْظُ عَنْ شَوَابٍ يَشْرَبُونَهُ بِٱرْضِهِمْ مِنَ اللَّرَةِ يُقَالُ لَهُ الْمِوْرُ ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ غَلَظُ ((اَوَ مُسْكِرٌ هُو؟)) قَالَ : نَعَمُ قَالَ رَسُوْلُ اللّهِ مَنْظِيْهُ :((كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ ....)) (٣٨)







ا یک شخص نے بین کے حیشان نامی گاؤں ہے آ کررسول اللّه مُنَّاثَیُّمْ ہے بھی ہوئی شراب (جس کو مزرکہا جا تا تھا) کے متعلق سوال کیا جوان کے علاقے میں پی جاتی تھی۔ آپ نے سوال کیا کیا وہ نشہ آور ہے؟ اس نے کہا ہاں۔ آپ مُنَّاثِیْمُ نے فرمایا:''ہرنشہ آورحرام ہے۔''

(۱۰) این عمر طان فرماتے ہیں کہ جس وقت خمرحرام ہوئی مدیند منورہ میں انگوری شراب بالکل نہتھی۔''(۳۹) (۱۱) حضرت انس طان فو ماتے ہیں جس وقت شراب حرام ہوئی اس وقت مدیند منورہ میں انگوری شراب بہت کم ملی تھی' ہماری زیادہ تر شراب کیچے کیچے چھو ہاروں کی ہوتی تھی۔'''

(۱۲) حضرت انس طافی کی روایت ہے کہ خرحرام ہونے کے دن میں ساقی بنا ہوا تھا اور اس وقت کے گئے گئے وجہ اور ایک مطرت اس طافی کی روایت میں بیہ کہ گئٹ کی میں اور ایک میں اور ایک روایت میں بیہ کہ گئٹ کہ استیقی آبا طلع کہ آبا کہ کا نام کا کہ کا نام کا کہ کا نام کا کہ کا نام کا کہ کہ کا کہ کہ کا کہ کہ کرا کہ کا کہ

اورایک روایت میں ہے:

إِنِّي لَاسْقِي أَبَّا طَلْحَةً وَابَّادُجَانَةً وَسُهَيْلٌ بْنَ بَيْضَاءَ (٢٠)

اورایک روایت میں بیہ:

كُنْتُ ٱسْقِى آبًا عُبَيْدَةً بْنَ الْجَرَّاحَ وَآبًا طَلْحَةً وَٱبْنَى بْنَ كَعْبِ (٢٠)

اورایک روایت میں بیہ:

إِنِّي لَقَائِمٌ عَلَى الْحَيِّ عَلَى عُمُومَتِينَ السِّقِيْهِمُ مِنْ فَضِيْح لَهُمُ (11)

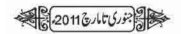
کُدات میں ایک آ دمی نے آ کر کہا کہ خمر حرام ہوگئ ہے۔ پینے والوں نے مجھے کہا اے انس! یہ برتن اوندھا کر دو۔حضرت انس طافیا فرماتے ہیں: وَإِنَّهَا لَحَلِيْظُ الْبُسُوِ وَالتَّمْوِ وہ شراب کِے بِیِّے چھوہاروں کی تھی۔اس خبر کے بعد نداس شخص سے شراب کی بابت یو چھا اور نہ کسی سے اس کی تحقیق کی گئی۔

الله تعالیٰ نے مدینہ میں عام طور پرمستعمل کچے کیے چھوہاروں کی شراب کو ٹمر کا نام دے کراس کی حرمت بیان فرمادی۔اس میں انگور کے شیرے کی کوئی شخصیص نہیں ہے 'کیونکہ بقول ابن عمر پھی حرمتِ شراب کے وقت مدینہ منورہ میں انگوری شراب بالکل نہ تھی۔

(17) عن عمر الله المسلم المُحَمَّرُ مَا خَامَرَ الْعَقْلَ (10)

''خمروہ ہے جوعقل میں خمار پیدا کردے۔''

(18) عن أمّ سلمة في قالَتُ نَهَى رَسُولُ اللّهِ مَلْكِمْ عَنْ كُلِّ مُسْكِرٍ وَمُفَتِّرٍ (٢١)







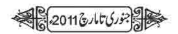
''رسول الله طَالِيُّةِ فِي مِرْنشهَ وراورجهم مِين فتور پيداكرنے والى چيز منع فرمايا ہے۔'' (10) حضرت ديلم حميرى دائين كہتے ہيں كه مين نے رسول الله طَالِيْنِ سے عرض كيا:

إِنَّا بِأَرْضٍ بَارِدَةٍ نُعَالِجُ فِيْهَا عَمَلًا شَدِيْدًا وَإِنَّا نَتَّخِذُ شَرَابًا مِنْ لَهَذَا الْقَمْحِ نَتَقَوَّى بِهِ عَلَى اعْمَالِنَا وَعَلَى بَرْدِ بِلَادِنَا قَالَ : ((هَلْ يُسْكِرُ؟)) قُلْتُ : نَعَمْ قَالَ : ((فَاجْتَنِبُوهُ)) قَالَ: فَقُلْتُ : فَإِنْ النَّاسَ غَيْرُ تَارِكِيْهِ قَالَ : ((فَإِنْ لَمْ يَتُوكُوهُ فَقَاتِلُوهُمْ)) (٢٤)

'' حضور! ہم سر دملک کے رہنے والے ہیں اور وہاں بڑے مشقت کے کام کرتے ہیں۔اوران کاموں کے کرنے کی طاقت عاصل کرنے اوراس ملک کی سر دی ہے بیخے کی غرض سے اس گیہوں کی ہم شراب بناتے ہیں۔حضور تنافیظ نے دریافت فرمایا کہ اس میں نشہ ہوتا ہے؟ میں نے عرض کیا ہاں۔فرمایا:''اس سے پر ہیز کرو''۔ میں نے کہا حضور الوگ اے چھوڑیں گے نہیں۔فرمایا:''اگرنہ چھوڑیں تو تم ان سے قال کرنا۔''

الحاصل یہ کہ جمہور فقہاء تجاز اور جمہور محدثین کا مسلک ہے کہ تمام تر نبیذیں حرام ہیں چاہاس کی مقدار قلیل ہویا قدر کثیر مسکر۔ ان کے نزدیک ہروہ مشروب جس کی کثیر مقدار مسکر ہووہ خرے اور حرام ہے۔ اس سلسلے میں انہوں نے سابقہ آثار و روایات ہے استدلال کیا ہے۔ ان کے مقابلے میں عراقیتن 'ابراہیم خخی 'سفیان توری' عبدالرض بن ابی لیلیٰ شریک' ابن شبر مہ امام ابوطنیف' تمام فقہاء کوفداور اکثر علاءِ بھر تین کا مسلک بیہ ہے کہ خرکا اطلاق انگور کے کچے رس پر ہوتا ہے جس میں جوش یا جھاگ پیدا ہوگئی ہو' جبکہ دیگر مشروبات میں ہاس کی حرمت مسکر کی وجہ ہے نہیں لہذا اس کی صرف قدر مسکر حرام ہے ان کی میں حرام ہے۔ بالفاظ دیگر خمر کی حرمت معلول بالسکر نہیں کہ سکر ہوگا تو حرام کی وہ قلیل مقدار جو مسکر نہ ہووہ بھی قطعی حرام ہے۔ بالفاظ دیگر خمر کی حرمت معلول بالسکر نہیں کہ سکر ہوگا تو حرام کی وہ قلیل مقدار میں خرکی طرح حرام ہو۔ جبکہ امام شافعی وغیرہ (فقہاء تجاز اور محدثین ) خمر کی حرمت کومعلول بالسکر مانے ہیں' میسا کہ صاحب ہدا ہیں نے کہا ہے:

ان عينها حرام غير معلول بالسكر ولا موقوف عليه ومن الناس من انكر حرمة عينها وقال ان السكرمنه حرام لان به يحصل الفساد وهو الصد عن ذكر الله وهذا كفر النه حجود الكتاب فانه سماه رجسًا والرجُسُ ما هو محرم العين وقد جاء ت السنة ان النبي عرم الخمر وعليه انعقد الاجماع ولان قليله يدعو الى كثيره وهذا من خواص الخمر ولهذًا تزداد اللذة بالاستكثار منه بخلاف سائر المطعومات ثم هو غير معلول عندنا حتى لا يتعدى حكمه الى سائر المسكرات والشافعي يعديه اليها وهذا بعيد لانه خلاف السنة المشهورة وتعليل لتعدية الاسم والتعليل في الاحكام لا في الاسماء (١٩٠٠ من عرمت كي علم سكر إلى المرتبين اور نه اس كى حرمت سكر ير عمل الكرام عاوراس كى حرمت كي علم سكر الله كرام من مقدار مسكروا من كي كونكم من من الأحكام الله كرام على الله من الله كرام من كومت كي علم الكرام الله كرام من كومت كي علم الكرام الكرام من كومت كي كونكم كرام من كي كونكم كرام من كي كونكم كرام الله كونكم كرام كي كونكم كونكم كي كونكم كونكم كونكم كي كونكم كونكم كي كونكم كونكم كي كونكم كونكم





اللہ کا اٹکارے اس لیے کہ کتاب اللہ نے خرکورجس کہا ہے اوررجس محرم العین ہی کو کہا جاتا ہے اور حدیث متواتر کے درجہ میں وار د ہوئی ہے کہ نی کریم تالی خوا سے اس کو حرام قرار دیا ہے اورای پراجماع منعقد ہو چکا ہے۔ اوراس لیے کہ خمر کی مقدار قلیل کیٹر کی جانب وائی ہوتی ہے اور بیاس کے خواص میں ہے ہے ' بہی وجہ ہے کہ اس کے پینے والے کو زیادہ سے زیادہ پینے ہے لذت برصی جاتی ہے بخلاف ویکر مطعومات کے بھر خمر کی حرمت ہمارے زدیک معلول بالعلت نہیں ہے 'لہذا اس کا حکم تمام مسرات کی طرف متعدی نہ ہوگا ' جبکہ امام شافعی وغیرہ نے اس کی حرمت کو تمام مسرات کی طرف متعدی کیا ہے لیکن ان کا بیتیاس بعد ہے کہ ونکہ ایک قو سنت مشہورہ (المخصور بعینها حوام والسکور من کل شواب) کے خلاف ہے۔ دوسرے بیک تعلیل احکام میں ہوتی ہے اساء میں نہیں۔ (امام شافعی اس تعلیل سے غیر خمر کو خمر کہنے کے در ہے ہیں اور پھرتمام مسرات پر خمر کا حکم جاری کرنا جا ہے ہیں)۔''

## خمر کے مندرجہ بالااطلاق (صرف انگور کا کچاری ہے جس میں جوش یا جھاگ پیدا ہوگئ ہے) کے دلائل

(١) حضرت ابوسعيد خدري داين كي روايت إ:

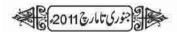
اتبی النبی عَلَيْظُ بنشوان فقال له: ((اَهُوبُتُ خَمُواً؟)) فقال: مَا هَوبُتُهَا مُنُدُ حَوَّمَهَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللهِ اللهُ الْحَلِيْطَايُنِ. وَرَسُولُهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

اس خص نے رسول اللہ مُنَافِیْقِم کے سامنے اس مشروب (ضلیطین ) سے لفظ خمر کی نفی کر دی' لیکن حضور مَنَافِیْقِم کے اس پر انکار نہیں فرمایا۔ اگر لغت یا شریعت کی رو سے اس پر خمر کا اطلاق ہوتا تو آپ اس شخص کو ایسا کہنے کی ہرگز اجازت ند دیتے ' اس لیے کہ جس نام کے ساتھ حکم کا تعلق ہواس کی نفی گو یا حکم کی نفی ہوتی ہے ۔ اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ لفظ '' نخر' کا اطلاق تمام تر مشروبات پڑہیں بلکہ صرف انگور کے بچئے تیز اور جھا گ دینے والے رس پر ہی ہوتا ہے۔ کیونکہ جب ضلیطین پر (باجود بکہ اس میں سکر پیدا کرنے کی قوت ہوتی ہے ) اس کا اطلاق نہیں ہوتا ہے۔

((حَرَّمَ اللهُ الْحَمْرَ بِعَيْنِهَا وَالشَّكْرَ مِنْ كُلِّ شَرَابٍ)) (١٤٩)

"الله تعالی نے خمر کوتو بعینہ حرام تھہرایا ہے اور ہرمشروب سے پیدا ہونے والانشہ بھی حرام کیا ہے۔"

(٣) حارث بن العمان والين كي روايت ب كديس نے حضرت انس بن مالك والين كورسول الله عَالَيْنَا كات يہ







حدیث بیان کرتے ہوئے سا:

((اللَّحَمْرُ بِعَيْنِهَا حَرَاهٌ وَالشَّكْرُ مِنْ كُلِّ شَرَابٍ)) (°°)

"خرتو بعینه جرام ہے اور ہرمشروب سے پیدا ہونے والانشہ بھی حرام ہے۔"

عبدالله بن شداد نے حضرت ابن عباس بھی سے اس شم کی روایت نقل کی ہے۔ (۱۰)

ابو بمرصاص نے لکھا ہے کہ بیحدیث بہت سے معانی برشمل ہے:

اوّل بیر کہ لفظ تمرشراب کے ساتھ مخصوص ہے کسی اور مشروب کوشراب کا نام نہیں دیا جا تا اور انگور کے رس پر لفظ تمر کے اطلاق میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں۔ دیگر مشروبات پر اس لفظ کا اطلاق نہیں ہوتا 'اس لیے کہ آ ہے "گاٹیٹی نے فرمایا: ((وَالدُّسْکُو مِنْ کُلِّ شَوَابٍ))۔ اس حدیث کی اس بات پر بھی دلالت ہور ہی ہے کہ خمر کے علاوہ بقیہ تمام مشروبات میں مقدار مسکر حرام ہے۔ اگر میہ بات نہ ہوتی تو ان مشروبات میں سکر پیدا کرنے والی صورت پر حرمت کا تھم محدود نہ کیا جا تا اور حرمت کے لحاظ سے ان میں اور خرمیں فرق ندر کھا جا تا۔

بیرحد بیشاس بات پرنبھی دلالت کررہی ہے کہ تحریم مخرکا تھم خرتک محدود ہے دوسرے مشر وبات تک بیر تھم متعدی نہیں ہے 'نہ قیاساً اور نہ استدلالاً۔اس لیے کہ تحریم کے تھم کوعین خرکے ساتھ اس کی کسی خصوصیت کا لحاظ رکھے بغیر متعلق کیا گیا ہے اور یہی چیز قیاس کے جواز کی نفی کرتی ہے۔ کیونکہ ہر وہ اصل (مقیس علیہ) جس پر کسی دوسری فرع (غیر منصوص علیہ) کو قیاس کرنے کی گنجائش ہوتی ہے اس اصل (مقیس علیہ) کے تھم کا تعلق اس کی دارتھ منتا ہے۔ اور وہ وصف (علّت ) مدارتھم بنتا ہے دار جب اس وصف کی موجودگی غیر منصوص (فرع) میں ہوجائے تو اس پر بھی وہی تھم لگایا جائے گا۔ بالفاظِ ویگر اصل اور جب اس وصف کی موجودگی غیر منصوص (فرع) میں ہوجائے تو اس پر بھی وہی تھم لگایا جائے گا۔ بالفاظِ ویگر اصل اور مقیس علیہ کا اصل اور مقیس علیہ کا اصل اور مقیس علیہ کا حکم اس تک متعدی ہوتا جائے گا۔'' (۲۰)

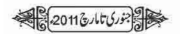
(3) حضرت ابن عمر الله كى روايت بي وه فرماتے بين:

لَقَدُ حُرِّمَتِ الْخَمْرُ وَمَا بِالْمَدِيْنَةِ مِنْهَا شَيْءٌ ""

"جس دَن خر کی حرمت ہوئی اس دن مدینہ منورہ میں خرنام کی کوئی شے نہیں تھی۔"

حضرت عبداللہ بن عمرظ کی مادری زبان عربی کی اور وہ خمری حقیقت جانے تھے۔ای لیے توانہوں نے مدید منورہ میں استعال ہونے والی نشر آ ورمشروبات (جواکش خشک اور بسریعنی گدر کھجور سے بنائی جاتی تھیں) جبیہا کہ حضرت جابر واثی کی روایت میں تصری ہے۔ حضرت جابر واثی کی روایت میں ہے: نؤل تنخویم النجمنو و ما یک منوری ہے۔ حضرت انس واثین کی روایت میں کھنٹ تنخویم النجمنو کی مقاوم میں گئٹ مناوی میں کھنٹ مناوی میں الانتھار جین نؤل تنخویم النجمنو فکان شرائبھ می تو مینو الفضینے "سے لفظ خمری نفی منور مادی۔ جب ان مشروبات سے ابن عمر نے خمری نفی فرمادی توبیاس بات کی دلیل ہے کہ ان کے نزد یک خمر صرف انگورکا تیز جھاگ دار کیارس تھا'اس کے علاوہ کی اور مشروب پر خمر کا اطلاق نہیں ہوتا تھا۔

(٥) حضرت ابوموى اشعرى باليؤ فرماتے بين:





بعثنى رسولُ الله عَلَيْكِ انا ومعاذًا الى اليمن ' فقلنا يارسول الله : إنَّ بها شرابين يصنعان من البر والشعير ' احدهما يقال له : المزر ' والاخر يقال له : البتعد فما نشرب ! فقال عليه الصلوة والسلام : ((اشربا ولا تسكوا)) (40)

" رسول الله مَنْ اللَّيْنَ فِي مِحِيهِ اور معاذبن جبل كوجب يمن بهيجنا جا ہا تو جم نے عرض كى: يارسول الله مُنَافِيْنَ اللهِ عَن ميں دومشروب بيں جو گيهوں اور جوسے بنائے جاتے ہيں' ايك كومزر اور دوسرے كوقع كہا جا تاہے۔ كياان كے يبنے كى جميں اجازت ہے؟ آتے نے فرمايا:" پيوجب تك وہ نشرندكرے۔"

(٦) خمر کے اس معنی ومفہوم کی تائید کے لیے ابو بحر جصاص نے آشی اور ابوالا سود دولی کے اشعار پیش کیے ہیں۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

وبدل عليه ان العرب كانت تسمى الخمر سبيئة ولم تكن تسمى بذلك سائر الاشربة المتخذة من تمر النخل لانها كانت تجلب اليها من غير بلادها ولذلك قال الاعشى:

وسبيئة مما يعتق ببابل كدم الذبيح سلبتها جريالها وتقول : سبأت الخمر اذا شريتها فنقلوا الاسم الى المشرِى بعد ان كان الاصل انما هو بجلبها من موضع الى موضع على عادتها في الاتساع في الكلام \_ ويدل عليه ايضا قول ابي الاسود الدؤلي، وهو رجل من اهل اللغة حجة فيما قال منها \_ فقال :

قَعِ الحمر تشربها الغواه فاننى رأيت اخاها مغنيًا لمكانها فان لا تكُنهُ أو يكُنها فانه اخوها غذته أمه بلبانها فجعل غيرها من الاشربة؟ اخالها بقوله :"رأيت اخاها مغنيا لمكانها" ومعلوم انه لو كان يسمى خمرا لما سماه اخالها ثم اكده بقوله "فان لا تكنه او يكنها فانه اخوها" فاخبر انها

''اس پریہ بات بھی دلالت کرتی ہے کہ عرب کے لوگ شراب کو سبینہ کہتے تھے جبکہ مجورے بنی ہوئی تمام مشروبات پراس نام کا اطلاق نہیں ہوتا تھا۔اس کی وجہ تسمیہ بیتھی کدانے غیرمما لک سے درآ مدکیا جاتا تھا۔اعثیٰ کہتا ہے:

''ایسی شراب جو بابل میں تیار ہوئی تھی جس کا رنگ اس ذبح شدہ جانور کے خون کی طرح تھا جس کی کھال تم نے اتاری ہو''

جب آپ شراب خریدیں گے تو کہیں گے''سبات المحصو''اس اسم کا اطلاق پہلے خر پراس لیے ہوتا تھا کہا ہے ایک جگہ ہے دوسری جگہ نتقل کیا جاتا تھا' پھر کلام میں اتساع کی بنیاد پر (جوعر یوں کی عادت تھی) اس اسم کا اطلاق خریدی ہوئی شراب پر ہونے لگا۔ ابوالا سود (جس کا شاران الملِ لغت میں ہوتا ہے جن کا کہا ہوا ججت مانا جاتا ہے ) کے مندرجہ ذیل دوشع بھی ہمارے دعوے کی تقیدیق کرتے ہیں:

''( ٹمر ) شراب کوایسے بے راہ رولوگوں کے لیے رہنے دو ( کہ وہی اسے پیتے پلاتے رہیں )





ليست هو (٥٥)

کیونکہ میں نے اس کے بھائی (ویگرمشروبات) کواس کی ضرورت سے بے پروا کر دیے والایایا ہے۔

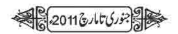
ا گرخم ہو بہوا ہے بھائی جیسی نہیں یا بھائی ہو بہوخم جیسا نہیں تو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا' بہر حال بیاس کا بھائی ہے جے اس کی ماں نے دودھ یلا کراس کی پرورش کی ہے''

ابوالاسود دولی نے خمر کے علاوہ دیگر مشروبات کوخمر کا بھائی قر اردیا ہے اور ظاہر ہے کہ دیگر مشروبات پراگر خمر کا اطلاق ہوتا تو انہیں اس کا بھائی نہ قر اردیتا۔ پھر شاعرنے اپنے قول کی میہ کہرکتا کید کر دی کہ چاہے خمر اور دیگر مشروبات ہو بہوا یک جیسے نہیں ہیں تا ہم دیگر مشروبات بہر صورت خمر کے بھائی ہیں جنہیں اس کی ماں نے دودھ پلاکر پالا ہے۔ اس طرح شاعرنے میہ بتادیا کہ خرعلیحدہ اور دیگر مشروبات علیحدہ چیز ہیں۔''

مزيدلكھتے ہيں:

ثبت بما ذكرنا من الاخبار عن رسول الله عَلَيْتُ وعن الصحابة واهل اللغة ان اسم الخمر مخصوص بما وصفنا ومقصور عليه دون غيره ويدل على ذلك انا وجد نا بلوى اهل المدينة بشرب الانبذة المتخذة من التمروالبسر كانت اعم منها بالخمر وانما كانت بلواهم بالخمر خاصة قليلة لقلتها عندهم فلما عرف الكل من الصحابة تحريم النيثى المشتد واختلفوا فيما سواها وروى عن عظماء الصحابة مثل عمر وعبدالله وأبى ذر وغيرهم شرب النبيد الشديد وكذلك سائر التابعين ومن بعدهم من اخلافهم من الفقهاء من الهراق لا يعرفون تحريم هذه الاشربة ولا يسمونها باسم الخمر بل ينفونه عنها دل ذلك على معنين :احدهما ان اسم الخمر لا يقع عليها ولا يتناولها لان الجميع متفقون على ذم شارب الخمر وان جميعها محرم محظور والثاني :ان النبيذ غير محرم لانه لو كان محرما لعرفوا تحريمه كمعرفتهم بتحريم الخمر اذ كانت الحاجة الى معرفة تحريمها أسس منها الى معرفة تحريم الخمر لعموم بلواهم بها دونها وما عمت البلوى من الاحكام فسبيل وروده نقل التواتر الموجب للعلم والعمل وفي ذلك دليل على ان تحريم الخمر لم يعقل به تحريم هذه الاشربة ولا عقل الخمر اكالها (٢٥)

'' حضور مَنْ اللَّيْمَ عمروی روایات' اقوالِ صحابه اورااللِ لغت کی توضیحات سے به بات ثابت ہوگئی که '' خمر'' کا اطلاق صرف اس مشروب پر ہوتا ہے جوہم نے بیان کیا' کسی اور مشروب پر اس کا اطلاق نہیں ہوتا۔ اس پر بیہ بات بھی ولالت کرتی ہے کہ خشک اور گدر تھجور سے بنی ہوئی مشروبات کا استعمال اہل مدینہ میں'' خمر'' کے استعمال سے زیادہ تھا' کیونکہ اہلِ مدینہ کے ہال خمر کی قلت تھی اس لیے اس کا استعمال بھی بہت کم تھا۔ اب جبکہ تمام سحابہ انگور کے کیچ جھاگ دار رس کی تحریم پر متنفق تھے اور دوسر سے مشروبات کے متعلق وہ مختلف الرائے تھے اور جیل القدر صحابہ مثلاً حضرت عمر حضرت عبد اللہ اور حضرت ابوذر جی آئی وغیرہم سے گاڑھے نبید کا استعمال منقول ہے' اسی طرح تمام تابعین اور ان کے جانشین فقہاء کرام اہلی عراق بھی ان مشروبات کی حرمت کے قائل نبیس اور نہ بی ان پر خمر کے لفظ کا اطلاق کرتے ہیں بلکہ اس کی فنی کرتے ہیں تو اس سے کی حرمت کے قائل نبیس اور نہ بی ان پر خمر کے لفظ کا اطلاق کرتے ہیں بلکہ اس کی فنی کرتے ہیں تو اس سے





دوبا تیں معلوم ہوئیں: اوّل یہ کہ دیگر مشروبات پر لفظ خمر کا اطلاق نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ اس کے ذیل میں

آتی ہیں اس لیے کہ تمام لوگ شراب پینے والے کی فدمت پر شفق ہیں اور شراب ممنوع اور حرام ہے۔ دوم

یہ کہ بنیذ حرام نہیں کیونکدا گراییا ہوتا تو سب لوگ اس کی حرمت سے اسی طرح واقف ہوتے جس طرح وہ

خرکی حرمت سے واقف تھے۔ کیونکدا الی مدینہ میں شراب (خمر) کے مقابلے میں دوسری مشروبات کا حرمت سے باخبر ہونے کی

رواج زیادہ تھا 'لہذا آنہیں خمر کی حرمت کے مقابلے میں دوسرے مشروبات کی حرمت سے باخبر ہونے کی

ضرورت زیادہ تھی۔ اور قاعدہ ہے کہ عموم بلوی کے ذیل میں آنے والے احکام کے شوت کی ایک ہی

صورت ہوتی ہے کہ تو از کے ساتھ وہ منقول ہوں 'تا کہ اس تو از کی وجہ سے علم بھی حاصل ہواور عمل بھی

واجب ہوجائے' اس بنا پر بیاس بات کی دلیل ہے کہ لوگوں نے تح میم خمر کے تھم سے ان مشروبات کی حرمت

نہیں تجھی اور نہ بی اور نہ بی ان مشروبات کو حرکا نام دیا گیا۔''

خراورد يكرمشروبات كافرق واضح كرتے موع وهمزيد لكھتے ہيں:

''ائمتِ مُسلمہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ خمر کو حلال سیجھنے والا کا فر ہے جبکہ دیگر مشروبات کو حلال سیجھنے والے پرفسق کا دھتہ بھی نہیں لگ سکتا چہ جائیکہ اس کو کا فرکہا جائے۔ یہ بھی اس بات کی دلیل ہے کہ یہ مشروبات حقیقت میں خمر نہیں ہیں۔ نیز ان مشروبات ہے بنا ہوا سر کہ خمر کا سر کہ نہیں کہلا تا بلکہ خمر کا سر کہ وہ ہوتا ہے جو اگور کے کچے اور تیز رس سے بنایا جا تا ہے جو جھاگ دار ہوتا ہے۔ ہمارے نہ کورہ بالا بیان سے جب ان مشروبات پر لفظ خمر کے اطلاق کی فئی ہوگئی تو اس سے بیہ بات معلوم ہوگئی کہ حقیقت میں خمران مشروبات کے مشروبات پر لفظ خمر کے اطلاق کی فئی ہوگئی تو اس سے بیہ بات معلوم ہوگئی کہ حقیقت میں خمران مشروبات کے لیے اسم بی نہیں ہے اوراگر کی وجہ سے ان مشروبات کو خمر کا نام دیا بھی جا تا ہے تو وہ تشمیر کی وجہ سے ہوتا ہے' جبکہ ان مشروبات میں سکر بھی پایا جائے اس لیے ان مشروبات پر تحریم خمر کا اطلاق جائز نہیں ہوگا' کیونکہ ہم بیان کر آئے ہیں کہ حقیقی معنوں میں استعمال ہونے والے اساء سے تحت اساء بجاز کا دخول درست نہیں ہوتا۔''

اس بناپر حضور تَلَا لَيْتُمْ كَارشاد 'الْمُخَمُّرُ مِنْ خَمْسَةِ اَشْيَاء '' كواس حال پر محمول كرنا چاہيے جس ميں سكر
(نشه) پيدا ہوجائے۔اے خركا نام اس ليے ديا گيا كه اس ميں وہي عمل ہوا جوخركا ہے ليخي نشه پيدا كرنا اور بطور سزاحد
كاجرا كامستى ہونا۔اگرديگرمشروبات نشه پيدا كريں تواس حالت ميں وه خركبلا نے كےمستى ہوجاتے ہيں۔اس پر
حضرت عمر طالت كا يہ تول دلالت كرتا ہے كہ خمروه ہے جوعقل پر پرده ڈال دے۔ نبيذ كى قليل مقدار عقل پر پرده ہوات وہوں کو الى دے۔ نبيذ كى قليل مقدار عقل پر پرده ہوات وہوں کو الى اللہ مقدار ميں موجود ہوئی ہے دوہ ہے جوعقل كو پورى طرح ڈھانپ لے اور بي خاصيت ان مشروبات كى قليل مقدار جومسكر نہ ہو كى قليل مقدار ہوسكر مقدار جومسكر نہ ہو حلال ہوگى۔ باقى رہيں وہ احادیث كہ جن ميں به بتايا گيا ہے كہ جس مشروب كى كثير مقدار مسكر ہواس كى قليل مقدار ہيں وہ احادیث كہ خواس کا جواب صاحب بذل المجھود دیتے ہوئے رقمطراز ہیں :
قلت: ان كان ما أسكو خموا فقليله حوام لكو نه خموًا وهى نجسة العين واما ما عدا

عند . ای خان ما استو حموا طعید حوام معوله حموا و منی مجت العین واما ما عدا الخمر فحرمة القلیل مبنیة علی ان قلیله داع الی الکثیرا واذا شرب للتلهی والمعصیة (^^) "مین کبتا مون نشر آورمشر وب اگر خمر به تواس کی قلیل (اور کثیر دونون) مقدار حرام بین صرف اس مشروب کخم مونے کی وجہ نے کیونکہ وہ نجس العین بے اور اگراس سے مراد خمر کے علاوہ دیگر مشروبات





میں توان کی قلیل مقدار (نی نفسہ حرام تو نہیں) لیکن چونکداس کی قلیل مقدار دا گی الی المقدار الکثیر ہوتی ہے (اور مقدار کثیر مسکر ہونے کی وجہ سے حرام ہے البذا ما یو دی الی المحوام فھو حوام) یا اس حدیث کا مفہوم یہ ہے کہ مقدار قلیل کا پینا اگر لہو ولعب اور معصیت کی نیت سے ہو ( خرکے علاوہ دیگر مشروبات کی مقدار قلیل کا پینا اگر لہو ولعب اور معصیت کی نیت سے ہے تو بالا تفاق حرام ہے)۔'

(جاری ہے)

# حواشي

(۲۲) صحیح مسلم' کتاب الاشریه' باب بیان ان کل مسکر حصر وان کل حصر حرام۔ صحیح مسلم اور دار قطنی نے ان بی الفاظ میں بیرصدیث ابن عمر مل اللہ کا کیا ہے۔ اور امام احمد' ابوداؤ دُرّر ندی اور نسائی نے ((کُلُّ مُسْکِو حَمْوُ وَکُلُ مُسْکِو حَرَامٌ)) کے الفاظ سے نقل کی ہے۔ اسی مضمون کی حدیث انس بن مالک عمر بن الخطاب قرق بن ایجا بن قیس بن سعد بن عبادہ انصاری میمونہ اور ابومولی اشعری وغیرہ صحابہ بھائیج سے بھی منقول ہے جی کہ اس صدیث کے ناقلین صحابہ کی تعداد مولد تک پہنچی ہے۔

(٢٣) فتح القدير ع ٤٠ ص ١٨٧ و بدائع الصنائع ج٥ ص ١١٨ عاشيه ابن عابدين ج٣ ص ١٨١ -

(٢٤) بدائع الصنائع به و ص ١١٢\_

(٢٥) حاشيه ابن عابدين ج٣ ص ٣٢٢\_

(٢٦) بدائع الصنائع به و ص ١١٧

(٢٧) المغنى على مختصر الخرقي كتاب الاشربة ع ٨ ص ٢١١ دارالكتب

(۲۸) بدروایت عقیلی نے حصرت علی دافیت سے سحرمت العصر بعینها والسکر من کل شراب سے الفاظ نے نقل کی ہے۔ نیائی بزار اور طبرانی نے ان الفاظ میں بدروایت موقو فائقل کی ہے۔ ابوقیم نے حلیة الاولیاء اور دار قطنی فی سنن وارقطنی میں بھی ابن عبائ سے موقو فائقل کی ہے۔ البتہ طبرانی نے بواسط ابن المسیب مرفوعاً بھی نقل کی ہے۔ دارقطنی نے کہا ہے کہ اس حدیث کا موقو ف علی ابن عبائ ہونا ہی صبح ہے اور اس کی دلیل بددی ہے کہ ابن عباس ہی نے رسول الدُم کی فیٹر میں معنی بھی نقل کی ہے: دم کل مسکر حرام "نصب الراية ج ع مسلم عباس ہی فیر مدمع الزوائد ، ج ۵ مس ۵ مسکر

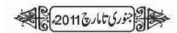
(٢٩) الفقه على المذاهب الاربعه ع ٥ ص ١٣ ـ

(٣٠) صحيح مسلم كتاب الاشربة\_

(٣١) صحيح مسلم كتاب الاشربة\_

(٣٢) صحيح البخارى كتاب الأشربة باب الخمر من العنب وغيره وكتاب التفسير باب قوله ﴿إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَنْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ ﴾ وسنن ابى داؤد كتاب الاشربة باب تحريم الخمر باب بيان كل مسكر حمر وان كل خمر حرام وسنن الترمذي ابواب الاشربة باب ما جاء في شارب الخمر وباب ما جاء كل مسكر حرام

(٣٣) سنن ابي داود كتاب الاشربة باب الخمر مما هي وسنن الترمذي ابواب الاشربة باب ما جاء في الحيوب التي يتخذ منها الخمر وسنن ابن ماجه ابواب الاشربة باب بما يكون منه الخمر







- (٣٤) سنن ابى داؤد كتاب الاشربة باب الحمر مماهى و سنن الترمذي ابواب الاشربة باب ما جاء ما اسكر كثيره فقليله حرام وسنن ابن ماجه كتاب الاشربة باب ما اسكر كثيره فقليله حرام وسنن النسائي عن عمرو بن شعيب عن ابيه عن جده ومسند احمد بن حنبل والدارقطني ...
- (٣٥) سنن ابي داوّد كتاب الاشربة باب ما جاء في السكر\_ وسنن الترمذي كتاب الاشربة باب ما جاء ما اسكره كثيره فقليله حرام\_
- (٣٩) صحيح البخارى كتاب الاشربة باب الخمر من العسل وصحيح مسلم كتاب الاشربة باب بيان ان كل مسكر خمر وان كل خمر حرام وابوداؤد كتاب الاشربة باب ما جاء في السكر وسنن الترمذي كتاب الاشربة باب تحريم كل شراب اسكر
- (٣٧) صحيح مسلم كتاب الاشربة باب بيان ان كل مسكر حمر وسنن ابي داود ابواب الاشربة باب النهى عن المسكر \_ وسنن النسائي كتاب الاشربة تفسير البنع والمزر
- (٣٨) صحيح مسلم كتاب الاشربة باب بيان ان كل مسكر خمر وسنن النسائي كتاب الاشربة باب ما اعد الله عزو حل الشارب المسكر من الذل
  - (٣٩) صحيح البخاري كتاب الاشربة باب الخمر من العنب وغيره.
    - (٤٠) ايضا\_
- (٤١) صحيح مسلم كتاب الاشربة باب تحريم الخمر وبيان انها تكون من عصير العنب ومن التمر والبسر والزبيب وغيرهما مما يسكر
  - (٤٢) صحيح مسلم عواله سابقه
  - (٤٣) صحيح مسلم عواله سابقه\_
  - (٤٤) صحيح مسلم 'حواله سابقه\_
- (٤٥) صحيح البخارى كتاب تفسير القرآن باب قوله ﴿ إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَزْلامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِنِ ﴾ ومتعدود يكرمقامات وصحيح مسلم كتاب التفسير باب في نزول تحريم الحمر
  - (٤٦) سنن ابي داؤد كتاب الاشربة باب ما حاء في النهي عن المسكر
    - (٤٧) سنن ابي داؤد كتاب الاشربة باب ما جاء في السكر
      - (٤٨) هدايه كتاب الاشربة\_
  - (٤٩) الضعفاء الكبير للعقيلي ع ٢٠ ص ٤٢٤ والمحلي لابن حزم ج٧ ص ٤٨٤ ـ
    - (٥٠) ايضاً ج٧ ص ٤٨٢\_
    - (٥١) سنن النسائي كتاب الاشرية وقم الحديث ٦٨٧ ٥-
- (٢٥) احكام القرآن ابوبكر احمد بن على الرازى الحصاص ، ج١ ص ٤٤١ سورة البقرة تفسير آيت ٢١٩ -
  - (٥٣) صحيح البخاري، كتاب الاشربة، باب الخمر من العنب.
    - (٥٤) فقه السنة السيد سابق الحزء الثاني ص ٢٥٥\_
  - (٥٥) احكام القرآن ابوبكر الحصاص ح١٠ ص ٢٤٤ تفسير آيت ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِوط ﴾ -
    - (٥٦) احكام القرآن للحصاص تفسير آيت (يَسْتَلُونَكُ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ اللهِ مَا صَ ٤٤٧ ـ
      - (٥٧) حواله سابقه\_
- (٥٨) بذل المجهود في حل ابي داوُد شيخ خليل احمد انبيتهوي ج٥ ص ٣٣٢ كتاب الاشربة باب ما حاء في السكر...









# THE EXISTENCE AND IDENTITY OF THE TRUE GOD

### **Proof by using Documented Arguments**

### Mudassir Rashid

### **ABSTRACT**

Arguments to prove the existence of God have been well debated throughout the known human history. The famous ones include the Cosmological Argument and the Design Argument. These arguments, no doubt, have been considered as the strongest reasons to prove the existence of God. However, it is the Miracle Argument that has been less debated in this regard. Two of the main critics of this argument are David Hume and Baruch Spinoza. This paper refutes their criticism against the Miracle Argument and justifies that this argument is the one that can prove not just the identity of God but also can confirm the existence of God already proved through arguments such as Cosmological and Design arguments. Finally it uses this argument to identify the true God and the religion that existed throughout the human history and that exists today as well.

### INTRODUCTION

The purpose of this paper is to eradicate all the confusions regarding existence of God, and prove rationally not only the existence but also the identity of the only true God Who ever existed, using well-known documented arguments. This paper has been organized as follows: first, the method to prove the existence of God using Cosmological and Design arguments has been illustrated, then the Miracle Argument has been explained and the refutations to the arguments made especially by David Hume and Baruch Spinoza against miracles have been presented. Finally, it has been proved that the Miracle Argument has always been used by the true God to justify His existence and to identify Himself, throughout the human history till today.

### EXISTENCE OF GOD: THE COSMOLOGICAL ARGUMENT

In the annals of human history, there have been various arguments in support of the existence of God, given by theist theologians and philosophers. However, the Cosmological Argument and the Design Argument are considered as the most valid and easily understandable arguments.

The roots of Cosmological Argument are not known but it is a fact that this has been one of the most debated arguments throughout the known human history. Plato and Aristotle were also in favour of this argument. Similarly, Muslim philosopher Avicenna and famous theologian of Medieval Europe Thomas Aquinas are among the notable philosophers who argued in favour







of this argument. Through the Cosmological Argument, God's existence can be realized by considering the following facts <sup>1</sup>:

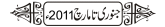
- 1. Every finite being has a cause
- 2. Nothing finite can cause itself
- 3. Causal chain cannot be of infinite length
- 4. These three facts thus prove that the first cause --- which is not the effect --- must exist

Another stylized version of this argument named as "Kalam Cosmological Argument" has been recently presented by William Lane Graig 2, the famous living American Philosopher and Theologian, in light of the Big Bang theory, which states that anything that didn't exist before certain time and then came into existence after that time is a creation (effect) and hence has a creator (cause) e.g. table, chair, computer etc. are all creations as they didn't exist before their manufacturing dates. Now, as we know that life on Earth comprising of all the living organisms --- plants and animals including humans --- also didn't exist before certain time, and came into existence after that time, hence, it is also a creation and must have a creator as well. We have also come to know recently that even the whole universe didn't exist before certain time and came into existence after the Big Bang; hence it is also a creation and must have a creator as well. These acts of creation, by an Invisible Hand, are also continuously happening all around us and can be witnessed: every time a seed is developed into a plant or a tree, every time a baby is born and every time a new star or a galaxy is formed etc. The above analysis, thus, is an evident proof that at least a Creator exists Who has created this universe, and everything that lies in it, from nothing, and He is the ONE Who is continuously creating these living and non-living entities and these acts of creations by this invisible Creator can be witnessed all around us.

### **CRITICISM AND REFUTATION**

The criticism against this argument is that if every creation (effect) has a creator (cause) then the question remains: who is the creator of the God? Secondly, it is argued that this argument may prove the existence of the first cause but it doesn't prove the attributes --- such as Omnipotence, Omniscience --- of the Deity often being worshiped. It is also sometimes argued that the creations can be acts or events. The creations of buildings, roads, cars, bikes etc. are obviously acts as we can observe them being performed by their actors. But creation of plants, trees, animals etc. are events that just happen and do not require any actor. These criticisms against the Cosmological Argument can be refuted easily by considering the following points:

• The first argument can be easily refuted by asking a counter question that: if God has a creator then who is God's Creator's Creator? Or what







is the cause of the cause of the first cause? And then, such questions can continue for ever, but it can be realized that no matter how many subsequent creators are in the middle, there has to be a First Creator Who initiated this process, otherwise this universe including all the subsequent creators --- if they exist --- shouldn't exist, but because this universe exists, there must be a First Creator and He is the only ONE Who qualifies to be called a God. This is like if you have one end of a string in your hand, and there is no other end, then this string, itself, shouldn't exist, but as one end of the string exists, other end of that string must exist as well.

- Another argument in this regard is that the creation is a cyclic process like water cycle or food cycle, and hence, there is no start and end of this process. The refutation of this criticism is that if this is a cyclic process, then why this universe is not creating another universe? Why a plant, a tree, a mountain, a star or a galaxy etc. are not creating other entities? Another important point to note is that for any being to create something, He has to be a self-conscious being, and as humans are the only visible self-conscious beings, why can't they create another self-conscious being? Hence, this process of creation is not a cyclic process but is a linear process, and for a linear process to exist, a start of that process initiated by a self-conscious Originator must exist. Even if we do consider that it is a cyclic process, the process must start from somewhere before forming the first cycle, otherwise this cycle, itself, shouldn't exist. Hence, either ways, for any process to exist, there has to be a start, otherwise that process shouldn't exist, which proves that the process of creation of universe must have a start, initiated by a selfconscious Originator Who initiated this process, and hence is the only ONE Who qualifies to be called a God, otherwise this universe shouldn't exist.
- Regarding the second argument, it is true that the Cosmological Argument cannot prove all the attributes of God but it can certainly prove the most important attribute: the Creator. The rest of the attributes can be proved using the Miracle Argument as will be explained later.
- The third argument can be refuted by considering the fact that all the creations should either be acts or events, but if someone claims that some creations are events and others are acts, even then it proves the existence of a Deciding Being, Who is deciding between such acts and events of creations, as obviously, we are not (e.g. if we want to grow or give birth to a table, a chair or a car etc. and similarly we cannot create a plant or an animal). This Deciding Being, hence, is the God.

### CONCLUSION

For any kind of process --- linear or cyclic --- to exist, there has to be a start otherwise that process shouldn't exist. Since, this universe came into existence after a particular time i.e. the moment of Big Bang, and is also







existing now, the process of creation of universe has a start as well, which is initiated by a self-conscious Originator, and He is the only ONE Who qualifies to be called a God, otherwise this universe shouldn't exist.

### EXISTENCE OF GOD: THE DESIGN ARGUMENT

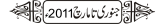
The Design Argument, like Cosmological Argument, is also one of the most discussed arguments. The proponents of this argument include famous philosophers and theologians such as Socrates, Plato, Aristotle, Cicero, Marcus Mencius Felix, Augustine of Hippo, Averroes and Aquinas etc. This argument can be understood by considering the following facts <sup>3</sup>:

- 1. Nature exhibits complexity, order, adaptation, purpose and/or beauty.
- 2. The exhibited feature(s) cannot be explained by random or accidental processes, but only as a product of mind.
- 3. Therefore, there exists a mind that has produced or is producing nature.
- 4. A mind that produces nature is a definition of "God".
- 5. Therefore, God exists.

As can be easily realized, this is a very strong argument to prove the existence of God. The presence of fine tuning, complex design and perfect harmony in different systems of this universe, this planet Earth, human body and its highly sophisticated vital organs etc., prove that there has to be someone who is constantly monitoring and controlling these complex systems. This argument can be easily appreciated by considering the movement of satellites around the Globe. These satellites are sent into Geo Stationary Orbit through the launching platforms from earth. When these satellites enter into the Geo, a control center constantly monitors it throughout its lifecycle at the ground station otherwise it might collide with other satellites and destroy all other satellites in the orbit. Now, since, all the conditions in the space are the same including the laws of nature for planets, galaxies, stars etc. besides these satellites, then how can the existence of a controlling self-conscience being be denied who is constantly controlling and monitoring the movement of these huge elements of space, when comparably the smaller man-made satellites require monitoring and control throughout their life-time to remain in their prescribed orbits? This argument thus provides an evident proof of the existence of a self-conscious being in control of all the complex systems of this universe.

### **CRITICISM AND REFUTATION**

The criticism against this argument is that in the universe, besides harmony and order in the complex systems, there exist certain irregularities --- such as the collisions of stars and galaxies in space, earthquakes, floods and other natural calamities on Earth --- that prove that the universe is not that perfectly designed. Since God, by definition, has to be a perfect being,







therefore Design Argument doesn't prove the existence of God. Another point, like the one against the Cosmological Argument, is that even though this argument proves the existence of an intelligent designer, it doesn't prove the existence of the Omnipotent, the Omniscient, and All-Originating God. The refutation of these arguments is as follows:

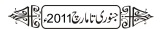
- 1. The first argument doesn't address the main premises of the argument but, in fact, poses another argument besides the argument to divert the attention from the main point. The presence of complex design, order and harmony in various systems of this universe is an argument that, no doubt, proves the existence of a self-conscious controlling being. On the other hand, presence of certain irregularities doesn't negate the argument but in fact being the exceptions which prove the rule. How can we realize order if there is no disorder, how can we realize beauty if there is no ugliness, how can we realize regularity if there is no irregularity? In fact the One who can hold the order can destroy it whenever He likes. It can also be realized that even the disorder being observed in the universe is controlled as it doesn't affect and destroy the entire system with it. The presence of irregularities besides the order and harmony in various systems of this universe thus further adds to the authority of God whose existence has already been proved.
- 2. The second argument mainly posed by famous philosophers such as Spinoza and Hume is a valid argument and will be addressed later, as the Design Argument despite proving the existence of a few attributes of God, cannot prove the existence of all the attributes of God we know. However, Hume's argument that it doesn't prove whether there is one God or many gods, can be refuted as the harmony and order in the universe itself proves the existence of a single God. If there were multiple gods there would have been much disorder instead of harmony in the universe due to disputes among these gods.

#### CONCLUSION

The presence of harmony, order, beauty and purpose in the various systems and objects of this universe prove the existence of a controlling all-encompassing, all-sustaining, self-conscious being. The presence of certain irregularities, on the other hand, doesn't negate this argument but, in fact, being an exception, proves the rule and thus further affirms the argument.

# THE EXISTENCE AND IDENTITY OF GOD: THE MIRACLE ARGUMENT

Though the Cosmological Argument and the Design Argument prove that at least a God exists Who has created everything from nothing, and He is the one Who is sustaining and controlling creations whether these are beings, objects or systems but still it does not clarify the whole truth, because even after realizing the fact that there exists a God --- the Creator, the Controller and the Sustainer --- we are still unable to find out:







- Whether there is only one God or many gods?
- WHO is the true God: Muslims' Allah, Christians' Jehovah, Jews' Yahweh or gods and goddesses of the Polytheists?
- What are His true attributes?
- Why He has created this universe and everything that lies in it?
- What does He require from us?

Or in simple words: Which religion is the true religion?

Now, anyone can claim that he is the representative of the true God, and can then create a new religion based on his own ideas, and we will never be able to tell whose claim is true. So, for us to believe in the true God, besides proving His existence, He has to be identified; otherwise we will never be able to find the answers to above questions. Regarding the existence as well as the identity of God, according to religious history, apart from other reasons that might have been provided by the True God, there always remained one common and a well-recognized reason, and that was the presentation of a miracle along with an inimitable open challenge by God through His prophets in front of all the humanity to prove it wrong, which used to confirm His existence and authenticate His prophets' identities and His messages. Now in order to understand how this miracle provided the reason to our ancestors, it is important to know the meaning of the word miracle, which can be defined as:

"An act that cannot be explained by the known laws of nature or, in other words, by any scientific or logical reasons"

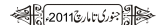
Or

"A miracle is a transgression of a law of nature by a particular volition of the Deity"

Or in simple words:

"A miracle is an act that cannot be performed by any other being except God".

Since a miracle is an act beyond human capacity, it is obvious that some other being more powerful than humans has done it, and if that Being claims that there is no God but Him, He has no beginning in time and is eternal (i.e. time itself is His creation), He is the one Who showed all such miracles in the past, He is the Creator of the universe and everything that lies within including humans and He is the one Who alone is maintaining all this, and then remains inimitable after openly challenging on His miracle, He can be none other but the True God --- the Omnipotent, the Omniscient and the Originator of the universe --- as if He is any other creature more powerful than humans e.g. an angel or a ghost, or any other god but the True God (or God's Creator according to Atheist Argument or gods in case of Polytheist beliefs), the True God (or gods) will meet His challenge and show His/Their





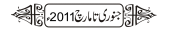


signs to prove that He/They is the True God. A possible confusion in this regard is that the natural disasters or tragedies such as earthquakes, floods, storms, plagues, famines and even rare incidents, in which a person survives, somehow from a severe accident, can also be claimed by someone as miracles of God. So how are the God's miracles, given to His prophets by Him, are different from such miracles? The main difference, however, can be understood easily, as the miracles of God that prophets show, are given in their control and these can be shown by them on demand with an open challenge to every one as an authentication of their God and them being His prophets, whereas natural disasters or tragedies just occur randomly and cannot be controlled or repeated by any person (except God) if demanded. Hence in this way, the observation of God's miracle with an inimitable open challenge in front of humanity, given in control of His prophets by Him, can provide a strong reason for us to believe in Him and His prophets and this alongwith the Cosmological Argument and the Design Argument explained above can prove without doubt the true God's existence as well as His true identity.

### CRITICISM AND REFUTATION

Since, the existence of God has already been proved by the Cosmological and the Design Arguments explained above, the presence of a miracle can unanimously prove the identity of the true God. David Hume and Baruch Spinoza have been and are still considered as the main critics of the Miracle Argument. Their criticism has been illustrated in detail below:

**Hume's Argument 4:** Hume argued that the main problem with the miracles is the reports of the miracles itself, as these are not reliable enough to be considered as true. He further argues that it is more likely to accept that the reporters of the miracles have been wronged than to accept their claims, as evidences that nullify their claims are more than the evidences that support such claims. This argument can be realized by considering the fact that all such incidents regarding miracles happened at least 1500-3000 years ago, when there was no well-established system available to save the records of the history on a piece of paper and the only means of preserving history was by word of mouth, which may lead to several uncertainties making it a very confusing matter. Another important point is that, as all such incidents happened well back in the history, they cannot be used as strong sources for evidence, because history is basically an account of a historian. A historian gathers information from a variety of sources about an incident (e.g. several versions of the incident as narrated by the people, archaeological findings etc.) and then based on that information writes --- which best suits his understanding --- about that incident. As we know, it is not possible for any person to interpret accurately all the details about a particular incident in a particular age, so a historical account might give a general idea about an incident, it is not 100% evident truth in every





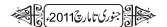


aspect. In addition to that, history has also been written by the victors of the time, and as we know, in the earlier eras, victors used to control churches, courts, education, media etc. They obviously had authority to promote their version of events. Hence there is a possibility that a fake story was created and then propagated later on as a historical fact, or a historical fact was forged and then that false version of the history was propagated onwards as a historical fact. Another important point is that most of these incidents, however, are not even quoted by historians but are quoted by religious devotees, which make this information even lesser authentic due to their biased beliefs.

- **Spinoza's Argument** <sup>5</sup>: Spinoza argued that if the existence of miracles, being considered as transgression of the laws of nature, are accepted then it will lead to Atheism as God is the one who is known through these laws of nature. If it is accepted that the laws of nature have been contravened, it will negate the very basis on which the existence of God is proved. Instead, he argued that the miracles are not the transgression of the laws of nature but in fact are the natural events which are just beyond human comprehension.
- Third argument against the Miracle Argument is that these miraculous acts do not necessarily prove the existence of God as these may be from some lesser divine being, hence they cannot prove the presence of an omnipotent, omniscient, originator and ruler of the universe.
- Religious scholars of different religions have also argued against using solely miracles to authenticate the existence and identity of God. One of the reasons is the difficulty in categorizing the reason from Miracle Argument among the known types of reasoning i.e. deductive, inductive, abdicative, analogical etc. that are being accepted as valid type of reasoning in modern literature. Another reason is the difficulty in differentiating the miracles from the acts of magic. In this regard, notable Muslim scholars such as Averroes in his work "Kashf-ul-Adla", Al-Ghazzali in his work "Al-Mungaz Min Adhalaal", Arrazi in his work "Mutalib-e-Aaliya" and Maulana Rumi in his work "Masnavi" have analyzed this aspect of miracles in detail 6. They have argued against using miracles alone to prove the prophethood (which indirectly proves the identity of God). According to these scholars the undisputed, trustworthy and honest characters of the prophets are the ultimate proofs of their prophethood, while miracles can just affirm the fact that has already been established.

The refutation of above criticism is as follows:

The arguments made by Hume and Spinoza seem to be a valid criticism
against the method of using miracles as proof of existence and identity of
God, if it is established that miracles don't exist today. Their arguments
thus can only be refuted if we have a miracle present today as well,

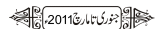






otherwise it is easy to conclude that there had never been such miracles and such accounts are nothing but myths created by the people of the old age.

- The third point, however, has already been refuted through the Cosmological and the Design Arguments explained above, and hence, these arguments alongwith the Miracle Argument, solve this problem easily. As if such acts have been performed by some lesser divine beings then why other beings like them are not showing such miracles to claim their sovereignties, as every one of them should be quite keen to do so. Hence, even a miraculous act alongwith an inimitable open challenge and a claim of divinity, can prove the existence and identity of the True God, and this alongwith the Cosmological and the Design Arguments can leave no room for doubt in this regard.
- The fourth argument is not really against the Miracle Argument; it just argues that miracles alone cannot prove the identity of God and His prophets. These problems can be solved by considering the "inimitable open challenge" part of the miracle which, in fact, actually proves that a miracle has occurred. This also differentiates between a miracle and an act of magic. A magician, no matter how good he is, never challenges on his act of magic as he knows that there are other magicians who can meet his challenge and prove him wrong, whereas miracles come with open challenge and remain inimitable. There might be some concern that till the time magician's challenge is imitated and his falsehood is confirmed, he might divert the people astray by claiming to be a prophet of God. The solution to this problem has been agreed upon by the religious scholars, that the "purpose" of such a miraculous act can identify its status as a miracle or an act of magic. If the purpose is noble, the act will be considered as a miracle otherwise it will be considered as an act of magic. However, in my humble opinion, this problem can also be solved by the "inimitable challenge" part of the miracle as if it is established that a miracle has remained inimitable after being challenged by any new claimer, he will have to first imitate the miracle before presenting his own miracle otherwise he can straight away be rejected without waiting till the time it will be established. Furthermore, as is explained by a famous Muslim philosopher, it is not necessary that the reason has to remain within types of reasoning explained in Aristotelian logic. There can be other types of reasoning as well. The Miracle Argument, according to Ash'ari Islamic School of Thought, may not fall in the categories of logical reasoning but it may be considered as a psychological reason 7. Despite this, even if deductive reasoning is applied on the following facts, one can easily deduce the existence and identity of God:







- A miracle (an act beyond human capacity) is shown with an open challenge alongwith the claim that this is from the true God, there is no God but Him, He is eternal and ever-lasting, He is the one Who showed all such miracles in the past, He is the Creator of the universe and everything that lies in it including humans and He is the one Who alone is maintaining all this.
- His challenge remains inimitable.
- O Thus these facts, if established, can prove the existence and the identity of the True God, as if there are any other creature more powerful than humans or any other God but the True God (or God's Creator according to Atheist argument or gods in case of Polytheist beliefs), the true God (or gods) would meet this challenge, by imitating the miracle, and then would show His/Their miracles to the humanity to justify their claim.

### **CONCLUSION**

Since the existence of God has already been proved through the Cosmological and the Design Arguments, the presence of a miracle with an inimitable open challenge and claim of divinity can eradicate all the confusions regarding God's identity, and hence these three arguments can prove without doubt both the existence and the identity of the True God.

### WHO IS THE ONE AND ONLY TRUE GOD?

Now we just have to find a miracle with an inimitable open challenge and a claim of divinity, to identify the True God. So, is there any miracle with an inimitable open challenge present today? The answer is yes, and that is **the Quran,** which is the only true miracle existing today and in fact is miracle of miracles, and has been presented in front of us by the true God --- Allah --- and His open challenge to us is as follows:

"And if you are in doubt as to that which We have revealed to Our servant, then produce a chapter like it and call on your witnesses besides Allah if you are truthful. But if you do (it) not and never shall you do (it), then be on your guard against the Fire of which men and stones are the fuel; it is prepared for the unbelievers." [Al-Baqarah 2:23-24]

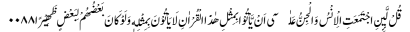
"Or do they say: He has forged it? Say: Then bring a chapter like this and invite whom you can besides Allah, if you are truthful." [Yunus 10:38]







"Or, do they say: He has forged it. Say: Then bring ten forged chapters like it and call upon whom you can besides Allah, if you are truthful." [Hood 11:13]



"Say: If men and ghosts (jinn) should combine together to bring the like of this Quran, they could not bring the like of it, though some of them were helpers of others." [Al-Israa 17:88]

It is important to note that the True God --- Allah --- is not asking us to bring a surah of 100 or 1000 ayat, the three shortest surahs in the Quran comprise of just three ayat each --- 103, 108 and 110 --- of which the shortest surah i.e. 108 consists of just ten words. So, the challenge is to bring at least a single surah consisting of just three ayat, like one of these three surahs. Though bringing three ayat doesn't seem difficult at all, yet this challenge, at the time of Muhammad , remained inimitable in a society where the people were at the pinnacle of their eloquence in the classic Arabic, the language of the Quran 8. Even after that, the challenge has been out there for more than 1400 years and is still inimitable. There must have been innumerable Arabic experts living in the world in all these years, why couldn't anyone of them meet this challenge and invalidate **Allah**, so that the rest of the humans could realize that He is not the True Creator? There must be thousands of Arabists living in the world today, who would have spent their whole lives in this field, why are they not doing it now? (The fact, that the Quranic challenge has remained inimitable through out the history, is also confirmed by non-Muslim orientalists, and readers are recommended to check links 9,10 for further details)

In addition to that, several scientific miracles of the Quran have been discovered recently and are illustrated by many Muslim scientists especially by Harun Yahya 11. Now, keeping in mind the level of scientific knowledge 1400 years ago, and realizing the fact that the scientific facts mentioned in the Quran have been discovered during the past 10 to 100 years with the help of 20<sup>th</sup> century sophisticated equipment, it can be easily realized that the probability of rightly guessing even a single scientific fact at that time was very low. Hence, even a single scientific miracle of the Quran to some extent can prove the truth individually --- as is obvious from the scientists' statements at link [11] --- whereas, collectively considering all the scientific miracles of the Quran leaves no room for doubt that this Quran is most surely the word of True God, as it would be really illogical and unscientific to even think that a human being of the 7th century could guess --- on his own or based on the infant scientific knowledge of that time --- at least more than hundred scientific facts, related to not just one but several fields of science, without giving even a single statement that goes against the modern established science. Now the challenge for the humanity is to point out any جا البخارية 2011ء كالمجا

science of the present day to add some confusion to this belief, which of course no one has done till yet.

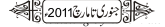
### **CONCLUSION**

After understanding all the miraculous aspects of the Quran illustrated above, the truth can be easily realized that no matter how genius and intelligent a human being is, as opposed to an illiterate Arab man of 7th century Muhammad بظير, it is beyond human capacity to perform all such miraculous acts --- guessing accurately at least more than hundred scientific facts related to several fields of science 1400 years ago, which are only being discovered recently --- and challenging the humanity on just three ayat and yet remain inimitable for all these centuries till today. Finally regarding the question as to who will judge that the Quranic challenge has been met or not, the answer is itself given in the very ayah that is challenging the humanity: "Call on your witnesses besides Allah if you are truthful". Now, first someone has to declare that he has composed a surah like that of the Quran, which of course no one has done till yet, and then the experts in Arabic language & literature will testify that the challenge has been met justifying the claim, which again no one has done till yet. This also clarifies that even the masterpiece literary works existing today cannot be compared with the miraculous Quran as their authors never dared to openly accept the challenge and so is the case with their patrons.

Now, since it is established that no one has been able to do it, so obviously some other being more powerful than us has done it, and that Being --- Allah --- has claimed that there is no God but Him, He was the first and no one was before Him and He will be the last and no one will be after Him, He is the One who is from ever and will remain for ever, He is the Only Creator of the universe and every thing that lies within including humans and He is the one Who alone is governing all this:

"He is the First and the Last, the Evident and the Immanent: and He has full knowledge of all things." [Al-Hadeed 57:3]

"Say: He, Allah, is One. Allah is He on Whom all depend. He begets not, nor is He begotten. And none is like Him." [Al-Ikhlas 112:1-4]







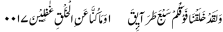
whatever is in the heavens and whatever is in the earth is His; who is he that can intercede with Him but by His permission? He knows what is before them and what is behind them, and they cannot comprehend anything out of His knowledge except what He pleases, His knowledge extends over the heavens and the earth, and the preservation of them both tires Him not, and He is the Most High, the Great." [Al-Baqarah 2:255]

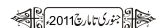
"Verily your Lord is Allah, who created the heavens and the earth in six days, and is firmly established on the throne (of authority), regulating and governing all things. No intercessor (can plead with Him) except after His leave (hath been obtained). This is Allah your Lord; Him therefore serve ye: will ye not receive admonition?" [Yunus 10:3]

"And certainly We created man of an extract of clay, Then We made him a small seed in a firm resting-place, Then We made the seed (a leach like) clot, then We made the (leach like) clot a lump of flesh, then We made (in) the lump of flesh bones, then We clothed the bones with flesh, then We caused it to grow into another creation, so blessed be Allah, the best of the creators." [Al-Mu'minoon 23:12-15]

He has also claimed that He is the ONE who showed all the miracles in the past through His prophets --- Jesus, Moses etc. --- and hence anyone Who claims any other god but Him, is doing so out of his own ignorance and has no proof of this:

"Mankind was one single nation, and Allah sent messengers with glad tidings and warnings; and with them He sent the Book in truth, to judge between people in matters wherein they differed; but the People of the Book, after the clear signs (miracles) came to them, did not differ among themselves, except through selfish contumacy. Allah by His Grace guided the believers to the Truth, concerning that wherein they differed. For Allah guides whom He will to a path that is straight." [Al-Baqarah 2:213]









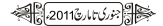
"And whoever invokes with Allah another god, he has no proof of this, his reckoning is only with his Lord; surely the unbelievers shall not be successful." [Al-Mu'minoon 23:17]

Hence, **Allah** can be none other but the true God. If He had been any other creature more powerful than humans or any other god but the True God (or God's Creator according to Atheist argument or gods in case of Polytheist beliefs), the True God (or gods) would have met Allah's challenge long ago, by imitating the Quran --- the Miracle of **Allah** --- to prove Him wrong and then would have shown His/Their true signs to the humanity, which of course never happened. Hence, this inquiry is alone enough to prove without doubt that **Allah** has always been and still is the one and only True God.

### REFERENCES

1. "Cosmological Argument for the Existence of God", in Macmillan Encyclopedia of Philosophy (1967), Vol. 2, p232 ff

- William Lane Graig. The Kalam Cosmological Argument (1979) ISBN 0-06-491308-2
- 3. Ratzsch, Del, [[http://plato.stanford.edu/archives/win2009/entries/teleological-arguments/ "Teleological Arguments for God's Existence"}, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2009 Edition), Edward N. Zalta (ed.)
- 4. Hume, "An Enquiry concerning Human Understanding Section X", 1748
- 5. Baruch Spinoza, "Theologico-Political Treatise or Tractatus Theologico-Politicus", 1670
- 6. Allama Shibli, Syed Sulaiman Nadvi, "Seerat-un-Nabi", Vol. III
- 7. Safi-ur-Rehman Al-Mubarak Puri, "Sealed Nectar"
- 8. http://www.islamic-awareness.org/Quran/Miracle/ijaz.html#
- 9. http://www.theinimitableguran.com/
- 10. http://www.miraclesofthequran.com/
- 11. http://www.islamic-awareness.org/Quran/Science/scientists.html







# MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

## Al-Baqarah

(Ayaat 243-259)

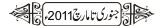
اَلَهْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ اللَّوْفُ حَلَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوْتُوا " ثُمُّ آخْيَاهُمُ وْاللهُ لَلهُ اللهُ مُوْتُوا " ثُمُّ آخْيَاهُمُ وْاللهُ لَلهُ وَاللهُ عَلَى النَّاسِ وَلكِنَّ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿

(243) Have you not seen those who left their homes, being thousands in number, for fear of death? So Allah said to them: "Die"! Then He made them alive. No doubt, Allah is definitely bountiful to the mankind but most of the people do not pay thanks.

There is a difference of opinion between scholars as to whom this ayah refers to. According to Ibn Kathir, they were a group of people during the time of the Children of Israel, who fled their homes out of the fear of plague, thinking that their flight would save them from death. But death caught them up under Allah's command and they all died in a brief time. Later on, they were raised again to life when their Prophet Ezekiel (AS) supplicated for them. [64] On the other hand, Syed Abul A'la Mawdudi in his exegesis of the Qur'an, gives an allegorical explanation for this ayah. According to him, this ayah refers to the exodus of the Children of Israel when they left Egypt in large numbers. Then Allah (SWT) commanded Prophet Musa (AS) to order them to fight and get their holy land back, but they showed cowardice and refused to fight. Therefore, Allah (SWT), as a punishment, let them wander in the desert for forty years, till one full generation of Israelites died and was replaced by a new generation brought up in the tough conditions of the desert life. Then Allah (SWT) gave them victory over their enemies and they conquered Philistine. Their former condition is described as death in this ayah and their later development as the restoration of life. [65]

(244) And fight in the way of Allah and keep in mind that Allah is All-Hearing, All Knowing.

In this *ayah*, the believers are commanded to fight for the cause of Allah (SWT) and not abandon Jihad.







### مَنْ ذَا الَّذِينَ يُقْرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهَ أَضْعَافًا كَثِيرَةٌ وَاللهُ يَقْبضُ وَيَبْصُكُ وَالَّيْهِ تُرْجَعُونَ

(245) Who will offer Allah a goodly loan, thereupon Allah will increase it for him manifold. And Allah reduces and enhances and unto Him you will be returned.

Goodly Loan signifies whatever one gives selflessly and merely for the pleasure of Allah (SWT). This *ayah* encourages Muslims to spend in the cause of Allah (SWT), whether it is for the propagation of Allah's *Deen*, for Islamic education or for *Jihad*. And Allah (SWT) promises those who give a goodly loan to Him by spending in His way to repay them many times over, provided that their intention was merely to seek the pleasure of Allah (SWT). "And Allah reduces and enhances" i.e. Allah (SWT) is the Sustainer and to restrict or increase the means of subsistence is exclusively in His hands.

اَلَهْ تَرَالَى الْمَلَا مِنْ بَنِيْ اِسْرَآءِ يْلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُوْا لِتَبِيّ لَّهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ قَالَ اللَّهِ قَالَ اللَّهُ قَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ الَّا تُقَاتِلُوا وَاللَّهُ عَالَيْهُ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ إِللَّا لِيَالِ اللَّهِ وَقَنْ الْخُرِجْمَا مِنْ وَيَارِنَا وَابْدَا إِنَا وَاللَّهُ عَلِيْمٌ إِللَّا لِيَانَ اللَّهُ عَلَيْمٌ إِللَّا لِيَالِ اللَّهُ عَلَيْمٌ الْقِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ إِللَّالِمِينَ اللَّهُ عَلَيْمٌ الْقِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ إِللّاللّهِ فَاللّهُ اللّهُ عَلَيْمٌ إِللّهُ اللّهُ عَلَيْمٌ إِللّهُ عَلَيْمٌ إِللّهُ عَلَيْمٌ إِللللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ الللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

(246) Have you not considered the chiefs of the Children of Israel after Moses, when they said to a prophet of theirs: "Appoint for us a king so that we may fight in the cause of Allah". The prophet asked: "Is it possible that if fighting is made incumbent upon you, you refuse to fight"? They replied: "How could we refuse to fight when we have been expelled from our homes along with our children?" But when fighting was made incumbent upon them, they turned their backs except a few of them. And Allah is Acquainted with the unjust.

After leaving Egypt, the Israelites remained on the straight path for a while, but soon afterwards, they started making innovations in their religion and neglecting the law and even took to idolatry. Allah (SWT) sent Prophets to them one after the other, but they rejected them. Then a time came when there was no Prophet between them and because of their malevolence and disobedience, Allah (SWT) made their enemies overwhelm them. Their enemies took many of them as captives and gained possession of a vast area including Egypt and Palestine. Then they prayed to Allah (SWT) to send a Prophet amongst them. At that, Allah (SWT) appointed Samuel (AS) to be their Prophet. The Israelites then asked Samuel (AS) to appoint a king from them so that they could wage Jihad against their enemies and take back their land. But when Allah (SWT) appointed a King for them, they refused to fight and only a few of them kept their promise. This particular incident has been mentioned here to forewarn the Muslims in Madinah who were also demanding to be allowed to fight the Quraysh of Makkah, so as to return to their homeland. Allah (SWT) warns them not to be like the Israelites who broke their promise and abandoned Jihad.

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللهَ قَذْبَعَتَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا ۚ قَالُوَّا اَنَّى يَكُوْنُ لَهُ الْهُلْكُ عَلَيْنَا وَفَحْنُ اَحَقُ بِالْهُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْهَالِ ۚ قَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفْمُ عَلَيْكُمْ وَزَا دَهْ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ ۚ وَاللهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَّشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ ﴾







Al-Baqarah 3

(247) And their Prophet said to them: "Indeed Allah has appointed for you Saul [66] as a king". They said: "How could he have kingship over us whereas we are more eligible for the kingship than him besides he has not been given abundance in wealth?" The Prophet said: "No doubt Allah has chosen him over you and increased him abundantly in the knowledge and stature. And Allah grants His kingdom to whomsoever He wills. And Allah is All-Embracing, All-Knowing.

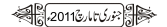
As mentioned in the previous *ayah*, the Israelites asked Samuel (AS) to supplicate his Lord to appoint a king for them so that they could fight under his command. Allah (SWT) appointed *Taalut* (Saul), to whom He had given knowledge and physical strength, to be their king. But the *Children of Israel* refused to accept *Taalut* as their leader as he was not among the descendents of the house of the kings and belonged to a poor family. Allah (SWT) told them that although *Taalut* was not rich, He had chosen him because He had given him more knowledge, strength and patience than others. And Allah (SWT) knows who deserves to be the king and who does not, on account of His infinite Knowledge and Wisdom.

(248) Moreover their Prophet said to them: "Verily the sign of his kingship is that there will come to you the Ark, wherein lies the tranquility from your Lord and relics which were left by the family of Moses and the family of Aaron, carried by the angels". In fact therein would be definitely a sign for you provided that you are believers.

The *Taabut* (Ark of the Covenant), which contained remnants of the Tablets given to *Musa* (AS), his staff and the original copy of *Torah* written under his guidance, was considered very sacred by the Israelites. It was so Divinely blessed that whenever it was carried by the Israelites into the battlefield, Allah (SWT) rescued them from their enemies and thus gave them tranquility and peace of mind. When their enemies attacked them, they also took the *Taabut* with them along with the original *Torah*. Afterwards, Prophet Samuel (AS) told the Israelites that Allah (SWT) would give the *Taabut* back to them as a sign for the appointment of Saul as their king. It is said that Allah (SWT) commanded the angels to carry the *Taabut* to the Israelites.

فَلَهَا فَصَلَ طَالُوْتُ بِالْجُنُوْدِ قَالَ إِنَّ اللهَ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهَرٍ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَالَهُ مِنْ أَمْنَ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَالَهُ اللهِ مَنْ اللهَ عَلَهَا جَاوَزَهْ هُوَ وَالَّذِيْنَ امْنُوا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَا مَنْهُمْ مُلْقُوا اللهِ كَمْ مِنْ فِقَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَثُ فِئَةً كَثِيرَةً بَإِذْنِ لَمَا اللهِ عَلَيْهُمْ مُلْقُوا اللهِ كَمْ مِنْ فِقَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَثُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الطّبريني اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَنْ فِقَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَثُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُولُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُولُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُوا ال

(249) So when Taalut marched forth with the troops, he warned: "Verily Allah is going to test you by a river, so whoever drinks thereof is not of me. But whoever does not drink it to quench his thirst except the one who takes a







handful with his hand, indeed is of me. Eventually they drank thereof except a few of them. So when he crossed it alongwith those who believed with him, they said: "We have no strength this day to face Goliath and his troops. Those who were sure that they are to meet Allah said: "How many a small army has overcome a large army by Allah's will. And Allah is with the steadfast.

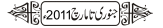
The appointed king *Taalut* put the Israelites to a test as they crossed the river [67] so as to differentiate between those who were the real followers of the path of submission and truth and those who were not. But the Israelites defied the commandment and quenched their thirst freely and only a few of them were found to be faithful. We should also mention here the virtue of the Companions (RAA) of the Prophet (SAW) when they were put to a similar test by Allah (SWT) before the battle of Badr. They were given two alternatives at that time as Allah (SWT) says: "Remember, Allah (SWT) promised you victory over one of the two enemy parties and you wished for the one which was unarmed but Allah intended to prove the truth to be true according to His words and to cut off the roots of the unbelievers." [68] The first option was to attack the Quraysh caravan led by Abu Sufyan, carrying great wealth amounting to 50 thousand gold Dinars and guarded by only forty armed men. This was the safest and the most productive option from a worldly point of view. The other alternative was to fight the well-equipped and well-armed *Quraysh* army of 1000 men coming from Makkah. Unlike the Israelites, the Companions (RAA) showed the spirit of sacrifice and fidelity at this critical juncture and asked Allah's Messenger (SAW) to lead them to the battlefield, unlike most companions of Taalut, who were struck with fear when they saw the size and the strength of the army of Goliath. However, there were some faithful companions of *Taalut* as well, who were determined to face all odds and fight the enemy because they had the faith that Allah (SWT) would help them and strengthen them against their enemy. Indeed He is with the steadfast.

(250) And when they advanced to face Goliath and his warriors, they prayed: "Our Lord! "Pour down upon us perseverance, make our steps firm and grant us victory over the disbelieving folk".

Amongst the army of *Taalut*, those who had faith in Allah (SWT) prayed to Him to make them steadfast and not make them run away from the battlefield.

(251) So they routed them by Allah's will and Dawood killed Goliath; and Allah gave him kingdom and wisdom and taught him whatever He willed. And were it not for Allah's repelling some people by the others, the earth would have been definitely corrupted; but Allah is full of bounty to all the worlds.

When the two armies faced each other, Goliath challenged any soldier from the army of King *Taalut* to single combat. Hearing this, the







Al-Baqarah 5

Israelites were dismayed and daunted. King Taalut offered the hand of his daughter in marriage but still no one came forward to fight. Then, to everyone's surprise, a youth stepped forward. A roar of laughter echoed from the enemy's side, and even Taalut's men shook their heads. The young man was Dawood (David), from the city of Bethlehem. As he was the youngest one, he was asked not to fight but help the army in other ways. Taalut did not agree at first but when David (AS) persisted, he gave him the permission. When Goliath saw him, he despised him for his youth and laughed at him but to everyone's surprise, Dawood (AS) killed him with his slingshot and Allah (SWT) gave the Israelites the glory and honor they had lost for a long time, through this battle. Then as promised, Taalut gave his daughter to Dawood (AS) and later the kingship was also transferred to him in addition to the Prophethood and wisdom granted to him by Allah (SWT). "And were it not for Allah's repelling some people by the others, the earth would have been definitely corrupted" i.e. when some nations or groups transgress the limits set by Allah (SWT) and make mischief on earth, then He replaces them by others as a counterweight.

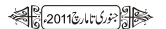
(252) These are the Ayaat of Allah which We recite to you with a purpose. And of course you are definitely among the Messengers.

This *ayah* categorically states the truth of the Prophethood of Muhammad (SAW) and what has been revealed to him by Allah (SWT) i.e. the *Qur'an*.

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَّنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجْتٍ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْ يَمَ الْبَيِنْتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِيْنَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِنْتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُوْا فَيِنْهُمْ مَّنْ امَنَ وَمِنْهُمْ مَّنْ كَفَرْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلُوْ ۖ وَلكِنَ اللهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيْدُ ۚ

(253) These Prophets, We have exalted some above others. Among them is he to whom Allah spoke; and He raised some of them in ranks; and We gave Jesusson of Mary, clear signs and supported him with the Holy Spirit. And had Allah willed, those who came after them would not have fought against one another after the clear signs had come to them; but they differed, so some of them believed and some disbelieved. And had Allah willed, they would not have fought against one another, but Allah does whatever He intends.

Allah (SWT) honors some Prophets over others but it is not for us to differentiate between any of them and thus argue and dispute with others in favor of one or the other. Instead, it is only up to Allah (SWT) with His infinite knowledge and Wisdom to decide which Prophet is superior, as they are all His creations. Here Allah (SWT) mentions Prophet Musa (AS) and 'Isa (AS) to point out their distinguished positions. Musa (AS) was directly addressed by Allah (SWT), while 'Isa (AS) was aided by miracles and assisted by the Holy Spirit. "And had Allah willed, those who came after them would not have fought against one another after the clear signs had come to them; but they differed, so some of them believed and some disbelieved. And had Allah willed,







they would not have fought against one another." Allah (SWT) has sent man on earth as a trial and does not force His people to follow a fixed path or impose guidance on any individual. Had He taken away the free will of action from His people, the trial would have been meaningless. Allah (SWT) sent His Messengers to guide the people, whereupon some believed and others rejected. If Allah (SWT) had willed, He could have prevented all His servants from going astray, "but Allah does whatever He intends."

(254) O you who believe! Spend out of what We have provided you before comes a Day wherein there would be no trade, no friendship, and no intercession. And it is the disbelievers who are unjust.

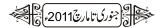
Allah (SWT) commands His servants to strive to spend in His way out of the bounties that He has given them, before the Day of Judgment arrives when no ransom will be accepted and no friendship will benefit them. And those who defy Allah's commandments and reject His Messengers are truly the wrongdoers.

ٱللهُ لَا اِلهَ اِلَّا هُوَ ۚ ٱلْحَيُّ الْقَيُّوْمُ ۚ لَا تَأْخُلُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمُ ۚ لَهُ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ۚ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَةَ اِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ يَخْلَمُ مَا بَيْنَ اَيْدِيْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ۚ وَلَا يُحِيْطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهَ إِلَّا بِمَا شَأَء وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ ۚ وَلَا يَنُودُهُ حِفْظُهُمَا ۗ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ۞

(255) Allah! There is no Ilaah (worthy of worship) except Him – the Ever Living, All-Sustaining. Neither slumber nor sleep overtakes Him; to Him belongs whatever is in the heavens and whatever is in the earth. Who is the one to intercede with Him except with His permission? He knows whatever is before them and whatever is behind them, and they cannot encompass anything out of His knowledge except that which He wills. His throne extends over the heavens and the earth and to sustain them both does not fatigue Him. And He is the Exalted, the Supreme.

This ayah is known as Ayat-ul-Kursi i.e. the ayah of the Throne. The Prophet (SAW) said that it is the greatest ayah of the Qur'an. In another Hadith, it is narrated by Ubayy Bin Ka'b (RAA) that the Prophet (SAW) asked him as to which verse in the Book of Allah (SWT) was the greatest. He said, "Allah and His Messenger know best." He repeated it several times and then he said, "Ayat-ul-Kursi." The Prophet (SAW) said, "Congratulations upon your knowledge, Abul-Mundhir. By the One in Whose hand is my soul, it has a tongue and two lips, and it glorifies the Sovereign (i.e. Allah) at the foot of the Throne." [69]

Allah (SWT) is the Only Lord of all creation and has no partner whatsoever. He is Ever Living and sustains the whole universe. Every living creature relies on Him while He, The Most High, is in need of nothing. "Neither slumber nor sleep overtakes Him." He is aware of everything and nothing is hidden from His knowledge. This is also a refutation of the beliefs of the Christians who think that Allah (SWT)





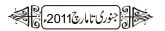


Al-Bagarah 7

created the heavens and the earth in six days and rested on the seventh day. In truth, Allah (SWT) is free of such weaknesses and is neither affected by slumber nor sleep. "To Him belongs whatever is in the heavens and whatever is in the earth" i.e. everything in the heavens and the earth and what is in between them is under His authority and control. "Who is the one to intercede with Him except with His permission?" i.e. none can intercede or help on behalf of anyone else except if Allah (SWT) permits them. Therefore, neither the Prophets nor the angels or saints will dare to utter a word without the permission of the Lord of the Universe. "He knows whatever is before them and whatever is behind them" i.e. nothing is hidden from Allah (SWT) and He has perfect knowledge of all His creations. None of the creatures can attain His knowledge except what He conveys to them, since He is the real source of all knowledge, as the angels said: ""Glory to You," they replied, "we have no knowledge except what You have taught us: in fact You are the One who is perfect in knowledge and wisdom." [70] "His throne extends over the heavens and the earth." The word 'Kursi' is translated into Throne as well as Authority. If we take it as authority, it would mean that Allah's authority extends over the heavens and the earth. On the other hand, most of the Salaf [71] have treated the attributes of Allah (SWT) as they are, without knowing the how of it, and thus it would mean that His throne extends over the heavens and the earth. "And to sustain them both does not fatigue Him" i.e. the preservation and protection of the heavens and the earth and all that is between them is very easy for Allah (SWT) and it does not burden Him at all "and He is the Exalted, the Supreme."

(256) There is no compulsion in faith. Of course the right path has become distinct from the wrong path. So whoever renounces Taghut and believes in Allah, has indeed grasped a firm handhold that never breaks. And Allah is All-Hearing All-Knowing.

Believing in Islam depends upon the faith and the will of a person and it would be meaningless to impose it by force. Thus Islam does not force anyone to embrace it; instead, a person has the liberty to live in an Islamic state as a Non-Muslim. However, the Non-Muslims have to comply with and submit to the socio-politico-economic system of that Islamic state. "Of course the right path has become distinct from the wrong path." Allah (SWT) has shown all the evidences and proofs for Islam and thus there should be no doubt in any person's mind about the truth of Allah's Deen and the falsehood of what opposes it. "So whoever renounces Taaghut and believes in Allah, has indeed grasped a firm handhold that never breaks." The Qur'an uses the word Taaghut for the forces of evil which rebel against Allah (SWT) i.e. all that turns one away from the path of Allah (SWT) and leads one to evil. This may be a King, a leader or even a whole system, like capitalism or communism, which does not govern







according to the laws legislated by Allah (SWT). Therefore, no one can be a true believer in Allah (SWT) until and unless he denounces *Taaghut*. Such are those who hold firmly to Allah (SWT) and the true religion with the strongest grasp that never breaks.

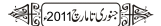
(257) Allah is the Wali of those who believe, He brings them out of the depths of darkness into light. And those who disbelieve, their patrons are the Taghut (forces of evil); they bring them out of light into the depths of darkness, they are the companions of Hellfire; they will be therein 'eternal residents'.

The Arabic word 'Wali' literally means protector, supporter or helper. A guardian or the one who exercises authority over someone is also called a 'Wali'. Thus here it means that Allah (SWT) is the helper and protector of the believers and an authority over them. He brings them out of the darkness of disbelief and evil into the light of the Truth. In this ayah, Allah (SWT) has mentioned the light in the singular form while the darkness in the plural, because disbelief comes in different shades of evil while there is only one truth. While Allah (SWT) is the protector of the believers, the *Taaghut* are the helpers of the disbelievers and bring them out of the light of truth into the darkness of falsehood. Therefore, they are the heirs of Hell and shall abide in it forever.

(258) Have you not considered the one who argued with Ibrahim about his Lord because Allah had given him the kingdom? When Ibrahim said: "My Lord is the one who gives life and causes death". He replied: "I give life and cause death". Ibrahim said: "Verily Allah causes the sun to rise from the east; just make it rise from the west". Thereupon the unbeliever was confounded; and Allah does not guide the unjust people.

The person referred to here is King Nimrod of Iraq, who disputed with *Ibrahim* (AS) about the existence of Allah (SWT). Nimrod denied the existence of Allah (SWT) who had given him the kingdom and instead of being grateful to Him, he himself claimed to be the Lord. *Ibrahim* (AS) could not accept that and therefore Nimrod summoned him before himself for judgment and asked him to produce a proof for Allah's existence. When *Ibrahim* (AS) gave the evidence of the existence of Allah (SWT), Nimrod tried to refute it. But after the second argument, he was perplexed and although the truth had become clear to him, he did not accept it because of greed and arrogance, and decreed that *Ibrahim* (AS) be thrown into fire. Indeed, Allah does not guide the evildoers.

اَوْ كَالَّذِيٰ مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوْشِهَا ۚ قَالَ اَنَّى يُخِي هٰذِهِ اللهُ بَعْل مَوْتِهَا ۚ فَأَمَاتَهُ اللهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ







Al-Baqarah 9

بَعَقَهُ قَالَ كَمْ لَيِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِاثَةَ عَامٍ فَانْظُرْ إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانْظُرْ إلى حِمَارِكَ وَلِتَجْعَلَكَ ايَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرْ إلى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُ هَا ثُمَّ نَكْسُوْهَا كُنْمًا فَلَيَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ اَعْلَمُ اَنَّ اللهَ عَلى كُل شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿

(259) Or like the one who passed by a town collapsed on its roofs. He wondered: "How will Allah bring it to life after its death. So Allah caused him to die for a hundred years then raised him up. Allah asked: "How long did you remain (dead)?" He replied: "I remained a day or part of a day". Allah said: "Nay, but you remained for a hundred years, so look at your meal and your drink, it is not spoiled. And look at your donkey, and so that We may make you a sign for the people. And look at the bones how do We bring them together and clothe them with flesh. So when it became manifest to him, he said: "I have come to know that Allah is Powerful over everything".

The person referred to here is Prophet *Uzair* (Ezra) (AS) and the city mentioned is Jerusalem. After *Nebuchadnezzar* attacked Jerusalem in the late seventh century B.C, he destroyed the city completely along with the temple of *Suleman* (AS), killed its people and took half of them as prisoners. When Prophet *Uzair* (AS) passed by Jerusalem and saw its destruction, he wondered if the people of this town could ever be brought back to life again. It should be noted that this question did not mean that Prophet *Uzair* (AS) did not believe in the resurrection; he just wanted to see the reality with his own eyes. So Allah (SWT) made him die for a hundred years and then raised him again along with his donkey, so that he could witness how Allah (SWT) brings the dead back to life.

### **Endnotes**

- [64] For details see Tafsir Ibn Kathir, Al-Baqarah (2): 243.
- [65] Towards Understanding the Qur'an by Syed Abul A'la Mawdudi, pg: 186, published by The Islamic Foundation, Leicester, United Kingdom.
- [66] The first king of Israel, called *Taalut* in the Qur'an on account of his height and strength.
- [67] It is the Shari'ah River which flows between Jordan and Palestine according to Ibn Abbas. (At-Tabari 5:340)
- [68] Surah Al-Anfaal (8): 7.
- [69] Musnad Ahmed 5: 14.
- [70] Surah Al-Baqarah (2): 32.
- [71] Literally meaning predecessors or early generations, In Islam it means the people of the past, namely the first three generations of pious Muslims during and after the revelation of the Qur'an, i.e. the Companions of the Prophet (SAW) the *Taabi'een* (followers) and the *Taaba' Taabi'een* (followers of the followers).

\*\*\*

